




Prace Naukowe Studium Nauk Humanistycznych
Politechniki Wrocławskiej
Człowiek - Myśl - Rzeczywistość 3
Monografie 2

Krzysztof Serafin

Doświadczenie 
i urzeczywistnienie wartości 

w ujęciu Józefa Tischnera
Studium z antropologii filozoficznej

Oficyna Wydawnicza Politechniki Wrocławskiej
Wrocław 2010



Kolegium wydawnicze serii Człowiek - Myśl - Rzeczywistość 
Jerzy MACHNACZ (przewodniczący), Andrzej CHMIEL, 

Krzysztof SERAFIN, Marek SIKORA

Recenzenci
Andrzej P. BATOR 
Władysław ZUZIAK

Opracowanie redakcyjne i korekta 
Marzena CZAPOROWSKA

Projekt okładki
Zofia i Dariusz GODLEWSCY

Wszelkie prawa zastrzeżone. Żadna część niniejszej książki, zarówno w całości, 
jak i we fragmentach, nie może być reprodukowana w sposób elektroniczny, 

fotograficzny i inny bez zgody wydawcy i właściciela praw autorskich.

r / *
© Copyright by Oficyna Wydawnicza Politechniki Wrocławskiej, Wrocław 2010

4 8 8 0 i

OFICYNA WYDAWNICZA POLITECHNIKI WROCŁAWSKIEJ 
Wybrzeże Wyspiańskiego 27, 50-370 Wrocław 

http://www.oficyna.pwr.wroc.pl 
e-mail: oficwyd@pwr.wroc.pl

ISBN 978-83-7493-530-2

Drukarnia Oficyny Wydawniczej Politechniki Wrocławskiej. Zam. nr 553/2010.

http://www.oficyna.pwr.wroc.pl
mailto:oficwyd@pwr.wroc.pl


Spis treści

Słowo wstępne............................................................................................................................................ 5
Wykaz skrótów........................................................................................................................................... 9
Wprowadzenie............................................................................................................................................ 11
1. Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera.......................................................... 27

1.1. Krytyka filozofii tomistycznej....................................................................................................... 27
1.2. Krytyka marksizmu......................................................................................................................... 34
1.3. Filozoficzne inspiracje aksjologii J. Tischnera............................................................................ 39

1.3.1. Filozofia dialogu.................................................................................................................. 39
1.3.2. Fenomenologia.................................................................................................................... 48
1.3.3. Egzystencjalizm................................................................................................................... 61
1.3.4. Hermeneutyka...................................................................................................................... 68
1.3.5. Inne źródła............................................................................................................................ 73

2. Tischnerowski projekt aksjologii...................................................................................................... 79
2.1. Charakter antropologii.................................................................................................................... 79
2.2. Epistemologiczno-metodologiczny aspekt aksjologii................................................................. 90
2.3. Koncepcja wartości i jej wpływ na wizję świata......................................................................... 98

3. Doświadczenie wartości...................................................................................................................... 109
3.1. Warunki doświadczenia wartości.................................................................................................. 109
3.2. Doświadczenie wartości w obszarze Ja........................................................................................ 118

3.2.1. Doświadczenie wartości w obszarze Ja somatycznego................................................... 118
3.2.2. Doświadczenie wartości w obszarze Ja jako podmiotu poznania................................... 123
3.2.3. Doświadczenie wartości w obszarze Ja osobowego......................................................... 127

3.3. Doświadczenie wartości w sytuacji dialogicznej......................................................................... 133
4. Urzeczywistnienie wartości................................................................................................................ 153

4.1. „Horyzont agatologiczny” jako sens urzeczywistnienia wartości............................................. 153
4.2. Urzeczywistnienie wartości w „czasie ciała”.............................................................................. 166
4.3. Urzeczywistnienie wartości w dramacie...................................................................................... 173

5. Próba oceny aksjologii J. Tischnera................................................................................................. 189
5.1. Aksjologia w paradygmacie egologicznym i dialogicznym....................................................... 189
5.2. Krytyka wizji wartości................................................................................................................... 197
5.3. Krąpca a Tischnera ujęcie relacji: człowiek-wartości................................................................ 207

Zakończenie................................................................................................................................................. 221
Bibliografia.................................................................................................................................................. 225
Streszczenie wjęzyku angielskim............................................................................................................. 241





Słowo wstępne

Początek wieku XX dla filozofii jest tragiczny i wielce się zapowiadający. Dlacze­
go? Systemy idealistyczne doprowadziły do sytuacji, w której filozofia straciła swój 
przedmiot formalny i jako taka przestała istnieć. Filozofię zastąpiła psychologia. 
Fenomenologia, przezwyciężająca psychologizm, nie jest niczym innym, jak odrodze­
niem filozofii rozumianej: jako nauka ścisła, pierwsza, podstawowa.

Zapoczątkowany przez Husserla „powrót do samych rzeczy” ściągnął najpierw do 
Getyngi, a później do Freiburga - gdzie wykładał - młodych, zdolnych studentów 
z całego świata. Byli wśród nich i Polacy, między innymi Roman Ingarden, nauczyciel 
i mistrz ks. Józefa Tischnera.

Kreśląc sytuację filozofii początków XX wieku, trzeba wskazać na powstanie an­
tropologii filozoficznej: człowiek uświadomił sobie, że jest dla siebie istotą nieznaną. 
W czasie niezwykłego rozwoju nauk przyrodniczych i technicznych człowiek „zapo­
znał” samego siebie. Powstaje antropologia filozoficzna jako samodzielna dziedzina. 
M. Scheier, A. Gehlen, H. Plessner próbują „wydobyć” z człowieka to, co stanowi 
o nim, odsłonić specyfikę jego istnienia i istoty. Schelera należy jeszcze raz wymienić, 
ponieważ podejmuje on wysiłek zbudowania przy pomocy metody fenomenologicznej 
etyki oraz opisania świata wartości.

Zatem na początku wieku XX pojawia się filozofia, budzi się zainteresowanie 
istotą człowieka i światem wartości. Sytuacja polityczna i społeczna, kryzys gospo­
darczy, prowadzą jednak do wybuchu dwóch wojen o zasięgu światowym, do zbudo­
wania obozów zagłady i popełniania zbrodni przeciw ludzkości. Czy po Auschwitz 
i Kołymie można żyć tak, jak gdyby nic się nie wydarzyło?

W tym tle, tutaj tylko zarysowanym, trzeba umieścić twórczość ks. Józefa 
Tischnera. U jej podstaw jest ból człowieka żyjącego tu i teraz, troska o przyszłość 
człowieka. Filozofia ks. Tischnera jest antropologią. Dlatego praca Krzysztofa 
Serafina nosi podtytuł: Studium z antropologii filozoficznej. Jej przedmiotem 
będzie doświadczenie i urzeczywistnienie wartości przez człowieka tak, jak to 
postrzegał ks. Tischner.

Serafin zdaje sobie sprawę z trudności stojących przed nim, wywołanych 
różnorodnością tekstów ks. Tischnera oraz ich aktualnym charakterem. Ks. Tisch- 



6 Słowo wstępne

ner nie budował systemu filozoficznego. Jego praca była odpowiedzią na po­
trzeby tutaj i teraz cierpiącego człowieka, rodziła się z wrażliwości na dra­
mat ludzkiego istnienia. Ks. Tischner był polskim myślicielem, filozofem dla 
Polaków.

W jaki sposób Serafin podejmuje postawione sobie zadania? Określa metody, 
z których będzie korzystał. Jest to metoda analizy treści i metoda analizy porów­
nawczej. Pierwszą posługiwał się będzie tam, gdzie ma do czynienia z myślą sa­
mego ks. Tischnera, po to, aby wydobyć jej istotę, drugiej będzie używał tam, 
gdzie myśl ks. Tischnera będzie konfrontował z myślami innych filozofów, po to, 
aby wydobyć jej oryginalność, jak również pokazać zapożyczenia, podobieństwa 
i różnice.

W rozdziale 1, Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera, Serafin 
ukazuje genezę filozofii ks. Tischnera, jej korzenie, sięgające myślenia biblijnego. 
Opisuje i analizuje stanowisko myśli ks. Tischnera względem tomizmu, które­
go ten uczył się w seminarium, i marksizmu, który towarzyszył mu od szkoły 
średniej. Wskazuje na powiązania jego filozofii z filozofią dialogiczną M. Bubera, 
F. Rosenzweiga, zwłaszcza E. Levinasa, jej odniesienia do fenomenologii 
E. Husserla, więcej jeszcze - do twórczości M. Schelera, D. von Hildebranda, 
i R. Ingardena, jej inspiracje egzystencjalizmem K. Jaspersa, G. Marcela, M. Hei­
deggera, nawiązania do hermeneutyki H. G. Gadamera, P. Ricoeura, przybliża 
postać i myśl A. Kępińskiego, krakowskiego psychiatry i filozofa, oraz myślenie 
G. F. W. Hegla, którego ks. Tischner uważał za jednego z największych myślicieli 
ludzkości.

Rozdział 2, Tischnerowski projekt aksjologii, stanowi próbę odpowiedzi na pyta­
nia: jaką aksjologię postulował ks. Tischner? Na pytanie należy odpowiedzieć: kra­
kowski filozof nie redukuje aksjologii do antropologii, ani antropologii do aksjologii, 
w centrum jego aksjologii znajduje się człowiek, on buduje siebie przez opowiedzenie 
się za określonymi wartościami.

W rozdziale 3, Doświadczenie wartości, Serafin przedstawia, że w doświadczeniu 
wartości fundamentalny udział posiada Ja aksjologiczne, bez którego nie jest możliwe 
ani doświadczenie wartości własnego ciała, ani doświadczenie wartości w obszarze Ja. 
Brak doświadczenia siebie jako wartości wywołuje lęk powodujący - używając słów 
ks. Tischnera - „ucieczkę do kryjówki”.

Wyniki analiz zawarte w rozdziale 4, Urzeczywistnienie wartości, można ująć 
w konkluzji, że urzeczywistnienie wartości znajduje swój wyraz w horyzoncie 
agatologicznym, a w obszarze dobra i zła, zbawienia i potępienia. To właśnie tutaj 
rozstrzyga się dramat człowieka.

Rozdział 5, Próba oceny aksjologii J. Tischnera, zasługuje na szczególną uwagę. 
Serafin w sposób suwerenny, bazujący na dotychczasowych analizach, pokazuje, 
że myśl J. Tischnera przebiega - niejako w sposób równoległy - w obszarze dwóch 
paradygmatów: egologicznego i dialogicznego.



Słowo wstępne

Książka Serafina jest doskonałym wprowadzeniem w świat wartości ks. J. Tischnera, 
daje Czytelnikowi okazję do dalszych własnych przemyśleń w obszarze szeroko 
rozumianej antropologii filozoficznej. Cieszę się, że została ona opublikowana w serii 
Człowiek - Myśl - Rzeczywistość, wydawanej przez Studium Nauk Humanistycznych 
Politechniki Wrocławskiej.

Wrocław, 1 marca 2010 roku Jerzy Machnacz
Dyrektor Studium Nauk Humanistycznych PWr.





Wykaz skrótów

ZN KUL - Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego

AC 
EAH 
ESHS 
EWN 
FD 
FSE 
MWW 
MWŻP 
SOIC 
ŚLN 
TP 
WKSW 
ZFC

- Analecta Cracoviensia
- Etyka a historia. Wykłady
- Etyka solidarności oraz Homo sovieticus
- Etyka wartości i nadziei
- Filozofia dramatu
- Fenomenologia świadomości egotycznej
- Myślenie według wartości
- Myślenie w żywiole piękna
- Spór o istnienie człowieka
- Świat ludzkiej nadziei
- Tygodnik Powszechny
- W krainie schorowanej wyobraźni
- Zarys filozofii człowieka dla duszpasterzy i artystów





Wprowadzenie

Wydaje się, że współczesność ze swoim postępem w wielu dziedzinach nauki i kultury 
funduje człowiekowi coraz lepsze życie. Obietnice rozumu mają doprowadzić ludzkość 
do stałego postępu w stosunku do natury - dzięki nauce i technice, a wobec innych ludzi, 
drogą polityki społecznej. Tymczasem człowiek współczesny jest coraz bardziej zagubio­
ny. Oto postęp techniczny traci z horyzontu swój cel. Na to zagubienie wskazuje frustracja 
postmodemistów głoszących koniec filozofii1, a także filozofujących wieszczów mówią­
cych o końcu człowieka2. Poczucie schyłkowości, towarzyszące człowiekowi w wielu 
wcześniejszych okresach, dziś stało się szczególnie dotkliwe. Pewien kryzys oświeconej, 
a może tylko stechnicyzowanej ludzkości jest faktem. Potwierdzają go nie tylko wciąż 
wybuchające wojny, które stają się widowiskiem telewizyjnym3, lecz także nierozwiązane 
problemy zacofania i głodu państw Trzeciego Świata lub choćby zmora terroryzmu. Czy 
te ważkie problemy ludzkości, które można ogólnie nazwać złem, winny stać się przy­
czynkiem filozofowania? Jeśli tak, to czy filozofia pozostanie jeszcze filozofią? Z drugiej 
strony, czy można obok zła przejść obojętnie? Od odpowiedzi na ostatnie pytanie zależy 
oblicze filozofii. A tych oblicz jest wiele. Filozofowanie wyrastające z protestu wobec 
zastanej rzeczywistości ma pewne tradycje. Już Husserl tworzył projekt fenomenologii 
jako bezzałożeniowej nauki, która miała wydobyć filozofię z mroku jałowych sporów. 
W opozycji do idealizmu i pozytywizmu, o głębsze spojrzenie na człowieka, upomniał się 
egzystencjalizm. Z protestu wobec dwudziestowiecznego zła, ucieleśnionego w Holokau­
ście, wyrasta myśl dialogiczna. Protestowano ze względu na człowieka, gdyż widziano 
w nim szczególną wartość, zagrożone bowiem jest tylko to, co cenne, ważne samo 
w sobie. Tak otwiera się jakiś aksjologiczny horyzont myślenia. Naszkicowany wyżej 
klimat duchowej kondycji współczesnego człowieka pokazuje, że zasadne i ważne jest 
podjęcie refleksji nad filozofią Józefa Tischnera, chcącego odpowiedzieć na pytanie 
o prawdziwą tożsamość człowieka dotkniętego złem.

1 Zob. A. Kłoczowski, Koniec, czy kryzys europejskiej filozofii?, „Więź” 1999, nr 4, s. 58-67.
" Zob. F. Fukuyama, Koniec człowieka, Kraków 2004.
3 Polska telewizja publiczna w czasie wojny w Iraku emitowała cykl pt. Wojna - Irak 2003, który miał 

nawet własne logo. Konwencja programu łudząco przypominała studio poświęcone imprezie sportowej.



12 Wprowadzenie

Myśl każdego filozofa jest osadzona w pewnym kontekście kulturowo-spo- 
łeczno-historycznym. Nic jest zawieszona w próżni, lecz rozmaicie odnosi się 
do tradycji filozoficznej. Jedne jej idee przejmuje, inne kontestuje, a czasami 
proponuje radykalne novum. Mówimy wówczas, że dokonał się jakiś „przewrót”, 
jak w przypadku kartezjańskiego cogito, czy nowego myślenia filozofów dialogu. 
Tischner zawdzięczał wiele zarówno pierwszemu, jak i drugiemu „przewrotowi”. 
Najszerszym kontekstem filozofii krakowskiego fenomenologa wydaje się nurt 
postmodernizmu, o którym nie sposób nie wspomnieć w badaniach nad filozofią 
współczesną.

Ogólnie, postmodernizm charakteryzuje relatywizm poznawczy, antykartezjanizm, 
antyuniwersalizm i dekonstrukcjonizm na gruncie filozofii oraz antydogmatyzm 
w dziedzinie etyki. Charakterystyczną cechą myśli postmodernistycznej jest pogląd 
o schyłku i wyczerpaniu się kultury. Według postmodemistów, współczesny racjona­
lizm zasłużył sobie na krytykę ze względu na to, że narzucił narodom ideologię dyk­
tatur totalitarnych4. W kreślonej przez ten nurt wizji społeczeństwa pozbawionego 
podstaw aksjologicznych, szczególne znaczenie zyskują pluralizm i tolerancja, nato­
miast wolność człowieka staje się jedyną wartością absolutną. Za jeden z głównych 
fundamentów tej wolności uważa się wyzwolenie człowieka z rzekomej niewoli 
obiektywnego, wiecznego i niezmiennego sensu. Według postmodemistów, wszelkie 
systemy filozoficzne przeszłości zniewalały pokolenia iluzją. Tymczasem metanarra- 
cja, ostateczny, zastany przez człowieka sens bytu, nie istnieje5. W postmodernizmie 
panuje nihilizm zmieszany z pewnym witalizmem6. Na gruncie tego nurtu7 prawda 
jest nieuchwytna, subiektywna i zależna od kontekstu kulturowego. Wszelkie pozna­
nie, wiedza, religia i moralność poza kulturą jest iluzją. Wobec tego, każda kultura 
musi wykształcić własną wiedzę i moralność. Sens świata jest pochodną danej kultury, 
dlatego wszystkie mają jednakową wartość8, natomiast człowiek jest prawdziwie 
wolny dopiero „poza dobrem i złem”9.

4 Por. D. Grigs, Przezwyciężanie współczesności, „Communio” 1994, nr 6, s. 19.
5 Por. I. Ziemiński, Postmodernizm a dylematy człowieka, „Ethos” 1996, nr 33-34, s. 143.
6 Por. J. van’der Vloet, Wiara wobec wyzwań postmodernizmu, „Communio” 1994, nr 6, s. 60; 

zob. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia, [w:] tenże [red.], Postmodernizm. Wyzwanie 
dla chrześcijaństwa, Poznań 1995, s. 9-27.

7 Współczesny postmodernizm jest kierunkiem, w którym wielość nurtów łączy się z głębokim zróż­
nicowaniem stanowisk, nawet przy ocenie tak reprezentatywnych autorów, jak: R. Rorty, J. Derrida czy 
J. F. Lyotard. Mimo głębokich różnic przedstawicieli postmodernizmu łączy przekonanie, że „wielkie 
narracje” inspirowane ideałami oświecenia utraciły w naszej epoce swoją wartość. Szczególnej krytyce 
zostają poddane te wartości, którym wcześniejsze generacje przypisywały charakter obiektywny, 
uniwersalny i absolutny. J. Życiński, Apoteoza relatywizmu etycznego w postmodernizmie, „Ethos” 1996, 
nr 33-34, s. 171; Zob. A. Szahaj, Co to jest postmodernizm?, „Ethos" 1996, nr 33-34, s. 72-78.

8 Zob. T. Szubka, Postfilozojia czy filozofia? Rorty - Lyotard - Derrida, „Przegląd Powszechny” 
1991, nr 4, s. 140-153.

9 Por. A. Bronk, Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, nr 33-34, s. 95.



Wprowadzenie 13

Ciekawe, że w czasie ożywionej w Polsce dyskusji na temat postmodernizmu, 
w latach dziewięćdziesiątych ubiegłego wieku, Tischner nie podjął z tym nurtem po­
lemiki, lecz - tworząc filozofię dramatu, myślał przede wszystkim o usprawiedliwio­
nym istnieniu człowieka10. Bodaj jedynym echem wspomnianej dyskusji jest ukazana 
na kartach Sporu o istnienie człowieka kategoria „gry”, w której podmiot dramatu 
zdajc się zatracać swoją tożsamość, stając się tylko „graczem”. Wydaje się jednak, 
że myśl Tischnera dla dyskusji wokół zagrożeń postmodernizmu obojętna być nie może. 
Nic wchodząc w bezpośrednią polemikę, Tischner, pogłębiając aksjologię agatologią, 
wypracowaną w latach siedemdziesiątych i osiemdziesiątych, daje postmodernizmowi 
odpór. Po tym, jak niegdyś Nietzsche ogłosił śmierć Boga, krakowski filozof ogłasza 
możliwą śmierć człowieka, która przychodzi wraz ze złem. Czerpiąc obficie z filozofii 
współczesnej, Tischner ukazuje, że w nauce tej jest miejsce przede wszystkim 
dla problemu człowieka - nawet jeśli przyjąć dekonstrukcje tradycyjnych narracji. 
W obliczu kryzysu, nie tylko postmodernistycznego, nasz filozof chce ratować 
człowieka, szukając podstaw nadziei.

10 Por. A. Bobko, Wstęp. Józefa Tischnera myślenie o człowieku, [w:] J. Tischner, O człowieku. 
Wybór pism filozoficznych, wybrał i opracował A. Bobko, Wrocław-Warszawa-Kraków 2003, 
s. XVI.

11 Zob. W. Lebiedziński, Socjalizm w krzywym zwierciadle Józefa Tischnera, Warszawa 1985; tenże, 
Tischnerowska metoda krytyki socjalizmu, Warszawa 1987. Do głosu Lebiedzińskiego dołączył później 
J. Kwapiszewski w książce: Filozofia ks. Józefa Tischnera jako źródło dialogu, Słupsk 1998.

12 Zob. K. Wieczorek, Dwie filozofie spotkania. Konfrontacja myśli J. Tischnera i A. Nowickiego, 
Katowice 1990; W. Bałus, Homo dramaticus Józefa Tischnera, Kraków 1991; J. Wadowski, Dramat 
pytań egzystencjalnych, Wrocław 1999.

13 Zob. B. Trocha, Przestrzeń dramatu jako kategoria filozoficzna: studium teorii przestrzeni Józefa Tisch­
nera, Zielona Góra 2000; W. Baczyński, Człowiek jako istota dramatyczna w ujęciu księdza Józefa Tischnera, 
Wrocław 2004; S. Szary, Człowiek - podmiot dramatu: antropologiczne aspekty filozofii dramatu J. Tischnera, 
Kęty 2005; W. Bożejewicz, Tischner. Poglądyftlozoficzno-antropologiczne. Szkice, Warszawa 2006.

14 Wielu ta śmierć dotknęła szczególnie. Zob. J. Żakowski, A. Michnik, Zmarl ks. Tischner, „Gazeta 
Wyborcza” 2000, nr 150, s. 1, 3; L. Kołakowski, Żegnaj, Józefie, „Gazeta Wyborcza” 2000, nr 151, s. 22.

15 Pierwszy, spośród poświęconych Tischnerowi, numer „Znaku” (2001, nr 3), pod hasłem: Tischner. 
Religia i wolność, zawiera artykuły: M. Bielawski, Teologiczne manowce Tischnera, s. 9-24; A. Bobko, 
Poszukiwanie prawdy o człowieku, s. 56-70; W. Bonowicz, Parafia Tischnera, s. 71-82; T. Gadacz, Bóg

Biblioteka
I Pol. Wrocf.

Już w latach osiemdziesiątych powstawały książki na temat poglądów Tischnera. 
Wyszły spod pióra marksisty, jako protest wobec m.in. Tischnerowskiego zredukowa­
nia marksizmu do filozofii pracy". Następne dziesięciolecie zaowocowało kolejnymi 
pracami, skoncentrowanymi na dialogicznym aspekcie wykluwającej się filozofii 
dramatu12. Trzeba zaznaczyć, że taki kierunek badań utrwalił się aż do dziś13. Wydaje 
się to zrozumiałe, z uwagi na fakt, że myśl krakowskiego filozofa ewoluowała 
w kierunku dialogiki, poza tym była czymś oryginalnym.

Obecnie filozofia Tischnera cieszy się w Polsce dużą popularnością, której wzrost 
można zanotować zwłaszcza po jego śmierci14. Wówczas redakcje „Znaku”15 oraz „Logo­



14 Wprowadzenie

su i Ethosu”16 zdecydowały się podjąć problematykę filozoficzną tego myśliciela. 
Powstają prace omawiające jego myśl w różnych aspektach - społecznym17, antropolo­
gicznym18, pedagogicznym19, oraz przybliżające życie filozofa20. Filozofia Józefa 
Tischnera jest nie tylko przedmiotem dysertacji porównawczych21, lecz także w niektó­

ry filozofii Tischnera, s. 25-38; J. Gowin, Zmącona pieśń Pana. Ks. Tischner jako krytyk Kościoła, s. 89-101; 
G. Ryś, Ksiądz Tischner - duszpasterz, s. 83-88; K. Tarnowski, Filozof dojrzalej wiaty, s. 39-55; 56 oraz 
„Rozmowy Znaku”: Po co Pan Bóg stworzył Tischnera? Z A. Michnikiem rozmawiają W. Bonowicz 
i J. Poniewierski, s. 102-114.

W drugim numerze periodyku poświęconego Tischnerowi [„Znak” 2004, nr 5] znajdują się teksty: 
J. Filek, Dom Tischnera, s. 69-76; J. Filek, A. Karoń-Ostrowska [i in.], Tischnerowskie spojrzenia. 
Głosy uczniów i przyjaciół, s. 19-44; T. Gadacz, Chrześcijańskie korzenie Tischnerowskiej filozofii 
człowieka, s. 77-87; D. Kot, Spory o Józefa Tischnera, s. 11-14; Z. Stawrowski, J. A. Kłoczowski, 
D. Kot, T. Gadacz, [i in.], Wokół myślenia religijnego (Sympozjum Instytutu Myśli Józefa Tischnera 
w Łopusznej), s. 45-64; A. Szwed, Tischner jako filozof egzystencji, s. 15-18; A. Węgrzecki, 
Obecność myśliciela, s. 65-68.

1 6Zob. „Logos i Ethos” 2001, nr 1, artykuły: P. Andryszczak, Przez człowieka do Boga, s. 50-59; 
A. Bobko, Czy człowiek jeszcze istnieje?, s. 40-49; J. Jagiełło, Ksiądz Profesor Józef Tischner (1931-2000), 
s. 3-12; Z. Stawrowski, Między miłością a sprawiedliwością, s. 33-39; A. Workowski, Józefa Tischnera 
filozofia przyswajania, s. 13-32; S. Wszołek, O tym, że Tischnera i Hellera (nie)zrozumienie oddziela, 
s. 80-88, W. Zuziak, Koncepcja zla w ujęciu Józefa Tischnera i Jeana Naberta, s. 60-79.

W następnym numerze tego czasopisma [„Logos i Ethos” 2001, nr 2] o Józefie Tischnerze traktują: 
A. Karoń-Ostrowska, Rozmowa z księdzem profesorem Józefem Tischnerem, s. 3-23; D. Kot, Filozofowie 
i górale, s. 24—40; B. Trocha, Józefa Tischnera od-czytywanie świata, s. 41-45. W kolejnych wydaniach 
periodyku, możemy przeczytać teksty: A. Workowski, Biedy z Tischnerem, „Logos i Ethos” 2004 nr 1, 
s. 224-233; Z. Dymarski, O zlu dialogicznym, „Logos i Ethos” 2004, nr 2, s. 187-223 i A. Hemas, 
Tischner i Levinas, „Logos i Ethos” 2004, nr 2, s. 224-236; A. Adamczyk, Oblicza czasu w Tischnerow­
skiej koncepcji nadziei, „Logos i Ethos” 2005, nr 1, s. 172-194; W numerze następnym (2005, nr 2): 
Ł. Ćwiertnia, Husserl - Tischner: współczesny spór o podmiot, s. 205-221; Z. Dymarski, Agatologiczna 
koncepcja człowieka w ujęciu Józefa Tischnera, s. 112-131; M. Kozak, O Tischnerze po raz piąty..., 
s. 147-154; M. Motyka, Człowiek wobec doświadczenia dobra, s. 173-180 oraz: A. Adamczyk, 
Człowiek w Tischnerowskiej koncepcji nadziei, „Logos i Ethos” 2006, nr 1, s. 144-167.

17 Społeczno-eklezjalną problematykę w myśli Józefa Tischnera ukazuje książka J. Gowina, Religia 
i ludzkie biedy. Ks. Tischnera spory o Kościół, Kraków 2003. Ściślej zagadnienia społeczne podejmuje praca: 
A. Jędrzejewski, Nikt nie jest dobry w samotności: filozofia społeczna ks. Józefa Tischnera, Radom 2006.

18 Oprócz wymienionych już wyżej, do nowszych pozycji poświęconych antropologii Tischnera 
należy: W. P. Glinkowski, Wolność ku nadziei: spotkanie z myślą ks. Józefa Tischnera, Łódź 2003.

19 Zob. I. Strapko, Apologia nadziei w filozofii i pedagogice Józefa Tischnera, Kraków 2004; P. Walczak, 
Wychowanie jako spotkanie. Józefa Tischnera filozofia człowieka jako źródło inspiracji pedagogicznych, 
Kraków 2007.

20 Szczególna rola przypada tutaj W. Bonowiczowi, który jest autorem pokaźnej biografii 
Tischner (Kraków 2002) oraz artykułów dotyczących życia filozofa. Zob. np. Tischner - pisarz, 
„Gazeta Wyborcza” 2001, nr 60, s. 18-19. Zob. również J. Fudala, Gawędziołki o profesorze 
Tischnerze, Warszawa 2002.

21 Oprócz wymienionej już książki K. Wieczorka zob. P. Sobczak, Koncepcja nadziei w ujęciu 
filozoficznym jiv. Tomasza z Akwinu i Józefa Tischnera, Tarnów 2005; Z. Dymarski, Dwugłos o złu. 
Ze studiów nad myślą Józefa Tischnera i Leszka Kołakowskiego, Gdańsk 2009.



Wprowadzenie 15

rych aspektach jest rozwijana22. Myśl krakowskiego fenomenologa cieszy się zaintereso­
waniem w poznańskim środowisku naukowym, gdzie poświęcono jej miejsce w publika­
cjach o proweniencji dialogicznej23. Należy się spodziewać, że literatury na temat spuści­
zny Tischnera będzie wciąż przybywać. Obecnie ogromną jej część stanowią artykuły 
rozsiane w różnych periodykach24 bądź pracach okolicznościowych25. Duży materiał 

22 Zob. A. Bobko, Myślenie wobec zła: polityczny i religijny wymiar myślenia w filozofii Kanta i Tischnera, 
Kraków-Rzeszów 2007.

23 Zob. J. Baniak [red.], Człowiek z przełomu wieków w refleksji filozofii dialogu, „Studia i materiały” 
nr 48, Poznań 2002. Ważne wątki w niniejszej pracy podejmują: A. Latoń Homo Viator - Homo Testis. 
Gabriel Marcel jako filozof świadectwa, s. 111-127; A. Marek-Bieniasz, Odpowiedzialność człowieka 
według Emanuela Levinasa, s. 193-199; K. Stachewicz, Zlo poza bytem i niebytem. Józefa Tischnera 
koncepcja zła dialogicznego, s. 129-142.

W wydanej rok później Filozofii dialogu, również pod redakcją J. Baniaka (Filozofia dialogu. Drogi 
i formy dialogu, Poznań 2003, t. 1) znajdziemy artykuły: K. Stachewicz, Fenomenologia a dialog, 
s. 47 59 oraz: I. Strapko, Mówić i świadczyć o nadziei. Józefa Tischnera filozofia nadziei, s. 87-101.

W wydanym później zbiorze: J. Baniak [red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, 
Poznań 2005, t. 3, znajdują się teksty: G. Lubowicka, Spotkanie w obliczu innego. Czy Emmanuel Levinas 
jest filozofem dialogu, s. 107-120; J. Maj, Dialogika Franza Rosenzweiga jako antologia bytu religijnego, 
s. 91-105; M. Manikowski, Relacja dialogiczna a zło. Na marginesie pism Józefa Tischnera, s. 187-199; 
K. Wieczorek, Człowiek otwarty na drugiego. Perspektywy filozofii Karola Wojtyły i Józefa Tischnera, 
s. 25-36.

24 Zob. K. Tarnowski, Książka o sprawach ludzkich (rec. książki J. Tischnera pt. „Świat ludzkiej 
nadziei”), „Znak” 1976, nr 7-8 (266-267), s. 47-56; J. Gutkowski, Cierpienie i filozofia. Wokół 
Tischnerowskiej koncepcji filozofowania, „Novum” 1979, s. 14-22; K. Krajewski, Człowiek a nadzie­

ja. O fenomenologii nadziei J. Tischnera, „Życie i myśl” 1979, nr 6 (300), s. 45-58; J. Bukowski, Czy 
ks. Tischner przełamuje „cogito"?, AC 1981, t. 13, s. 35-58; I. Dec, Czy tylko fenomenologia 
egzystencjalna człowieka?, „Colloquium Salutis” t. XV, 1983, s. 321-326; K. Wieczorek, Rola katego­
rii „spotkania” w antropologii filozoficznej J. Tischnera, „Studia Filozoficzne” 1984, nr 1 (218), 
s. 63-78; K. Tarnowski, „Myślenie według wartości” Józefa Tischnera, „Znak” 1985, nr 12 (373), 
s. 32-49; K. Rudzińska, Filozofia wartości J. Tischnera, „Studia Filozoficzne” 1988, nr 269, s. 26-39; 
W. Bałus, Heroizm i metafora. Józef Tischner o zjawisku myślenia, „Znak” 1985, nr 12 (373), 
s. 15-31; J. Kwapiszewski, Miejsce etyki w twórczości filozoficznej ks. Józefa Tischnera, „Słupskie 
Studia Filozoficzne” 1998, nr 1, s. 225-244; M. Drwięga, Od etyki wartości do agatologii: kilka uwag 
o filozofii Józefa Tischnera, „Kwartalnik Filozoficzny” 1999, z. 4, s. 5-21; K. Tarnowski, Człowiek 
w przestrzeni dobra i zła, „Znak” 1999, nr 9 (532), s. 42-56; K. Tarnowski, M. Drwięga, 
J. A. Kłoczowski, J. Makowski, Filozofia z wnętrza metafory, „Kontrapunkt” (dodatek kulturalny 
„Tygodnika Powszechnego”) 2000 nr 10; A. Karoń-Ostrowska, Każdy ma swojego Tischnera?, 
„Więź” 2002, nr 5, s. 42-55; L. Kusak, Problemy życia społecznego w ujęciu Józefa Tischnera, 
„Ruch Filozoficzny” 2004, nr 4, s. 555-561; T. Gadacz, Problem zla w filozofii Józefa Tischnera, 
„Horyzonty Wychowania” 2005, nr 7, s. 21-40; C. Wodziński, A. Bobko, K. Tarnowski, 
A. Workowski, M. Motyka, A. Hemas, O niespotykalności Dobra. Dyskusja, „Znak” 2005, nr 5 (570), 
s. 103-132.

25 Na uwagę zasługuje choćby pozycja: T. Gadacz [red.], Zawierzyć człowiekowi. Księdzu Józefowi 
Tischnerowi na sześćdziesiąte urodziny, Kraków 1991, gdzie znajdziemy m.in. artykuły: T. Gadacz, 
Odpowiedzialność a sprawiedliwość. O naturze relacji społecznych w filozofii Levinasa, s. 120-125; 
J. Galarowicz, Dlaczego oddalam się od tomizmu?, s. 501- 517; A. Węgrzecki, Doświadczenie obecności



16 Wprowadzenie

badawczy stanowią teksty polemiki Tischnera z tomizmem26, która w pewnym sensie, 
trwa do dziś27.

wartości w świecie, s. 123-131; A. Węgrzecki, Między antologią a doświadczeniem, s. 353-367; A. Żak, 
Punkt wyjścia filozofii Franza Rosenzweiga, s. 461-474.

Warto również wspomnieć o Księdze pamiątkowej dla uczczenia aktu nadania księdzu profesorowi 
Józefowi Tischnerowi honorowego doktoratu Uniwersytetu Łódzkiego, (M. Potępa [red.], Łódź 1997). 
Na uwagę zasługują tu teksty: W. P. Glinkowski, Miejsce spotkania w myśli filozoficznej J. Tischnera, 
s. 179-190; C. Wodziński, Agathon. Fragmenty epifaniczne, s. 161-178.

26 Debata toczyła się na łamach periodyków: „Znak”, „Tygodnik Powszechny”, „Życie i Myśl” i in. 
Zob. J. Tischner, Schyłek chrześcijaństwa tomistycznego, „Znak” 1970, nr 1, s. 205 227; A. Półtawski, 
O metodzie naukowej, pogańskim realizmie i chrześcijańskim idealizmie, „Znak” 1970, nr 7-8, s. 991-999; 
A. B. Stępień, Przedwczesne podzwonne tomizmowi?, „Znak” 1970, nr 7-8, s. 999-1001; J. Salij, Duch 
prawdy, duch wolności, „Znak” 1970, nr 7-8, s. 1001-1014; S. Grygiel, Język filozofii a język Objawie­
nia, „Znak” 1970, nr 7-8, s. 1004-1013; J. Tischner, O co właściwie chodzi?, „Znak” 1970, nr 7-8, 
s. 1013-1027; tenże, W poszukiwaniu doświadczenia Boga, „Znak” 1972, nr 3, s. 305 321; tenże, Egzysten­
cja i wartość, „Znak” 1972, nr 7, s. 917-931; A. B. Stępień, J. Tischner a klasyczna filozofia Boga, 
„Znak” 1972, nr 9, s. 1226-1227; J. Tischner, Kilka słów odpowiedzi, „Znak” 1972, nr 9, s. 1228-1231; 
A. B. Stępień, O filozofii Boga, tomizmie i Kartezjuszu - raz jeszcze, „Znak” 1973, nr 2, s. 267-268; 
B. Stanny, Niepowodzenia i szanse tomizmu, „Życie i Myśl” 1973, nr 36, s. 35 45; M. Gogacz, O co 
chodzi filozofom? [wywiad], „Życie i Myśl” 1973, nr 7, s. 49-56; J. Turowicz, Człowiek, istota nieznana, 
TP 1974, nr 2, s. 1, 7; J. Tischner, Filozofia i chrześcijaństwo, TP 1974, nr 5, s. 3, 4; J. Turowicz, Cienie 
w jaskini, TP 1974, nr 7, s. 4; M. Gogacz, Filozofia i inspiracje, TP 1974, nr 9, s. 2; tenże, Aktualność 
Tomasza z Akwinu, TP 1974, nr 10, s. 1, 4; J. Demboróg [B. Łagowski], Poznaj samego siebie i innych, 
TP 1974, nr 11, s. 3; J. Tischner, Jaskinia bez cieni?, TP 1974, nr 14, s. 4, 7; T. Żelaźnik, Powołanie 
filozofii klasycznej, „Życie i Myśl” 1974, nr 4, s. 32—40; J. Tischner, Świadectwo filozofii, TP 1974, nr 18 
(1319), s. 3, 4; A. B. Stępień, Tomizm a fenomenologia, „Znak” 1974, nr 6, s. 790-798; B. Dembowski, 
Zagadnienie egzystencjalistycznego punktu wyjścia w metafizyce, „Studia Philosophiae Christianae” 
1974, nr 1, s. 29^18; P. Bromski, Niedokończona dyskusja, „Słowo Powszechne” 1974, nr 13-14, s. 7; 
M. Gogacz, Czym zajmuje się filozofia?, „Znak” 1974, nr 9, s. 1150-1158; J. Tischner, Sporu o inspiracje 
ciąg dalszy. M. Gogaczowi w odpowiedzi, „Znak” 1974, nr 11, s. 1471-1483; M. Gogacz, Nie można 
uciec od metafizyki, „Życie i Myśl” 1975, nr 4, s. 40-46; tenże, Panorama aktualnych ujęć Boga i czło­
wieka, „Znak” 1975, nr 6, s. 782-794; A. Półtawski, Metafizyka realistyczna a fenomenologiczna analiza 
świadomości, „Studia Philosophiae Christianae” 1975, nr 1, s. 189-197; M. A. Krąpiec, Zrozumieć człowie­
ka [wywiad], TP 1975, nr 43, s. 1, 2; M. Gogacz, Ku prawdzie o człowieku, „Znak” 1976, nr 1, s. 108-113; 
J. Tischner, Ku prawdzie o istnieniu, „Znak” 1976, nr 1, s. 114-115; J. Salij, Dlaczego Tischner nie lubi 
tomizmu?, TP 1976, nr 5, s. 3; J. Tischner, Człowiek przez okna systemu, „Znak” 1976, nr 2, s. 213-234; 
S. Swieżawski, Filozofia, teologia i duszpasterstwo, TP 1977, nr 13, s. 1, 4; J. Tischner, Tomizm bez 
mitologii, TP 1977, nr 17, s. 1, 2; J. Wołkowski, Filozoficzny pluralizm czy tomistyczny monizm?, „Życie 
i Myśl” 1977, nr 6, s. 87-95; A. Gawroński, Ani scholastyka, ani fenomenologia, TP 1977, nr 27, s. 1,2; 
T. Ślipko, Byt - człowiek - etyka. W sprawie etyki tomistycznej, TP 1977, nr 33, s. 6; R. Waszkinel, To­
mizm zmitologizowany, TP 1977, nr 38, s. 4; M. Gogacz, Nieporozumienia w wystąpieniu Tischnera 
przeciw Swieźawskiemu, „Życie i Myśl” 1977, nr 9, s. 103-109; K. Krajewski, Dwie koncepcje filozofii, 
„Życie i Myśl” 1977, nr 11, s. 20-28; J. Tischner, Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, TP 1977, 
nr 49, s. 1, 2; M. Gogacz, Będziemy dalej filozofować, „Życie i Myśl” 1978, nr 1, s. 44-45; J. Wołkowski, 
W odpowiedzi prof. Gogaczowi, „Życie i Myśl” 1978, nr 1, s. 56 60; J. Demboróg, Z kim filozofować?, 
TP 1979, nr 2, s. 6; J. Tischner, Labirynty racjonalizmu, TP 1979, nr 5, s. 5; J. Demboróg, O dobry użytek



Wprowadzenie 17

Znaczącą rolę w popularyzowaniu spuścizny naszego filozofa odgrywają coroczne 
Dni Tischnerowskie, których organizatorami są: Papieska Akademia Teologiczna, Wy­
dawnictwo „Znak”, Uniwersytet Jagielloński oraz Państwowa Wyższa Szkoła Teatralna28.

z nieporozumień, TP 1979, nr 8, s. 3; K. Krajewski, Człowiek a nadzieja. O fenomenologii nadziei 
ks. Józefa Tischnera, „Życie i Myśl” 1979, nr 6, s. 88 98.

Spór między Tischnerem a przedstawicielami tomizmu dotyczący papieskiego rozumienia prawa na­
tury, wywołany komentarzem Tischnera Wolność w blasku prawdy (TP 1993, nr 48 s. 1, 5 6) do encykli­
ki Jana Pawła II Veritatis splendor prezentują artykuły: T. Styczeń, Wolność z prawdy żyje, „Ethos” 1994, 
nr 25-26; T. Ślipko, [w:] E. Janiak [red.], W prawdzie ku wolności, Wrocław 1994 s. 245-258.

W niniejszym zestawieniu przyjęto porządek chronologiczny, celem zasygnalizowania uczestników 
dyskusji oraz czasopism, w jakich zostały opublikowane różne stanowiska wobec tomizmu. W końcowej 
Bibliografii nie uwzględniono artykułów Tischnera z tej polemiki, ponieważ w pracy cytowane są one 
z wydanego później zbioru pt. Myślenie według wartości.

27 Zob. artykuł: P. Lisickiego: Poza buntem i dialogiem, „Rzeczpospolita” 2004, nr 208, s. A9-A11, 
oraz odpowiedź ucznia Tischnera: A. Workowski, Dwie wizje świata, „Rzeczpospolita” 2004, nr 220, 
s. A10-A11.

2S Pierwsze Dni Tischnerowskie zaowocowały książką: W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka - myśl 
filozoficzna Józefa Tischnera, Kraków 2001, gdzie znajdziemy teksty: B. Casper, Co to znaczy myśleć 
dialogicznie, s. 76-90; J. Kłoczowski, Józef Tischner - strategie „myślenia religijnego", s. 127-138; 
Ch. Delsol, Przekraczanie, profanowanie, czyli granice jako problem nowoczesności, s. 61-66; M. Heller, 
Dyskusji z Tischnerem ciąg dalszy, s. 91-99; M. Malaguti, Poza ciszą: miłosierdzie w sercu historii. 
Siady teodycei mistycznej, s. 115-126; R. Panasiuk, Ksiądz Tischner czyta Hegla, s. 33-42; B. Skarga, 
Człowiek agatologiczny, s. 99-114; W. Stróżewski, Istnienie i dobro, s. 15-33; S. Swierzawski, Jedna 
tęsknota nas gnała, s. 155-157; K. Tarnowski, Ziemia obiecana, ziemia odmówiona, s. 139-154; 
A. Węgrzecki, Czym jest „myślenie według wartości", s. 91-98; W. Zuziak, W poszukiwaniu wolności 
- między J. Nabertem aj. Tischnerem, s. 43-60.

Tematykę Drugich Dni Tischnerowskich przybliża: Dni Tischnerowskie, „Logos i Ethos” 2002, nr 1-2, 
s. 4-83. Owocem Trzecich Dni Tischnerowskich, zorganizowanych w 2003 roku, była publikacja 
J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Międzypotępieniem a zbawieniem". Myślenie religijne ks. Józefa Tischnera, 
Kraków 2004, zawierająca artykuły: A. Bobko, Doświadczenie zła jako źródło myślenia religijnego, 
s. 149-159; Z. Nosowski, Potrzeba sensownej krytyki Kościoła, s. 193-213; H. Seweryniak, Żyć w Kościele 
Jezusa Chrystusa-, s. 179-192; W. Stóżewski, Cierpienie i miłosierdzie, s. 71-85; K. Tarnowski, Drogi 
potępienia, drogi zbawienia, s. 19-38; T. Węcławski, Teologia łaski i wolności. W poszukiwaniu zasady 
dziejów zbawienia, s. 39-55; H. Witczyk, Tischner w Biblii zakorzeniony, s. 160-178; W. Zuziak, 
Ja -Ty - On: dojrzewanie do Boga poprzez dialog, s. 113-128.

Materiały z Czwartych Dni Tischnerowskich zebrano w pracy zbiorowej także pod red. J. Jagiełły 
i W. Zuziaka, pod tytułem: „Bądź wolność twoja". Józefa Tischnera refleksja nad życiem publicznym, 
wydanej w Krakowie (2005 r.), gdzie znajdują się artykuły: A. Bobko, Myślenie religijne a myślenie 
polityczne, s. 31-43; E. W. Bóckenfbrde, Wolność, państwo i religia w zjednoczonej Europie oraz 
podstawy solidarności europejskiej, s. 135-156; J. Gowin, Ks. Tischnera wizja stosunków między 
Kościołem a demokratycznym państwem prawa, s. 44—51; R. Legutko, Czy Tischner był liberałem?, 
s. 55-64; A. Siemianowski, Tischnera idea wolności w życiu publicznym, s. 83-102; Z. Stawrowski, 
O pewnej fundamentalnej iluzji. Polemiczny komentarz do myślenia politycznego Józefa Tischnera, 
s. 65-82; A. Węgrzecki, Rola prawdy w życiu publicznym, s. 21-30; W. Zuziak, Obywatel - bliźni, 
s. 103-116; Tischner - twórca czy naśladowca? Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut Mvśli 
Józefa Tischnera, s. 157-186.



18 Wprowadzenie

W tradycję tych spotkań od początku wpisały się dyskusje panelowe organizowane 
przez Instytut Myśli Józefa Tischnera. Wspomniany Instytut to drugi, obok Dni Tischne­
rowskich, fdar ciągle żywej obecności myśli autora Filozofii dramatu. Celem Fundacji 
„Instytut Myśli Józefa Tischnera”, którą złożyli uczniowie i przyjaciele filozofa, jest 
ochrona i upowszechnianie intelektualnego dorobku oraz kontynuacja najważniejszych 
wątków jego filozofii. Powstające w Instytucie archiwum gromadzi filozoficzną, publi­
cystyczną, literacką i duszpasterską spuściznę Józefa Tischnera. Archiwum obejmuje nie 
tylko publikacje krakowskiego filozofa, lecz także innych autorów poświęcone Jego 
twórczości i nią zainspirowane. Docelowo Instytut ma być centrum studiów nad myślą 
Józefa Tischnera, obejmując swą działalnością organizację konferencji i seminariów 
naukowych oraz wsparcie dla badaczy dziedzictwa filozofa. Szczególnie cennym owo­
cem działalności tej instytucji jest wydanie niedostępnych wcześniej w całości prac29

29 Studia z filozofii świadomości. Dzieła zebrane, Kraków 2006. Dragi tom z serii Dziel zebranych, 
zatytułowany Etyka a historia. Wykłady (Kraków 2008) zawiera wykłady wygłoszone przez 
Tischnera na Uniwersytecie Jagiellońskim w latach 1981-1983, poświęcone filozofii Hegla, Kanta 
i Schelera.

Na temat zagadnień poruszanych w rozprawie doktorskiej można było się dowiedzieć z artykułów: Ja 
transcendentalne w filozofii Edmunda Husserla („Studia Theologica Varsaviensia” 1964, nr 1/2), Czym jest 
„ja" transcendentalne? [w:] Szkice filozoficzne. Romanowi Ingardenowi w darze, Warszawa-Kraków 
1964; Strukturalne zagadnienie refleksji i spostrzeżenia immanentnego w świetle niektórych tez Edmunda 
Husserla („Studia Philosophiae Christianae” 1966, nr 1). Wątki rozprawy habilitacyjnej zawarte są 
w pracach: Gnoseologiczny podmiot poznania (AC 1969, t. 1), Typowe odmiany pierwotności rsp. 

Temat Piątych Dni Tischnerowskich, Człowiek wobec wartości, stał się tytułem pracy zbiorowej 
(J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], Kraków 2006), obejmującej artykuły: J. Filek, Człowiek wobec wartości czy 
wobec człowieka?, s. 25-34; W. Galewicz, O dobru życia, s. 35—47; J. Jagiełło, Wprowadzenie. Tischner 
wobec wartości, s. 8-24; J. A. Kłoczowski OP, Mówić o Bogu; Sacrum czy Dobro?, s. 91-109; A. Szwed, 
Solidarność dziś, s. 64—70; K. Tarnowski, Józefa Tischnera myślenie wokół zbawienia, s. 110-119; 
A. Węgrzecki, Perspektywy stawania się i rozwoju człowieka, s. 120-132; E. Wolicka, Piękno pozoru. 
Dekonstrukcja wartości estetycznych w hermeneutyce H. G. Gadamera, s. 48-63; W. Zuziak, Wartości 
w życiu publicznym Polski i Europy, s. 133-148; J. Życiński, Aksjologiczna perspektywa dialogu 
Kościoła ze światem w myśli ks. Józefa Tischnera, s. 165-177 oraz Cierpienie i miłosierdzie w myśli Jana 
Pawła II i Józefa Tischnera. Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut Myśli Józefa Tischnera, 
s. 181-220 i dwie części Dyskusji, s. 71-88, 150-162.

Szóste Dni Tischnerowskie nie zaowocowały publikacją, materiały natomiast z Siódmych Dni 
Tischnerowskich są zawarte w książce pod redakcją J. Jagiełły, O autorytecie. W poszukiwaniu punktu 
odniesienia, Kraków 2008, obejmującej teksty: J. Jagiełło, Wprowadzenie. Kryzys autorytetu - kryzys 
myślenia, s. 7-15; T. Pieronek, Homilia wygłoszona podczas mszy świętej za śp. Józefa Tischnera - 9 maja 
2007 roku, s. 16-19; Kryzys autorytetu? Laboratorium Filozoficzne Młodych zorganizowane przez 
Wydział Teologiczny Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie, s. 23-51; L. Balcerowicz, Uwagi 
o autorytecie, s. 52-65; J. A. Kłoczowski, Autorytet sumienia, s. 66-81; M. Rusiecki, Rola autorytetu 
w wychowaniu, s. 82-106; W. Stróżewski, Mała fenomenologia autorytetu, s. 107-113; J. Stuhr, Kilak 
myśli o autorytecie, s. 114-119; K. Wieczorek, Czy autorytet jest do zbawienia koniecznie potrzebny?, 
s. 120-138; H. Witczyk, Prorok - biblijny człowiek z autorytetem, s. 139-154; F. Ziejka, W poszukiwaniu 
autorytetów, s. 155-165; R. Buttiglione, Osobowy charakter prawdy, s. 169-175; Kościół Tischnera. 
Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut Myśli Józefa Tischnera, s. 189-228.



Wprowadzenie 19

(doktorskiej i habilitacyjnej) Józefa Tischnera. Publikacja ukazuje jego doskonały 
warsztat fenomenologiczny i rzuca snop światła na zrozumienie późniejszych pism30. 
W Przedmowie do omawianej książki A. Węgrzecki napisał: „Opublikowanie obu 
rozpraw oznacza trwałe ich włączenie do powszechnie dostępnego dorobku Józefa 
Tischnera, którego poszukiwania i przemyślenia od lat budzą zainteresowanie nie 
tylko szerokiego kręgu czytelników pragnących znaleźć odpowiedź na różnorodne 
problemy, jakie powstają w życiu codziennym, ale również badaczy jego myśli. 
Zwłaszcza dla tych badaczy, którzy usiłują ogarnąć i zgłębić wszystkie jej przejawy, 
ukazanie się tych rozpraw oznacza również znaczące poszerzenie przedmiotu docie­
kań, które odtąd trzeba będzie brać stale pod uwagę”31. W podjętych tu refleksjach 
spróbujemy dać zadość tym postulatom.

wtórności (AC 1970, t. 2), Aksjologiczne podstawy doświadczenia „ja" jako całości cielesno- 
-przestrzennej („Logos i Ethos”, Kraków 1971), Solidaryzacja i problem ewolucji świadomości [w:] 
Studia z teorii poznania i filozofii wartości, Wrocław 1978.

30 Jak wiadomo, pośród oponentów filozoficznych Tischnera byli i tacy, którzy nie uważali go za filozofa, 
lecz moralizującego publicystę. Być może czytali jego teksty (lub nie czytali) wybiórczo. Dyskusję 
na temat, czy Tischner filozofem był, czy nie, ta publikacja może zamknąć.

31 A. Węgrzecki, Przedmowa, [w:] J. Tischner, Studia z filozofii świadomości. Dzieła zebrane, 
Kraków 2006, s. XI.

32 Problem niniejszej pracy został dotknięty w artykule ucznia Tischnera, J. Galarowicza: 
Doświadczenie wartości etycznych według J. Tischnera, [w:] J. Pawlica [red.], Etyka, Kraków 1992, 
s. 561-574.

33 W pracy nie korzystamy zawsze z najnowszych wydań dzieł filozofa. Jest to jednak usprawiedli­
wione tym, że kolejne edycje dzieł Tischnera ukazywały się bez zmian.

34 Zob. A. Bobko, Wstęp. Józefa Tischnera myślenie o człowieku, art. cyt., s. XL-XLV.

Jak wspomnieliśmy, dotychczasowe prace poświęcone filozofii Tischnera skupiały 
się na filozofii dramatu, której zręby myśliciel zdołał jedynie naszkicować. Nasze 
wysiłki będą zmierzały do zagospodarowania nieomówionego jeszcze terenu aksjolo­
gii32. Celem niniejszej dysertacji będzie rekonstrukcja rozsianego w licznych pracach 
filozofa zagadnienia doświadczenia i urzeczywistnienia wartości. Będzie to pierwsza, 
skromna próba ujęcia tego aspektu.

Głównymi dziełami źródłowymi33 są dla naszych rozważań prace Tischnera: 
Fenomenologia świadomości egotycznej (rozprawa habilitacyjna), Etyka wartości 
i nadziei, Myślenie według wartości, Zarys filozofii człowieka dla duszpasterzy i artystów, 
Filozofia dramatu, Spór o istnienie człowieka, Świat ludzkiej nadziei. Wybór szkiców 
filozoficznych 1966-1975 oraz artykuły publikowane w różnych periodykach.

Musimy zdać sobie sprawę z pewnych trudności w recepcji myśli Tischnera34. Decy­
duje o nich kilka względów. Po pierwsze, teksty filozofa mają bardzo zróżnicowany 
charakter. Obejmują zarówno teksty ściśle filozoficzne, jak i publicystyczne. Rozległa 
jest także ich problematyka: od problemów życia Kościoła po zagadnienia epistemolo- 
giczne w filozofii współczesnej. Charakterystyczne dla twórczości Tischnera jest to, 
że w tekstach pozornie niezwiązanych z filozofią, brzmiały jej echa.



20 Wprowadzenie

Po drugie, krakowski filozof zostawił po sobie tylko pięć prac zwartych: Filozofię 
dramatu. Spór o istnienie człowieka, Etykę wartości i nadziei oraz wydane dopiero 
w 2006 roku rozprawy: Ja transcendentalne w filozofii Edmunda Husserl a (rozprawa 
doktorska) oraz Fenomenologia świadomości egotycznej (rozprawa habilitacyjna). 
Pozostałe prace, w ogromnej ilości (ponad czterystu), stanowią eseje i artykuły. Część 
z nich ułożono tematycznie w zbiory35.

35 Są to m.in. prace: Polski młyn, Etyka solidarności oraz Homo sovieticus, Nieszczęsny dar wolności, 
W krainie schorowanej wyobraźni, Ksiądz na manowcach, czy Myślenie według wartości.

36 W 1980 r. Tischner przyjął funkcję kapelana Związku Podhalan. Wkrótce zasłynął z organizowa­
nych coroczne Mszy pod Turbaczem. Nie tylko wspierał rozwój kultury góralskiej, lecz także dzięki jego 
inicjatywie podhalańscy rolnicy uzyskali możliwość kształcenia w Austrii. Od 1982 r. był kilkakrotnie 
dziekanem Wydziału Filozoficznego Papieskiej Akademii Teologicznej (wybrany rektorem PAT, 
ze względów duszpasterskich odmówił przyjęcia funkcji), wieloletnim Prezesem Wiedeńskiego Instytutu 
Nauk o Człowieku. Prowadził wykłady w Państwowej Wyższej Szkole Teatralnej w Krakowie. Na zapro­
szenia z zagranicznych uczelni podróżował z wykładami po całym świecie.

Po trzecie, Tischner nie miał inklinacji do myślenia systemowego, chociaż pod ko­
niec życia nosił się z zamiarami jakiejś systematyzacji swych poglądów. Pociągało go 
myślenie swobodne, nie uwikłane w żadne założenia, co wynikało także ze stosowania 
metody fenomenologicznej. Jego prace, zwłaszcza Filozofia dramatu i Spór o istnienie 
człowieka, zawierają ogromną ilość cytatów. Czasem trudno się zorientować, gdzie 
kończy się uwydatniające siłę inspiracji przywołanie myśli innych, zwłaszcza Levinasa, 
a gdzie zaczynają własne poglądy Tischnera. Być może, na ten dość niejednorodny 
obraz spuścizny krakowskiego myśliciela złożyły się oprócz cech jego umysłowości 
także warunki, w jakich pracował36. Należy również powiedzieć, że kontakt z drugim 
człowiekiem, często kosztem zarzucenia pracy w zaciszu gabinetu sprawił, że filozofia 
Tischnera starała się być blisko człowieka. Filozof nie chciał przemawiać do czytelnika 
swych dzieł z wyżyn abstrakcji, lecz podejmować zasadnicze dla jego egzystencji spra­
wy i operować, być może bliższą współczesnemu człowiekowi metaforą. To z twarzy 
zaniepokojonego swym losem człowieka, także tego, którego osobiście spotykał każde­
go dnia Tischner, rodziła się filozofia dramatu.

Praca składa się z pięciu rozdziałów. Pierwszy, pt. Kierunki filozoficzne kształtują­
ce aksjologię J. Tischnera, naprowadza na filozoficzny kontekst naszego myśliciela. 
Korzenie jego filozofii są rozległe. Krakowski fenomenolog czerpie z mistyki (Mistrz 
Eckhart), trynitologii (H. U. von Balthasar) i Biblii, a z drugiej strony nieobcy są mu 
myśliciele o ateistycznej orientacji, tacy jak: J. P. Sartre, czy A. Camus. Ponadto 
w tekstach Tischnera znajdujemy analizy wątków myśli G. W. Hegla, S. Kierkegaarda, 
Kartezjusza i in. W obliczu bogactwa tradycji, z których czerpał, bądź do których 
odnosił się nasz filozof, trudno o choćby szkicowe ukazanie źródeł jego myślenia, 
poza tym przekracza to ramy niniejszej publikacji.

Myśl filozofa ukształtowała się w opozycji: z jednej strony do tomizmu, z drugiej 
do marksizmu. Można więc powiedzieć, że filozofię Tischnera od negatywnej strony 



Wprowadzenie 21

określa krytyka tomizmu i marksizmu, od strony pozytywnej zaś liczne nurty 
filozofii współczesnej: filozofia dialogu, fenomenologia, egzystencjalizm, hermeneu­
tyka i in.

Tischnerowskim krytykom tomizmu i marksizmu poświęcimy pierwsze dwa pod­
rozdziały pracy, natomiast filozoficzne źródła aksjologii Tischnera są przedmiotem 
rozważań p. 1.3. Polemika krakowskiego filozofa ze Szkołą Lubelską trwała dekadę 
i wyświetliła nie tylko pewien aspekt tomizmu, lecz także sposób myślenia Tischnera. 
Na kanwie tekstów, których ostrze krytyki celuje w tomizm egzystencjalny, pomijając 
kwestię słuszności tej krytyki, można się przekonać, jak Tischner widział tomizm, 
na którym uczył się filozofowania. Jednocześnie niczym negatyw ukaże się to, jaką 
filozofia dramatu być nie zamierzała.

W podrozdziale 1.2, zatytułowanym Krytyka marksizmu, szczególna uwaga 
zwrócona została na pojęcie nadziei, przez pryzmat którego krakowski filozof odno­
si się do marksizmu. Zwrócono także uwagę na redukcjonistyczny obraz człowieka 
kreowany przez filozofię marksistowską, która widziała istotę człowieka w „cało­
kształcie stosunków społecznych”. Nie było naszym celem wyeksponowanie aporii 
związanych z tym ujęciem człowieka (Tischner, znając dobrze marksizm, obnaża 
jego filozoficzną słabość w Polskim kształcie dialogu), lecz wskazanie tego, 
co istotne na kształtowanie się aksjologicznej myśli Tischnera. W centrum naszego 
zainteresowania stanęła wolność, którą marksizm widział jako „rozumienie koniecz­
ności” budowania lepszego jutra i podporządkowanie się obiektywnym prawom 
rozwoju (materializm historyczny i dialektyczny). Takie postawienie kwestii wolno­
ści człowieka musiało wzbudzić protest krakowskiego filozofa, który obnażał skutki 
zanegowania prawdziwej wolności: marksistowską „etykę bez sumienia”, różne 
formy zniewolenia przez władzę i in.

Filozoficzne inspiracje J. Tischnera, to końcowa część pierwszego rozdziału, 
w której zostały rozpatrzone wpływy na filozofię krakowskiego myśliciela: filozofii 
dialogu, fenomenologii, egzystencjalizmu, hermeneutyki oraz innych źródeł. Inspira­
cje Tischnera filozofią dialogu starano się wyjaśnić, sięgając do myśli pionierów tego 
kierunku: M. Bubera i F. Rosenzweiga oraz tego, który tę myśl kontynuował, czyli 
E. Levinasa. W zakresie wątku epifanii twarzy w „horyzoncie agatologicznym” 
zawdzięczał Tischner najwięcej właśnie Levinasowi. Wskazany został także ethos 
filozofii dialogu, który bije z najgłębszego źródła myślenia - doświadczenia cierpienia 
i zła. Poszukując tropów inspiracji krakowskiego filozofa fenomenologią, nasza uwa­
ga skupiona została nie tyle na samym E. Husserlu, ile na przedstawicielach fenome­
nologicznej materialnej etyki wartości: M. Schelerze, N. Hartmannie, D. von Hilde - 
brandzie oraz R. Ingardenie. Spośród wymienionych wyżej filozofów wskazano na 
najwyraźniejszy wpływ M. Schelera i R. Ingardena. Poszukując źródeł myślenia 
aksjologii Tischnera w egzystencjalizmie, sięgnięto do myśli K. Jaspersa, G. Marcela 
i M. Heideggera. Ostatniego z wymienionych filozofów można by umieścić w gronie 
fenomenologów. Sprawa zakwalifikowania Heideggera do jakiegoś kierunku fi łozo- 



22 Wprowadzenie

ficznego nie jest prosta, ponieważ autor Sein und Zeit posługiwał się nic tylko meto­
dą fenomenologiczną, lecz także metodą hermencutyczną. Hermeneutyka jako nurt 
filozoficzny zdobyła w XX wieku popularność właśnie za sprawą Heideggera. 
Etykietę egzystencjalisty przypiął niemieckiemu filozofowi bodajże J. P. Sartre. 
Wydaje się, że postawienie w centrum zainteresowania konkretnego bytu ludzkiego, 
egzystencji Dasein, upoważnia do określenia niemieckiego myśliciela mianem 
egzystencjalisty. W tej części rozdziału wyeksplikowany został właśnie aspekt 
egzystencji człowieka, do myśli Heideggera powrócimy bowiem w p. 1.3.4 pt. Her­
meneutyka, gdzie skupiono się na zagadnieniu rozumienia (Verstehen). Wprawdzie 
Tischner nie poświęcił polemice z Heideggerem osobnego tekstu, to jednak dzieła 
krakowskiego filozofa implicite taką polemikę zawierają. Wskazano, że Filozofia 
dramatu i Spór o istnienie człowieka przezwyciężają myśl Heideggera. Dramat Da­
sein w grze o bycie autentyczne w perspektywie śmierci, to tylko dramat ontolo- 
giczny, istotny jest zaś dramat agatologiczny. Wpływ twórczości G. Marcela na 
myślenie Tischnera ukazany został przez pryzmat pojęcia nadziei, które zbliża do 
siebie tych filozofów. Nadzieja wskazuje na czasowość egzystencji, odnosi się bo­
wiem do przyszłości, dlatego wątek nadziei wpłynie na widzenie przez obu filozo­
fów człowieka jako gdzieś zmierzającego (jak powie G. Marcel - homo viator). Na­
dzieja splata los człowieka z Transcendencją i wyzwala od pokusy rozpaczy. 
W podrozdziale 1.4 próbowano wskazać inspiracje Tischnera hermeneutyką. Użyty 
tu termin „hermeneutyka” ma dwa znaczenia. Raz - jako sztuka interpretacji tekstów 
literackich, drugi raz jako metoda stosowana w nurcie filozoficznym zwanym her­
meneutyką, w którym można umieścić zarówno M. Heideggera, jak i H. G. Gadame- 
ra czy P. Ricoeura. Chociaż w tekstach Tischnera (zwłaszcza w Filozofii dramatu 
i Sporze o istnienie człowieka) spotykamy hermeneutykę literacką, to jednak w cen­
trum naszych zainteresowań stanęła hermeneutyka w drugim znaczeniu. Uwaga 
skupiona została na wydobyciu tych wątków z twórczości M. Heideggera i P. Rico­
eura, które odbiły się głośnym echem w pismach krakowskiego filozofa, szczególnie 
na wpływie, jaki wywarł P. Ricoeur na Tischnerze, widocznym w postrzeganiu 
wielkich metafor zachodniej kultury oraz aksjologicznego i symbolicznego języka 
religii. Heideggerowska inspiracja myśli Tischnera uwidoczniła się w jego koncepcji 
spirali hermeneutycznej oraz prawdziwego bycia osoby jako bytu rozumiejącego. 
Wskazano, że dopracowanie przez Tischnera Heideggerowskiego rozumienia o wy­
miar aksjologiczny, wyrywa bytowanie człowieka ze świata Jednowymiarowego” 
i osadza w świecie wartości. Ostatnia część rozdziału 1 poświęcona została tzw. 
innym źródłom. Poruszono w niej kwestię inspiracji Tischnera przez polskiego psy­
chiatrę (o inklinacjach filozoficznych) A. Kępińskiego oraz przez idealistyczną 
filozofię G. W. Hegla. Większe znaczenie dla problemu badawczego niniejszej 
pracy miał wpływ Kępińskiego. To w jego dokonaniach odkrył Tischner wielką 
polską przemyślaną filozofię człowieka, która zawiera zarówno wątek dialogiczny, 
jak i aksjologiczny.



Wprowadzenie 23

Drugi rozdział, zatytułowany Tischnerowski projekt aksjologii, składa się 
z trzech podrozdziałów. W pierwszym podjęta została próba określenia znamien­
nych rysów Tischnerowskiej filozofii człowieka: „myślenie religijne”, rys aksjolo­
giczny i dramatyczny oraz antysubstancjalizm. Przybliżono także rozumienie egzy­
stencji w ujęciu krakowskiego filozofa. Wskazano na zakorzenienie antropolo­
gicznej refleksji Tischnera w posłudze duszpasterskiej oraz spotkaniu z żywym 
człowiekiem. Nie umieszczono tego wątku w pierwszym rozdziale, ukazującym 
źródła myślenia filozofa, ponieważ ten rys filozofii Tischnera bardziej wskazuje na 
pewne znamię jego myślenia, niż konkretne inspiracje, chociaż pewnie i takie by się 
znalazły. Podrozdział 2.2 przybliża metodologiczno-epistemologiczną stronę aksjo­
logii naszego filozofa. W tej części pracy dokonano charakterystyki okresów ewolu­
cji jego filozofii nie tylko pod względem zasadniczych inspiracji innymi myślicie­
lami, lecz także w zakresie języka i podejmowanych zagadnień. Podjęto także próbę 
opisania jego metodologicznego warsztatu. Wyakcentowano zwłaszcza te założenia, 
które stały u podstaw badań nad konscjentywnością. Ustalenia poczynione na grun­
cie tych badań są kluczowe dla określenia doświadczenia wartości. Następnie 
wyeksplikowano Tischnera koncepcję wartości i podjęto próbęodpowiedzi na pyta­
nie, jak w jej świetle przedstawia się wizja świata rozumianegojako środowisko 
człowieka.

Rozdział trzeci, noszący tytuł Doświadczenie wartości, podejmuje już część zasadni­
czego problemu badawczego pracy. W podrozdziale 3.1 ukazane zostały warunki 
doświadczenia wartości. W centrum zainteresowania stanął warunek podstawowy, 
czyli Ja aksjologiczne. Oprócz wskazania pozostałych warunków, zwrócono uwagę 
na zakłócające odczucie wartości melancholię i zaburzenia zmysłu rzeczywistości. 
W podrozdziale 3.2 przedstawiono aksjologiczny wymiar egotyczności. Doświadcze­
nie wartości w obszarze Ja somatycznego ukazane zostało w p. 3.2.1, w którym 
powiedziano o odczuciu wartości hedonistycznych, witalnych, estetycznych oraz 
wartości ze sfery założeń intencyjnych, a w p. 3.2.2 skupiono uwagę na doświadcze­
niu wartości prawdy i fałszu, i ich roli w konstytuowaniu się podmiotu poznawczego. 
Ostatni punkt jest okazją do przybliżenia doświadczenia wartości w świecie, w który 
jest zakorzenione Ja aksjologiczne przybierające postać Ja osobowego. W podroz­
dziale 3.3 podjęta została próba odpowiedzi na pytanie, jak przedstawia się w ujęciu 
Tischnera doświadczenie wartości w sytuacji dialogicznej. W tym celu najpierw uka­
zano specyfikę dialogicznego spotkania oraz jego dwa „horyzonty”, tj. agatologiczny 
i aksjologiczny. Szczególną uwagę zwrócono na obecność w spotkaniu drugiego 
człowieka, który jest źródłem powinności moralnych, a następnie te powinności 
przedstawiono. W tej części rozdziału zarysowano doświadczenie wartości wolności 
oraz prawdy dobra i piękna w kontekście Tischnerowskiej tezy głoszącej „spór trans- 
cendentaliów”. Dramatyczne napięcie towarzyszące doświadczeniu tych wartości 
w sytuacji dialogicznej odpowie na pytanie, dlaczego egzystencja człowieka jest 
„błądzeniem w żywiole” prawdy, dobra i piękna.



24 Wprowadzenie

Rozdział czwarty był okazją do zaprezentowania zagadnienia urzeczywistniania 
wartości. Podrozdział 4.1 ukazuje podstawowy i zasadniczy horyzont zarówno dra­
matu, jak i urzeczywistniania wartości. Tym horyzontem okazało się Dobro. W dalszej 
części został naszkicowany logos zła. Tutaj przedmiotem rozważań była obecność zła 
jako „zjawy” w relacji Ja-Ty. Podrozdział 4.2, zatytułowany Urzeczywistnienie 
wartości w „czasie ciała”, stał się kanwą refleksji nad cielesnością „biorącą udział” 
w dramacie. „Czas ciała”, obejmujący różne okresy życia, wyznacza pewne aksjolo­
gie. Urzeczywistnianie wartości poszczególnych okresów „czasu ciała” zyska pełny 
blask dopiero w kolejnym podrozdziale, pt. Urzeczywistnienie wartości w dramacie, 
w którym ciało, w sposobie bycia osoby jako bytu-dla-siebie-poprzez-ofiarę-za-innego, 
ukazało się jako integralna część ofiary. Zarysowane tu zostały konstytuensy 
dramatu, takie jak człowiek, scena, drugi, Bóg, czas dramatyczny, a następnie prze­
śledzony dramat religijny, w którym - zdaniem Tischnera - zawierają się wszystkie 
pozostałe dramaty człowieka. W dramacie człowieka z drugim szczególnie intere­
sowały nas różne sposoby bycia człowieka w dramacie, wyrażone metaforycznie 
niejednorodnymi stopniami otwarcia „monady z oknami”. Rozważając poszczególne 
akty dramatu religijnego, w centrum zainteresowania umieszczone zostało Ja aksjo­
logiczne.

Zamykający niniejszą pracę rozdział pt. Próba oceny aksjologii J. Tischnera, 
jest wniesieniem skromnego wkładu w badania nad myślą krakowskiego filozofa. 
W pierwszym podrozdziale podjęto próbę znalezienia tych wątków w tekstach 
Tischnera, w których dokonało się myślenie przy zastosowaniu dwóch, niesprowa- 
dzalnych do siebie paradygmatów: dialogicznego i egologicznego. Dokonano też 
próby odpowiedzi na pytanie, czy Tischnerowi to przedsięwzięcie się powiodło, 
czy przeciwnie - pewne ustalenia nie dają się utrzymać z uwagi na liczne we­
wnętrzne sprzeczności. Centralną kwestią kolejnego podrozdziału jest spójność 
aksjologii Tischnera. W tym celu podjęto próbę ustalenia, jakim rozumieniem 
wartości faktycznie posługiwał się filozof, a jakie sugerował, odnosząc się do 
ustaleń materialnej fenomenologicznej etyki wartości. Zapytamy także, czy przy­
jęcie przez Tischnera twierdzenia, że wartości są irrealne i obiektywne jest wyni­
kiem przeprowadzonych badań nad naturą wartości, czy tezą przyjętą a priori. 
Odpowiedź m.in. na te pytania pozwoli rzucić snop światła na zasadność 
wizji wartości proponowanej przez krakowskiego filozofa. Ostatni podrozdział 
pracy poświęcony został skonfrontowaniu aksjologii J. Tischnera i M. A. Krąpca. 
Zagadnienie ujęto szkicowo i skoncentrowano się na relacji człowiek-wartości 
w ujęciu obu filozofów. Przybliżenie tej relacji u lubelskiego tomisty wpisało się 
w problem badawczy zawarty w tytule tego rozdziału, ponieważ ukazało pewien 
aspekt aksjologii Tischnera w odniesieniu do tzw. filozofii klasycznej, reprezen­
towanej m.in. przez M. A. Krąpca. Na kanwie tego podrozdziału podjęto próbę 
odpowiedzi na pytanie, czy implikowany przez dwa różne podejścia do filozofii 
człowieka spór o „człowieka wobec wartości” nie jest - w pewnym zakresie - 



Wprowadzenie 25

pozorny. Użyta tu formuła: „spór o człowieka wobec wartości” jest ukuta na po­
trzeby badawcze, gdyż lubelski tomista nie uczestniczył bezpośrednio w polemice, 
którą ze Szkołą Lubelską toczył Tischner.

W realizacji celu badawczego posłużono się metodami: literacką, analizy treści 
i analizy porównawczej. Pierwszą zastosowano szczególnie w rozdziale pierwszym, 
gdzie konieczne było doszukanie się wpływów i podobieństw poglądów Tischnera 
z innymi autorami i ośrodkami myśli. Celem osiągnięcia obiektywnego i systematycz­
nego opisu treści zawartej w pismach filozofa wykorzystano metodę analizy treści, 
natomiast metoda porównawcza znalazła zastosowanie przede wszystkim w podroz­
dziale 5.3.





1. Kierunki filozoficzne 
kształtujące aksjologię J. Tischnera

1.1. Krytyka filozofii tomistycznej

Podstawowym kontekstem krystalizowania się samodzielnej myśli J. Tischnera 
jest kontestacja tomizmu, czyli tego kierunku, który zapoczątkował jego przygodę 
z filozofią1. Należy podkreślić, że podjętej przez fenomenologa krytyki filozofii 
tomistycznej nie można stawiać na równi z intelektualnym sprzeciwem wobec 
marksizmu2. O ile marksizm spotkał się z krytyką jako ideologia kształtująca porzą­
dek społeczny, o tyle tomizm, w oczach Tischnera, to filozofia bezsilna wobec 
tajemnicy człowieka. Polemika autora Filozofii dramatu z tomizmem dotyka wielu 
wątków, toczy się z różnymi przedstawicielami tego kierunku i trudno o jej pełną 
rekonstrukcję. Poza tym, krakowski dialogik nie zabiegał o systematyczne przed­
stawienie swych poglądów w jakimś dziele. Poniższa próba systematyzacji krytycz­
nego spojrzenia Tischnera na tomizm dotknie tylko najważniejszych kwestii, które 
- naszym zdaniem - mają istotny wpływ na kształt antropologicznych i aksjologicz­
nych ustaleń tego filozofa.

1 Por. J. Tischner, Czym jest filozofia, którą uprawiam?, [w:] MWW, s. 6. Na intelektualną orientację 
filozofa złożył się wpływ wielu wykładowców z czasów akademickich, między innymi ks. Mariana 
Michalskiego, absolwenta Gregorianum, wykładowcy teologii fundamentalnej w krakowskim semina­
rium duchownym. Zetknięcie się z jego myślą zwłaszcza z wątkiem napięcia między augustynizmem 
a tomizmem, jako sposobami uprawiania filozofii w ramach myśli, wpłynęło na późniejszą krytykę 
tomizmu przez Tischnera. W. Bonowicz. Tischner, dz. cyt., s. 120.

" Por. W. Baczyński, Człowiek jako istota dramatyczna..., dz. cyt., s. 52.
3 Najważniejsze wątki debaty streszcza artykuł Z. Dymarskiego, Debata księdza Józefa Tischnera ze 

Szkolą Lubelską, „Logos i Ethos” 1998, nr 1, s. 235. Zob. B. Celiński, Tomizm w krytyce fenomenologa

Krytyczne uwagi pod adresem tomizmu padają w wielu miejscach kluczowych 
dzieł Tischnera, tj. Filozofii dramatu czy Sporze o istnienie człowieka, lecz zasad­
nicze argumenty padły w najpoważniejszej debacie filozoficznej Polski powojen­
nej - debacie Tischnera ze Szkołą Lubelską3. Debatę zainicjował artykuł Tischnera, 



28 Rozdział 1

pod tytułem Schyłek chrześcijaństwa tomistycznego*, który - według deklaracji 
autora - nie miał być ani krytyką czegokolwiek lub kogokolwiek, ani panaceum na 
kryzys chrześcijaństwa w wydaniu tomistycznym, lecz tylko dyskusyjnym opisem 
zjawiska.

Na wstępie warto zaznaczyć, że krakowski fenomenolog nie tyle był wrogiem to- 
mizmu, ile uważał, że jest on dla chrześcijaństwa niewystarczający5. Filozofia winna, 
zdaniem J. Tischnera, przede wszystkim odpowiadać na jakąś biedę świata, być prze­
niknięta jakimś ethosem6, ponieważ w odpowiedzi na zaniepokojoną swym losem 
twarz człowieka, trzeba oddzielić od spraw, o których myśleć można, te, o których 
myśleć trzeba7. Czy tomizm mieści się w takim nurcie refleksji? O ile Tischner do­
strzega przeniknięcie wielu filozofii8 głębokim ethosem, o tyle tomizmowi konse­
kwentnie go odmawia. W oczach twórcy filozofii dramatu tomizm dyskredytuje się 
przez rezygnację z hermeneutycznego wymiaru prawdy, odrywając tym samym my­
ślenie od dobra człowieka9. Logos idzie w tomizmie przed ethosem, metafizyka przed 
etyką, a powinno być odwrotnie.

[J. Tischnera], „Ateneum Kapłańskie” 1977, t. 89, s. 294-299 oraz J. Galarowicz, Dlaczego oddalam się 
od tomizmu?, [w:] T. Gadacz [red.], Zawierzyć człowiekowi. Księdzu Józefowi Tischnerowi na sześć­
dziesiąte urodziny, Kraków 1991, s. 516-517.

4 „Znak” 1970, nr 1, s. 205-227.
5 Zob. M. Bielawski, Teologiczne manowce Tischnera, „Znak” 2001, nr 3, s. 14.
6 Krakowski myśliciel w tym kontekście twierdzi: „Ethos filozofii rozpoznaje czytelnik przede 

wszystkim po pytaniach, jakie filozof stawia. Wnikając w sens pytań, można odkryć: tu chodzi o moją 
sprawę. Tak rozpoczyna się uczestnictwo. Myślenie filozofa uczestniczy w sprawie, która jest moja, 
i proponuje zarazem, abym uczestniczył w szukaniu odpowiedzi, którą ono przedstawia. To wciąga. 
To nie żadna moda skłania człowieka do studiowania, ale wiąże więź wzajemnego uczestnictwa”. Tenże, 
Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, [w:] MWW, s. 307.

7 Tenże, Czym jest filozofia, którą uprawiam, art. cyt., s. 9.
8 Współczesną filozofię widzi Tischner jako głęboko przenikniętą chrześcijańską inspiracją. Por. ten­

że, Świadectwo filozofii, art. cyt., s. 267; tenże, Jaskinia bez cieni, [w:] MWW, s. 259. Kartezjusz, 
ryzykując sceptycyzm metodyczny, chce przezwyciężyć sceptycyzm, Hegel poszukiwał wolności, 
św. Tomasz dokonał syntezy „przeciwieństw”, tzn. filozofii greckiej i danych Objawienia, marksizm miał 
nieść nadzieję na zniesienie wyzysku. Por. tenże, Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, art. cyt., 
s. 305-306. Zob. tenże, Miłość niemiłowana, Kraków 1993, s. 114-115. Tischnerowskiego optymizmu 
w ocenie współczesnej filozofii nie podzielali jego polemiści - J. Turowicz, S. Swieżawski, 
M. Gogacz. S. Szary uważa, że są tego dwie przyczyny: polemiści Tischnera widzieli niebezpieczeństwa 
odejścia od filozofii realistycznej (relatywizm, regres realizmu) oraz fakt, że tomizm atakowali marksiści, 
a kontestacja tomizmu mogła być odbierana jako - w pewnym sensie - kolejny atak na chrześcijaństwo. 
S. Szary, Człowiek - podmiot dramatu. Antropologiczne aspekty filozofii dramatu Józefa Tischnera, 
dz. cyt., s. 41-42.

9 „Hermeneutyczny ideał prawdy wiąże prawdę człowieka z jego dobrem. A wiąże w ten sposób, że 
poddaje filozofowanie najgłębiej pojętej etyce. Sokrates głosi to, co głosi, nie przez przypadek ani przez 
wierność samej tylko czystej prawdzie, ale przez choroby, które pragnie leczyć u współczesnych. Umiera 
jako wielki duszpasterz miasta. [...] Nawet Kartezjusz, poddawszy wszystko wątpieniu, zachowuje jednak 
etykę”. J. Tischner, Tomizm bez mitologii, [w:] MWW, s. 296.



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 29

Zdaniem Tischnera, tomistyczna metafizyka, która jest zdominowana przez on- 
tologię, stoi w opozycji do spojrzenia na człowieka przez filozofię współczesną, 
ponieważ ogranicza doświadczenie do doświadczenia zewnętrznego (doświadczenie 
danych w spostrzeżeniu obiektywnych rzeczy i ich własności) i nie czyni źródłem 
metafizyki doświadczeń „subiektywnych”, takich jak: lęk, poczucie winy, cierpie­
nie, świadomość umierania10. Głównym zarzutem, jaki stawia krakowski myśli­
ciel antropologii tomistycznej, jest przenoszenie „modeli interpretacyjnych” ze 
świata rzeczy na świat ludzki, czego konsekwencją jest zniekształcenie wnętrza 
człowieka11.

10 J. Tischner, Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, art. cyt., s. 301-302.
11 Tenże, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 314.
12 Tenże, Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, art. cyt., s. 304.
13 Tenże, ZFC (rozdz. III. Dążenie do ontologizacji osoby), s. 168-169. Jak zauważa autor, współ­

czesny personalizm unika stosowania pojęcia substancji (proponuje się jej użycie najwyżej w sensie 
analogicznym) w odniesieniu do osoby, używając innych pojęć, np. suppositium - w dziele: K. Wojtyła, 
Osoba i czyn, Kraków, 1969, s. 76-77.

14 Tenże, Schyłek chrześcijaństwa tomistycznego, art. cyt., s. 209.
15 Tamże, s. 215.

Twórca filozofii dramatu kwestionuje słuszność budowania przez tomizm etyki 
oderwanej od doświadczenia i uzasadnianie norm na gruncie ontologii, proponując 
uzasadnienie aksjologiczne12. Kontekst tego wątku jest szerszy: przede wszystkim 
J. Tischner uważa za redukcjonizm metafizyczne ujmowanie człowieka przez 
tomizm, dopatrując się w tym reizacji. Zdaniem fenomenologa, boecjańska definicja 
osoby (persona est individua substantia ratonalis naturae) „utwierdza” osobę 
w bycie, lecz ujmując substancjalnie, wyklucza ją jako zasadę relacji dialogicznej13, 
kluczową dla filozofii dramatu. Tak pojęta osoba, niczym „monada bez okien”, 
nie może stać się uczestnikiem dramatu. Porzucając abstrakcyjne rozważania, za 
Rosenzweigiem i Levinasem, sięga Tischner po inspiracje biblijne, gdyż Objawienie 
rządzi się przede wszystkim logiką aksjologiczną. Zdaniem krakowskiego myślicie­
la, tomistyczna synteza diametralnie różnych rzeczywistości, czyli opartego na 
arystotelizmie modelu nauki jako „kaskady sylogizmów” wyjaśniającego świat 
przez określenie ostatecznych przyczyn, oraz Objawienia, którego centralną treścią 
i argumentem jest Jezus, prowadzi do destrukcji wymiaru aksjologicznego. Wymiar 
ten ma charakter Jakościowy”- istotne jest: kto uznał i co uznał. „Całość Objawie­
nia jest przeniknięta fundamentalnym promieniowaniem asertorycznego aktu Jezusa, 
który widzi Ojca, zna człowieka i świadczy sobą, że nie kłamie”14. Aksjologiczny 
wymiar Objawienia polega na ukazaniu konkretnych postaw, obrazów, czynów 
ludzkich Jezusa, dzięki którym jest dana wizja wartości etycznych i ich wzajemne 
uporządkowanie15.

Według Tischnera, tomistyczna teologia spekulatywna wykrzywiła prawdziwy, 
aksjologiczny charakter Objawienia przez nałożenie na nie schematu metafizyki 



30 Rozdział 1

i przyjęcie z niej koncepcji poznania naukowego, które ma charakter przeważnie 
dedukcyjny16. Poznawać znaczyło głównie wskazać rację tego, co dane17. Zarzut taki 
stawia Tischner wszystkim odmianom tomizmu, bo opierają się one na arystotelesow- 
skiej koncepcji poznania naukowego. Tomizm nie zarzucił ideału wiedzy, którą moż­
na wywieść z podstawowego pojęcia oraz podstawowej, choć powtarzalnej intuicji, 
i uważa naukę dedukcyjną za idealną, mimo niemożliwości jej pełnej realizacji18.

16 Por. tamże, s. 208.
17 Tamże, s. 217.
18 J. Tischner, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 228.
19 Por. tenże, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 165.
20 Tenże, Schyłek chrześcijaństwa..., art. cyt., s. 214.
21 Tamże, s. 216.
22 Tischner odróżnia teologizację od dogmatyzacji polegającej na tym, że pewne tezy filozoficzne, 

a nawet historyczne, są jednocześnie prawdami objawionymi bądź koniecznymi założeniami. Przykładem są 
tezy: o istnieniu Boga osobowego, realnym istnieniu Jezusa - konieczny warunek dogmatu Odkupienia. 
Wyjaśnieniem i „wyprowadzeniem” tych tez z objawienia zajmuje się dogmatyka systematyczna, która nie jest 
równoznaczna ani równoważna teologii spekulatywnej. J. Tischner, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 229.

23 „Najbardziej skrajnym przykładem takiej teologizacji stała się ostatnio tomistyczną koncepcja 
Eucharystii. Uznanie głównie przez tomizm, iż przemiana eucharystyczna posiada charakter przemiany 
substancjalnej, doprowadziło z konieczności do teologizacji tezy, że otaczający nas świat przejawia 
w jakiejś swej części substancjalistyczną strukturę (chleb jest substancją, wino jest substancją}. J. Tischner, 
Schyłek chrześcijaństwa, art. cyt., s. 211 oraz: „Milczącym założeniem tej koncepcji [koncepcji łaski 
uczynkowej - przyp. K. S.] jest określony model ludzkiej świadomości i określony model sprawczych 
działań przyczynowych w jej wnętrzu. [...] mówi się, że łaska może działać na człowieka w taki sposób, 
że człowiek, reagując na to działanie, wcale nie zdaje sobie sprawy z tego, że jest pod wpływem łaski. 
Reakcja człowieka jest tu potraktowana jako prawdziwy skutek, natomiast działanie łaski jako przyczyna 
tegoż skutku”. Tamże, s. 212. Tischner dowodzi, że w encyklice Pawła VI Mysterium fidei, „substancja 
chlcba" nie jest rozumiana w sensie tomistycznym. Tenże, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 232.

Skutki takiego związku między teologią a filozofią tomistyczną są - zdaniem kra­
kowskiego fenomenologa - opłakane. Zastosowanie w teologii jako przesłanek sylogi- 
stycznych tez oczywistych rozumowo doprowadziło do uzyskania przez nie sensu 
teologicznego. U źródeł tego zabiegu leżało przeświadczenie, że sens sądów zawar­
tych w Objawieniu i sądów metafizyki jest zasadniczo taki sam. Objawienie potrakto­
wano jako utwór realistyczny19, odnoszący się bezpośrednio do realnego bytu. Po­
nadto bezprawnie przypisano sądom teoretycznym, w których są zawarte treści 
Objawienia, wystarczające kryteria tego, by stanowiły przesłanki w rozumowaniu 
teologicznym20.

Po zagubieniu aksjologicznego charakteru Objawienia oraz konflikcie teologii 
z współczesną filozofią i psychologią, kolejną reperkusją realistycznego potraktowania 
Objawienia był zupełnie niepotrzebny konflikt z Galileuszem, Kopernikiem, ewolu- 
cjonizmem itp21. Konsekwencją nałożenia na Objawienie modelu metafizyki była 
- zdaniem Tischnera - tzw. teologizacja22, polegająca na subtelnej zmianie znaczenia 
filozofii wnikającej w teologię23, co wikłało tę naukę w skazane na porażkę spory



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 31

z współczesnymi kierunkami filozofii i psychologii. Ponadto teologizacja dotknęła 
m.in. kwestii Eucharystii czy łaski. Doprowadziła też do zamiany tradycyjnych ról 
w relacji filozofii i teologii: filozofia przestała być służebnicą teologii, natomiast 
teologia stała się służebnicą filozofii24. Należy podkreślić, że teologizacji25 nie można 
wiązać z dogmatyką systematyczną gdyż takie pojęcia, jak: istota, istnienie, substancja, 
itd., stosuje się w niej nie w sensie metafizycznym, lecz ontologicznym, i w dodatku 
analogicznym. Ontologia nie jest systemem dedukcyjnym, ponadto, będąc teorią 
przedmiotu możliwego, nie wypowiada się o faktach, także tych, o których mówi 
Objawienie, stanowiąc „kryterium negatywne” dla wszelkiej nauki26.

Tenże, Schyłek chrześcijaństwa..., art. cyt., s. 213.
25 Teologizacja ma tu charakter procesu psychicznego i „dokonuje się” na płaszczyźnie filozofii, 

a nie dogmatyki systematycznej.
26 J. Tischner, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 231.
27 Na przykład, przeciwko Krąpcowi Tischner formułuje zarzut, że w analizach doświadczenia Ja 

korzysta z wyników badań fenomenologii, lecz nie sięga po metodę. Zob. tenże, Człowiek przez okna 
systemu, [w:] MWW, s. 317. Artykuł stanowi refleksję na kanwie dzieła M. A. Krąpca, pt. Ja - człowiek, 
Lublin 1986.

2S Pojęcia te są obecne np. w ontologii Ingardenowskiej, lecz mają już inne znaczenie, ponadto 
„mają pokrycie” w doświadczeniu. J. Tischner, Tomizm bez mitologii, art. cyt., s. 297.

29 Był on obecny u klasyków filozofii greckiej, zwłaszcza u Platona. Tischner pisze: „[...] miejsce 
spirali hermeneutycznej zajmuje wspinaczka po szczeblach drabiny abstrakcji. Ponieważ człowiek 
nic nosi w sobie żadnej prawdy, nie potrzebuje akuszerów". Tamże, s. 295.

30 J. Tischner, Labirynty racjonalizmu, art. cyt., s. 230.
31 Tenże, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 232.

J. Tischner postrzega tomizm jako filozofię, która nie stawia żadnych nowych pro­
blemów, nie jest w stanie odegrać istotnej roli w myśli współczesnej, a jego metody 
nie pozwalają na poszerzenie wiedzy27. Wynika to m.in. z tego, iż tomistyczny ideał 
racjonalności bytu (ideał racjonalizmu) uległ na przestrzeni wieków rozkładowi, 
tomizm zaś rozkład ten potraktował jako pęd ku irracjonalizmowi. Ideał racjonalności 
w danej filozofii wyznacza przyjęta koncepcja bytu. W przypadku tomizmu byt był 
zrozumiały w świetle takich pojęć, jak: istota, istnienie, forma i materia, akt i możność 
itd. Zdaniem twórcy filozofii dramatu, rozwój nauki spowodował podważenie tych 
pojęć, które nie mogą nic powiedzieć o rzeczywistości28. Tomizm, a zwłaszcza jego 
odmiana zwana tomizmem egzystencjalnym, zatracił hermeneutyczny wymiar praw­
dy29 i dokonał jej radykalnej obiektywizacji. Krytykując tomistyczny monizm racjo­
nalistyczny, Tischner postuluje przyjęcie takiego pluralizmu racjonalności, który 
dopuszczałby wiele racjonalizmów znamiennych dla poszczególnych dziedzin wiedzy. 
Różnice między typami racjonalizmów mają charakter Jakościowy”, dlatego trudno 
o skupiającąje „racjonalność wzorcową”30.

Krakowski filozof postuluje pluralizm metodyczny w poznawaniu świata, zwłasz­
cza przez myślicieli chrześcijańskich31, zwracając uwagę, że także w neotomizmie 
istnieje nurt badań transcendentalnych (K. Rahner, B. Lonergan, M. Muller), który 



32 Rozdział 1

w Polsce nie jest przez nikogo reprezentowany. Zdaniem autora Polskiego kształtu 
dialogu, tomizm egzystencjalny, wywodzący się od Gilsona i J. Maritaina, absoluty­
zuje wartość istnienia, pomijając pytanie bardziej zasadnicze i aktualne: jak to robi­
my?32 W polemice z M. Gogaczcm33, Tischner zaznacza, że metody tradycyjnej meta­
fizyki i nauk szczegółowych nie wykluczają się wzajemnie, lecz uzupełniają i są 
przystosowane do badania innych sfer rzeczywistości, co bez tych metod byłoby 
niemożliwe34.

32 Tenże, Świadectwo filozofii, art. cyt., s. 263, przyp. 1.
33 Polemika dotyczyła m.in. powstawania w ramach współczesnego tomizmu (np. M. Heller, 

K. Kłósak) konfrontacji metafizyki i wyników nauk szczegółowych, „[...] w wyniku czego niektóre 
pojęcia tradycji zostają zarzucone, a inne zaczynają błyszczeć nową treścią”. Tenże s. 265. Zob. 
M. Gogacz, Filozofia i inspiracje, art. cyt. oraz: J. Demboróg, Poznaj samego siebie i innych, art. cyt.

34 J. Tischner, Świadectwo filozofii, art. cyt., s. 266.
35 Tenże, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 316.
36 Zarzut redukcjonizmu, polegający na „myśleniu systemowym”, stawia Tischner M. Gogaczowi: 

„[...] przyjęty z góry egzystencjalny model interpretacyjny daje ten efekt, że wszystko przykrawa się do 
jego kształtów”. Inny zarzut dotyczy m.in. uznania, że w bycie istnienie jest najbardziej pierwotne. 
Wszelkie wyjaśnienia Gogacza opierają się i sprowadzają do ujęcia wyników decydujących o istnieniu 
i je stanowiących, podczas kiedy pojęcie istnienia i różne jego doświadczenia są wieloznaczne. „Istnienie 
ulega wielorakim zróżnicowaniom, np. na różne jego sposoby: możliwość, konieczność, samoistność, 
samodzielność i ich przeciwieństwa”. Tenże, Sporu o inspirację ciąg dalszy, [w:] MWW, s. 277-279.

37 Tenże, Labirynty racjonalizmu, art. cyt., s. 430-435. Tischner kwestionuje np. uzasadnienie przez 
M. A. Krąpca wolności ludzkiej woli: „uzasadnieniem momentu wolnej autodeterminacji jest natura 
naszego intelektu i woli, intelektu, który odsłania, że każdy byt jest obarczony jakimś niedostatkiem, że 
jest dobrem ograniczonym, że nie pociąga z konieczności. Tak więc człowiek może się wobec niego 
poznawczo i emocjonalnie zdystansować”. I dalej: „W wyniku »uzasadnienia« dowiadujemy się, że skoro 
w systemie przyjęto określoną koncepcję woli, mianowicie nastawienie woli na dobro nieskończone, 
skoro pojmuje się, że w polu widzenia ludzkiego nie ma dobra nieskończonego, to system pozwala na 
przyjęcie tezy, że wolność istnieje. Ale o istnieniu wolności w nas wiemy tylko dzięki doświadczeniu. 
Tak więc, stwierdziwszy dany fakt, autor przechodzi do przekonania nas o tym, że fakt ten jest nie- 
sprzeczny z jego systemem”. J. Tischner, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 319.

Poważnym zarzutem stawianym przez filozofa tomizmowi jest „myślenie syste­
mowe”, które „[...] umieszcza każdą badaną rzecz w polu widzenia filozofii bytu jako 
istniejącego. Doświadczenie dosięga aktu istnienia i istoty bytu”35. Myślenie syste­
mowe36 polega na tendencyjnym porządkowaniu danych doświadczenia w taki spo­
sób, by były zrozumiałe w ramach założeń systemu. Tego rodzaju podejście badawcze 
znajduje swoje potwierdzenie nie tylko w antropologii, lecz nawet na płaszczyźnie 
doświadczenia bytu konkretnego, które - nie będąc ani doświadczeniem nauk pozy­
tywnych, ani fenomenologicznym czy hermeneutycznym - ma potwierdzać tezy 
tomistycznej metafizyki37. Przykładem „myślenia systemowego” jest podjęty przez 
M. A. Krąpca opis doświadczenia Ja, który mieści się tylko w ramach wyznaczonych 
przez pojęcie substancji, pomijając doświadczenie Ty. Idea „myślenia systemowego” 
może być poprawna na gruncie metafizyki, lecz jest bezsilna wobec tajemnicy 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 33

człowieka38. Krakowski dialogik uważa, że pojęcia aktu i możności, istoty i istnienia, 
formy i materii, pozwolą na zrozumienie bytu pośród innych bytów w systemie tomi- 
stycznym, lecz nie posuną o nim wiedzy ani o krok. Między światem przedmiotów 
a światem człowieka, z racji jego wolności, zieje przepaść i nieuprawnione jest prze­
noszenie nawet analogicznej treści powyższych pojęć39.

38 Tamże, s. 320.
39 Tamże, s. 337.
40 Tenże, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 316.
41 Tenże, Refleksje nad myśleniem i uczestnictwem, art. cyt., s. 308.
42 Tenże, O co właściwie chodzi?, art. cyt., s. 232.
43 „Przyznam chętnie, że metafizyka tomistyczna, przynajmniej w niektórych swych partiach, udziela 

człowiekowi świadomości, że wraz z nią staje na realnym gruncie życia. Człowiek jest przeświadczony, 
że obcuje z tym, co jest. Jako taka przyczynia się ona do utrwalenia naruszonego przez technikę zmysłu

Autor Myślenia według wartości twierdzi, że wynikiem zastosowania metafi­
zycznej idei aktu do zbadania bytu ludzkiego jest okrojenie jego pasywnego wy­
miaru, na przykład doznania trwogi, cierpienia i lęku, zamknięcie na doświadcze­
nie czasu, negatywna idea duchowości. Dalszymi konsekwencjami wspomnianej 
procedury są: pominięcie intencjonalności i konstytutywnej genezy sensu w proce­
sie ludzkiego poznania oraz doświadczenia drugiego człowieka, aksjologii i her­
meneutyki dziejowości. Tomistycznej etyce społecznej zarzuca Tischner, że nie 
dokonała radykalnej krytyki totalitaryzmu. Tomizmowi w wydaniu egzystencjal­
nym grozi popadnięcie w intelektualny izolacjonizm40, m.in. za sprawą niedoce- 
nienia dziejowego charakteru prawdy, pojętego nie w duchu historyzmu, lecz 
opartego na przekonaniu, że każda kolejna chwila niesie z sobą nadzieję na zbliże­
nie się do prawdy41.

Krakowski fenomenolog przyznaje, że nauki szczegółowe dostarczają rozbitego, 
a raczej pluralistycznego obrazu świata i pojawia się problem interpretacji ich wyni­
ków, postulując rezygnację z idei filozofii jako dyscypliny tworzącej uniwersalną 
syntezę, ponieważ uważa taką wizję filozofii za niepotrzebną i nieprzystającą do 
współczesnego modelu nauki. Z jednej strony, uniwersalna synteza typu tomistyczne- 
go jest niemożliwa do zrealizowania, stawia tomizm na marginesie współczesnej 
filozofii i doprowadzi do konfliktów myśli chrześcijańskiej z wynikami nauki, 
z drugiej, współczesna nauka nieprzekraczalnym terenem swojej działalności poznaw­
czej czyni doświadczenie, na gruncie którego może szukać racji wyjaśniających. 
Podsumowując, Tischner nie zgadza się z modelem działalności poznawczej jako 
budowania uniwersalnej syntezy wyjaśniającej dane Objawienia przy pomocy danych 
nauki i filozofii, bo urąga to naukowości i hamuje rzeczywisty postęp. Widzi w nauce 
miejsce dla „syntez porównujących”, które miałyby sprawdzać, czy prawdy poszcze­
gólnych nauk nie są z sobą sprzeczne42. Tomizmowi, podkreślającemu doświadczenie 
istnienia, pozostaje funkcja terapeutyczna, w sytuacji zakłócania zmysłu rzeczywisto­
ści przez panoszącą się w życiu codziennym technikę43.



34 Rozdział 1

Spróbujmy zreasumować w punktach zarzuty stawiane przez Tischnera tomizmowi.
Po pierwsze, tomizm podporządkowuje etykę ogólnej teorii bytu, co prowa­

dzi do koncepcji poszukiwania prawdy filozoficznej w oderwaniu od dobra 
człowieka.

Po drugie, idea filozofii chrześcijańskiej, jako nauki syntetyzującej dane Objawie­
nia z wynikami filozofii tomistycznej, jest nie do przyjęcia, bo nie wytrzymuje krytyki 
współczesnej wizji nauki. Ponadto zatraca aksjologię Objawienia oraz prowadzi 
do tzw. teologizacji.

Po trzecie, tomistyczna idea racjonalności okazuje się ograniczona, bo stosuje do 
opisu człowieka kategorie pochodzące z bytu pozaludzkiego oraz nie rozumie mecha­
nizmów rządzących ludzkim światem społecznym. Jako jedna z nauk „sceny” nie jest 
w stanie wyjaśnić dramatu człowieka.

Po czwarte, tomistyczny ideał obiektywności jest wrażliwy jedynie na doświadcze­
nie zewnętrzne i nie dostrzega hermeneutycznego wymiaru prawdy.

Po piąte, tomizm, nie jest w stanie postawić nowych problemów badawczych, po­
nieważ nie ma ku temu odpowiednich metod i wszystko wyjaśnia tak, by „pasowało” 
do systemu.

1.2. Krytyka marksizmu

Należy odróżnić poglądy Tischnera, oceniające kondycję moralną i religijną pol­
skiego społeczeństwa, od refleksji ściśle filozoficznej, interesującej nas w aspekcie 
aksjologii myśliciela. Mimo tego można sądzić, że tragiczna historia Polski powojen­
nej, ze względu na panujący w niej reżim komunistyczny, wywarła swoje piętno na 
sposób myślenia twórcy Filozofii dramatu. Należy zaznaczyć, że Tischner nie czyni 
rozróżnienia między marksizmem a komunizmem i socjalizmem, zwłaszcza gdy 
piętnuje takie zjawiska, jak sposób sprawowania władzy czy kształt pracy w sytuacji 
budowania realnego socjalizmu. Komunizm jest ideologią zwalczającą prywatną 
własność, pojawił się wcześniej niż marksizm i może mieć różne wykładnie - jedną 
z nich jest właśnie marksizm44.

istnienia [...] wiem, że wielu zawdzięcza swój zmysł rzeczywistości swym spotkaniom z optymizmem 
filozofii pierwszej”. Tenże, Jaskinia bez cieni?, art. cyt., s. 257.

J. Tischner, Spowiedź rewolucjonisty, Kraków 1993, s. 51.
45 Na temat młodzieńczej fascynacji Tischnera marksizmem, zob. J. Gowin, Posłowie do „Polskiego 

kształtu dialogu”, Kraków 2002.

W latach sześćdziesiątych Tischner patrzył na ethos marksizmu z pewną sympatią, 
wierząc, że dialog chrześcijaństwa z filozofią Marksa jest możliwy45. O ile katolicka 
nauka społeczna zaniedbywała - zdaniem Tischnera - sprawy budowania dobrobytu 
na ziemi (bierność zauważał Tischner wśród polskich katolików), o tyle marksiści 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 35

odznaczali się jakimś kultem czynu46. Zauważenie niebezpieczeństwa ideologizacji 
religii i doświadczenia socrealizmu, zwłaszcza lat osiemdziesiątych, były motywem 
porzucenia tego stanowiska.

46 J. Gowin, Religia i ludzkie biedy. Ks. Tischnera spory o Kościół, dz. cyt., s. 129.
47 J. Tischner, Marksizm a teoria osobowości, „Znak” 1976, nr 5, s. 652.
48 Zob. tenże, Polski kształt dialogu, Paryż 1981, s. 89.
49 W marksizmie powstawały pęknięcia związane z rozumieniem istoty człowieka. Tischner wnikli­

wie je analizuje. Zob. J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., rozdz.: Wokół sporu o istotę człowieka, 
s. 71-75.

50 Tamże, s. 105.
71 I. Strapko, Mówić i świadczyć o nadziei, dz. cyt., [w:] J. Baniak [red.], Filozofia dialogu, dz. cyt., 

t. 1, s. 87-91; por. D. Zańko, J. Gowin, Przekonać Pana Boga. Z ks. Józefem Tischnerem rozmawiają 
Dorota Zańko i Jarosław Gowin, Kraków 1999, s. 98.

Kluczem do zrozumienia podjętej przez krakowskiego filozofa krytyki marksizmu 
jest pojęcie nadziei, które - w jego pismach - występuje w różnym stopniu ogólności 
i etycznego zabarwienia. W marksizmie, który jest faktycznym kryzysem nadziei, 
samo słowo funkcjonuje: jest nadzieja człowieka pracy, nadzieja na zniesienie wyzy­
sku i stworzenie społeczeństwa socjalistycznego. Marksizm karmił właśnie nadzieją, 
która umieszczała sens i cel działań w przyszłości. Te nadzieje, zwane przez Tischnera 
„terrystycznymi”, choć ważne dla ludzkiej egzystencji, nie są równoważne z nadzieją 
absolutną, religijną. Ontologicznym odniesieniem pól ludzkiej nadziei może być Bóg, 
człowiek, określona z góry rzeczywistość materialna czy społeczna47. Tischner prze­
ciwstawia się fundowanemu przez marksizm redukcjonizmowi ludzkiej nadziei do 
wymiaru terrystycznego, oznaczającego w praktyce walkę z religijnością człowieka. 
Wyzwaniem dla chrześcijaństwa, które podjął w swojej myśli Tischner, była walka 
o prawo do nadziei nadprzyrodzonej, z jakiej marksizm odzierał człowieka48, umiesz­
czając jego „istotę” w całokształcie stosunków społecznych49. W gruncie rzeczy 
podstawą dla koncepcji człowieka jest określone nadzieją uniwersum wartości, 
w jakich on uczestniczy. Aksjologia chrześcijańska i marksistowska, pozornie zbliżo­
ne, faktycznie są nieuzgadnialne: „Różnice podstawowych horyzontów nadziei 
[w chrześcijaństwie i marksizmie - przyp. K. S.] pociągają za sobą różnice w ujęciu 
wartości człowieka. Jedni i drudzy mówili: człowiek jest wartością najwyższą, ale 
słowa te miały różne znaczenia. Inny jest świat podstawowych wartości socjalizmu, 
a inny jest świat wartości chrześcijaństwa, stąd inna też jest wartość człowieka 
w jednym i drugim świecie, mimo że tu i tam jest to wartość najwyższa”50.

Marksistowska wizja człowieka zdradza „złą wiarę” wobec etyki, określając mark­
sistowską „etykę bez sumienia”, zwaną tak przez Tischnera z tej racji, że jest podatną 
glebą na rodzenie ludzi bez sumienia51. Etyka komunistyczna utożsamia się faktycznie 
z polityką, przemoc bowiem stanowi w określonej sytuacji etycznej nieodzowny 
element na drodze do zwycięstwa rewolucji. Zdaniem dialogika z Krakowa, „etyka 
bez sumienia” jest właściwie zbyt ułomna, by rzeczywiście mówić coś o etyce, po- 



36 Rozdział 1

nicważ nic jest w stanie przekroczyć aparatury pojęciowej systemu. Chociaż marksi­
zmowi przyświecał ethos wyzwolenia proletariatu z wyzysku52, to główny środek do 
osiągnięcia celu, czyli zniesienie własności prywatnej na drodze przemocy, był chy­
biony53. Ethos marksizmu wyznaczał perspektywę nadziei powszechnej szczęśliwości. 
Była to tylko perspektywa, bo marksizm był ideologią jutra: to nie dziś i nie nam 
będzie dobrze. Dobro wypływające z rewolucji proletariackiej i budowy socjalizmu 
dziś będzie udziałem dopiero następnych pokoleń. Odnosząc się do kreowanego przez 
komunistyczną propagandę ideału człowieka socjalizmu, czyli „przodownika pracy”, 
Tischner twierdzi: „Wartość człowieka [według chrześcijaństwa - K. S.] tkwi głębiej, 
niż wartość jego aktualnej, a nawet potencjalnej pracy, nie opiera się ona również na 
związkach jednostki z kolektywem. Wartością jest samo indywidualne istnienie oso­
by”54. W komunizmie nastąpił zanik „zmysłu rzeczywistości”55, za sprawą podporząd­
kowania wszelkich dziedzin życia pracy, która jest poza dobrem i złem. Zarówno 
różne formy wyzysku, jak i przekreślenie wszelkich wartości „naturalnych” jest kon­
sekwencją marksistowskiej reguły, że cokolwiek jest, stanowi zawsze i wszędzie 
materiał dla pracy56. Filozof dostrzega szerszy aspekt wyzysku pracy, niż czyni to 
marksizm. Wyzysku nie można sprowadzić tylko do takiej sytuacji społecznej, 
w której owoce pracy odrywają się od człowieka i jego zamierzeń, by obrócić się 
przeciwko niemu57. Jeśli otworzy się perspektywę dialogiczną, wyzysk nabiera zna­
czenia ściśle etycznego58 i wówczas jest zasadne powiedzenie, iż wyzyskana może 
być np. dobra wola człowieka, który wykonał nóż z nadzieją, że drugi będzie nim 
kroił chleb, ten zaś posłużył się nożem do zabicia człowieka59. Tak więc walka 
z wyzyskiem, stanowiąca klucz do zrozumienia źródeł ethosu marksizmu, dotyka 
przede wszystkim zaburzeń w relacjach międzyludzkich, o czym zapomina Marks60.

52 Por. J. Tischner, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 14-29.
53 Por. J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, Kraków 1996, s. 163-164.
54 J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., s. 94.
55 W aksjologii J. Tischnera „zmysł rzeczywistości” jest jednym z warunków doświadczenia wartości.
56 Tenże, Filozofia i chrześcijaństwo, art. cyt., s. 246, przyp. 4; Por. FD, s. 241-243.
57 SOIC, s. 43.
58 „W momencie kiedy praca zostaje podniesiona do rangi dialogu, zaczyna nabierać charakteru 

etycznego. W historii pracy jest to moment niezmiernie ważny, jest to moment tak ważny, że śmiało 
możemy mówić ojakimś przewrocie kopemikańskim ...”, EAH, s. 155.

59 Por. EWN, s. 121-125.
60 J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., s. 67.
61 Tamże, s. 95.
62 Por. FD, s. 166.
63 Por. tenże, Polski kształt..., dz. cyt., s. 105.

Innym aspektem marksizmu poddawanym krytyce przez Tischnera jest prymat 
polityki nad etyką61, wyznaczający jako kryterium dobra i zła moralnego użyteczność 
w budowaniu socjalizmu62. Takie podejście do etyki uprawomocnia zasadę: „cel 
uświęca środki”, usprawiedliwiając tym samym każdą zbrodnię63. Na kanwie krytycz­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 37

nych analiz marksizmu krakowski aksjolog pokazuje, że nawet zło, by osiągnąć swój 
cel, potrzebuje jako maskarady wartości prawdy. To właśnie w idei prawdy komuni­
zmu dokonuje się uprawomocnienie przemocy: „Miały swą prawdę narody uciśnione, 
miał ją proletariat i miała burżuazja, miał faszyzm i komunizm [,..]”64 W imię tak 
pojętej prawdy zaistniały tragedie Oświęcimia i Kołymy, miejsc które stały się sym­
bolami wcielonego zła65. Refleksja nad traumą dwudziestowiecznego zła prowadzi 
twórcę filozofii dramatu do smutnej konstatacji, że ideologia roszcząca sobie prawo 
do racjonalności i usprawiedliwiająca ludobójstwo powstała w krajach ukształtowa­
nych przez tysiącletnią tradycję chrześcijańską, a tworzyli ją „ludzie z uniwersytetów, 
powołując się na wartości bliskie każdemu uczonemu”66.

64 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 167.
65 Określenie „wcielone zło” w stosunku do Oświęcimia i Kołymy pojawia się w wielu tekstach 

autora. Może rodzić skojarzenie, że zło istnieje realnie, substancjalnie, jako jakiś byt (manicheizm). 
Oczywiście nie tak rozumie zło filozof, co pokażemy w pracy. Zob. J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., 
s. 157-164.

66WKSW, s. 157.
67 „Władza, czując, że sama jest pełna win, robi, co może, by wciągnąć w swą winę wszystkich oby­

wateli. Kto będzie miał taki sam udział w bezprawiu władzy, ten stanie się w końcu jej poplecznikiem”. 
J. Tischner, O dobrym i niedobrym użyciu moralności, TP 1992, nr 13, s. 4; por. FD, s. 173; zob. tenże, 
Kłamstwo polityczne. Z badań nad istotą stalinizmu, TP 1988, nr 47 s. 1,7.

6S Por. tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 107.
6> Por. tenże, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 118-119.
70 Por. FD, s. 162-166.
71 Por. tamże, s. 96-97 oraz SOIC, s. 47-55.

Przedmiotem Tischnerowskiej krytyki komunizmu jest nie tylko kwestia wyzysku 
w socrealizmie, lecz także podstawy sprawowania władzy totalitarnej, czyli spowo­
dowanie przez partyjnych decydentów udziału całego społeczeństwa w jednym zbio­
rowym kłamstwie67 oraz posiadanie człowieka przez państwo, ostateczne utożsamie­
nie z partią. Władza zawłaszcza człowieka, obiecując chleb oraz „czyste sumienie”, 
„oczyszczając” z winy popełnionego zła, pod warunkiem że służyło władzy68, 
natomiast sama reprezentowała skrajny konsumpcjonzm wedle zasady: gdzie nie 
można posiadać, a posiadać nie można, bo to najcięższy grzech wobec partii, tam 
należy „używać”69. Echa krytyki komunizmu słychać zarówno w Filozofii dramatu, 
jak i w Sporze o istnienie człowieka. Władzę, a szczególnie jej „rozum polityczny”, 
cechuje radykalizm aksjologiczny polegający na podporządkowaniu sobie wartości 
prawdy70. Pytanie Wielkiego Inkwizytora mające na celu wyprowadzenie zapytywa­
nego z jego milczenia, a następnie przyznanie się do winy71, koresponduje z charakte­
rem sfingowanych procesów sądowych w komunistycznej rzeczywistości. Widziany 
oczami Tischnera komunizm jest parodią, naśladownictwem religii, gdyż miał on swój 
Absolut (prawda dziejowa), pośrednika (partię) oraz lud, od którego żądał heroizmu 
i ofiary. W tak pojętej „religii” wolność sprowadza się do rozumienia konieczności 
obiektywnego prawa dialektyki, wewnętrznej logiki dziejów, i współdziałania 



38 Rozdział 1

z nią72. Znamienny dla rządów totalitarnych „rozum polityczny”73 cechowało myślenie 
w kategoriach: „my” - budujący socjalistyczną ojczyznę zwolennicy partii, i „oni”, 
czyli jej wrogowie. „Rozum polityczny” operował językiem podejrzliwości, posługi­
wał się groźbą i obietnicą w celu włączenia wszystkich do „uczestnictwa” w działa­
niach władzy. Marksizm, walcząc z prawem do własności, chciał pozbawić człowieka 
nawet prawa do posiadania siebie, umieszczając jego „naturę” w „całokształcie sto­
sunków społecznych”. Człowiek był posiadany przez władzę, która pożądała jego 
pożądań: pokarmu, legowiska itp.74. Twórca filozofii dramatu analizuje pożądanie 
człowieka przez władzę komunistyczną w odniesieniu do Heglowskiej koncepcji 
pożądań, wyświetlonej w jednej z faz dialektycznego rozwoju świadomości, gdy 
samowiedza (Selbstbewussteiri) pana i niewolnika jest ugruntowana w walce o uznanie 
(AnerkennungY Oparta na pożądaniu człowieka totalność władzy oznaczała zapośred- 
niczenie w niej wszelkich relacji społecznych75.

72 Por. tenże, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 80--83.
73 Zdaniem Z. Stawrowskiego, J. Tischner w okresie tzw. dekomunizacji sam wpadł w pułapkę rozu­

mu politycznego, kiedy zarzucał krzyczącym o sprawiedliwe rozliczenie komunistów, że zarzucając 
miłosierdzie, pałają chęcią ich upokorzenia. Z. Stawrowski, O pewnej fundamentalnej iluzji. Polemiczny 
komentarz do myślenia politycznego Józefa Tischnera, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność 
twoja". Józefa Tischnera refleksja nad życiem publicznym, Kraków 2005, s. 65 81.

74 Zob. SOIC, s. 89-95.
75 Por. WKSW, s. 30-31 oraz 40-44.
76 Por. tamże, s. 157.
77 Realia Polski Ludowej wpłynęły na wyczulenie Tischnera w sprawie wolności i prawdy - kluczo­

wych wartości w jego poglądach. Znamienna w oczach Tischnera jest krytyka B. Baczki wolnościowych 
haseł głoszonych przez T. Kotarbińskiego odnośnie życia uniwersyteckiego: „A przeciw komu i w czyjej 
obronie jest dziś skierowane hasło „absolutnej wolności” dyskusji? Komu wolność i w imię czego 
wolność? Czy należy dać wolność podważania światopoglądu socjalistycznego tym samym paniczkom 
faszystowskim, którzy przed wojną rozbijali głowy kastetami, którzy rzucali kałamarzami w prof. 
Kotarbińskiego? Czy może dać również wolność agentom obcego imperializmu, którzy wykorzystują 
każdą szczelinę dla atakowania naszego ustroju, dla podważenia naszego ustroju, siły i niepodległości 
naszej Ojczyzny? W imię czego dać im wolność - w imię abstrakcyjnego hasła, po to, aby wykorzystali 
hasło dla podważenia rzeczywistych swobód i zdobyczy, które osiągnął naród polski? Czy w imię 
abstrakcyjnego hasła wolności należy dać wolność zaciekłym wrogom wolności naszego narodu?”. 
Fragment przytoczony przez krakowskiego filozofa dobrze oddaje klimat, w jakim kształtowało się 
Tischnera myślenie o wolności i prawdzie. Tenże, Polski kształt..., dz. cyt., s. 39. Tekst przytoczony 
przez Tischnera pochodzi z: B. Baczko, O poglądach filozoficznych i społeczno-politycznych Tadeusza 
Kotarbińskiego, [w:] „Myśl Filozoficzna” 1951, nr 1-2, s. 288.

W kontekście prezentowanej tu krytyki marksizmu, a może lepiej praktyk, jakie 
powstały na podłożu myśli K. Marksa, należy zaznaczyć, że myślenie aksjologiczne 
Tischnera wyrastało także z doświadczeń totalitaryzmu76. W ich obliczu, refleksja 
krakowskiego filozofa staje się pracą nad ludzką nadzieją i wewnętrzną wolnością77 
osoby jako bytu-dla-siebe. Tischner wpisuje się w tradycję filozofów, takich jak: 
E. Levinas, F. Rosenzweig czy G. Marcel, wg których tragedia dwudziestowiecznej 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 39

historii nie może być obojętna dla filozofii. Zbrodnie total itary zmów ujawniły możli­
wość radykalnego manicheizmu, ponieważ racją istnienia dobra stało się niszczenie go 
przez zło. Pobyt w obozie koncentracyjnym był wynikiem winy, którą w nazizmie 
była przynależność rasowa, natomiast w komunizmie - klasowa, zatem o winie nie 
stanowił czyn, lecz uczestnictwo78. Legitymizowaniu władzy komunistycznej służyła 
zarówno krytyka dotychczasowego systemu wartości, jak i odwoływanie się do zasady 
sprawiedliwości i wezwanie do rewolucji79.

Por. SOIC, s. 39 47.
79 Tamże, s. 48.
811 K. Dzikowska, Trzy dyskusje z Martinem Buberem: Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas, Józef 

Tischner, [w:] J. Baniak [red.], Człowiek z przełomu wieków..., art. cyt., s. 64.

Nasze dotychczasowe rozważania można zamknąć konkluzją, że tomizm i mark­
sizm nie tylko stanowiły te kierunki filozoficzne, względem których myśl Tischnera 
była w opozycji, lecz także stanowiły inspirację w tym względzie, iż dały asumpt 
poszukiwaniom ethosu filozofii, adekwatnych dla antropologii metod i języka, oraz 
- parafrazując jeszcze raz słowa krakowskiego filozofa - wyodrębnienia spraw, 
o których trzeba mówić, spośród tych, o których mówić można. Pozytywne rozwiązanie 
problemów było już twórczym nawiązaniem do klasyków filozofii europejskiej.

1.3. Filozoficzne inspiracje aksjologii J. Tischnera

1.3.1. Filozofia dialogu

Filozofia dialogu, pojawiła się w XX wieku jako reakcja na kryzys filozofii 
i w ogóle kultury, którego wyrazem były tragedie wojen światowych. Zainicjowane 
m.in. przez F. Rosenzweiga tzw. „nowe myślenie” zarzuca całą tradycję grecką, której 
elementarnym pytaniem było pytanie o byt, i poszukuje źródeł myślenia w Biblii 
hebrajskiej, a także w Nowym Testamencie. Zatem w centrum zainteresowań filozofii 
dialogu nie stoi już byt, lecz pytanie o człowieka w kontekście pierwotnej relacji 
Ja-Ty. W związku z biblijnymi korzeniami „nowego myślenia”, w filozofii uprawo­
mocniły się pojęcia z gruntu religijnego, takie jak: zbawienie, łaska, nadzieja, itp., 
które do swojej filozofii dramatu adaptuje Tischner.

Wśród ojców filozofii dialogu niewątpliwie znajdziemy postać M. Bubera. Zda­
niem żydowskiego filozofa, powodami, dla których dopiero myśl XX wieku próbo­
wała odpowiedzieć na pytanie: „Kim jest człowiek?” („czwarte pytanie” Kanta), były: 
wewnętrzny rozkład i utrata duchowych sił przez podstawowe struktury wspólnotowe, 
tj. rodzinę, małe wspólnoty zawodowe i lokalne (czynnik socjologiczny) oraz gwał­
towny rozwój techniki, gospodarki i polityki, za którym człowiek nie nadąża80.



40 Rozdział 1

M. Buber polemizuje81 z tradycją antropologiczną z perspektywy „nowego myślenia”82. 
Inspiracja J. Tischnera myślą M. Bubera jest wyraźna. Wprawdzie J. Tischner nie 
poświęcił temu dialogikowi żadnej pracy, lecz odnosi się do jego poglądów w klu­
czowych dla swej fdozofii dziełach, Filozofii dramatu i Sporze o istnienie człowieka. 
W pierwszym z wymienionych słychać echo krytyki Rosenzweiga83, którego tropem 
idzie Tischner zarówno w poglądzie na rolę fatum w tradycji greckiej, jak i ujęcia 
stosunku człowieka do Boga w kategoriach dialogu, a nie w Języku ontologii”84.

81 Chodzi tu o jedno z ważniejszych dzieł Bubera, Problem człowieka. W krótkim wprowadzeniu 
do książki autor zaznacza, że druga część dzieła „[...] ma za zadanie przyporządkować przedstawione 
już w innych pismach poznanie zasady dialogicznej i skontrastować je krytycznie z kilkoma teoriami 
współczesnymi”. M. Buber, Problem człowieka, tłum. R. Reszke, Warszawa 1993, s. 5.

82 Proponując „nowe myślenie”, Buber wskazuje na nieadekwatność odpowiedzi na „czwarte pytanie” 
Kanta w fdozofii Arystotelesa, Spinozy, Hegla i Marksa, Feuerbacha, Kierkegaarda, Heideggera, Schele- 
ra. Pokazując niewystarczalność antropologii indywidualistycznej z jednej strony i kolektywistycznej 
z drugiej, Buber proponuje wizję człowieka w ramach filozofii dialogu, choć samo to stwierdzenie nie 
pada. „Nowa” antropologia nie ma być kompromisem między indywidualizmem a kolektywizmem. Autor 
Problemu człowieka wskazuje na sytuacje dialogiczne: „[...] Poza subiektywnością poza obiektywnością 
spotykają się ja i ty - tam jest królestwo pomiędzy [...]” i dalej: „[...] centralnym przedmiotem filozoficz­
nej nauki o człowieku nie jest ani indywiduum, ani zbiorowość, lecz człowiek z człowiekiem [...]”, 
M. Buber, Problem..., dz. cyt., s. 130, 131. Z uwagi na to, że także egzystencjalizm inspirował myśl 
Tischnera, wskażmy na Buberowską krytykę antropologii egzystencjalistów. Można streścić ją w stwier­
dzeniu: „Na pytanie, czym jest człowiek, nie da się odpowiedzieć poprzez rozważenie jego jestestwa lub 
bycia sobąjako takich, lecz tylko poprzez rozważenie istotowego związku osoby ludzkiej do wszelkiego 
bycia. Jeśli usiłujemy ująć człowieka nie uwzględniając jego istotowego związku z pozostałym byciem, 
to albo - jak Nietzsche - ujmujemy go jako zdegenerowane zwierzę, albo - jak Heidegger - jako odciętą 
od reszty świata istotę duchową [...].”, Tamże, s. 97.

83 Rosenzweig sprzeciwia się Buberowskiej dychotomii Ja-Ty, Ja-To, rozszerzając pole relacji na 
On-To (mówi o nie zamkniętej przeszłości stworzenia), Ja-Ty (pierwotnie jest abstrakcją aktualizuje się 
w teraźniejszości jako konkretne Ja i konkretne Ty w relacjach JA-Ty i Ja-TY) oraz My-To (angażuje 
Ja oraz Ty i jest mówieniem o przyszłości). Według Bubera relacja osobowa jest możliwa wyłącznie 
w teraźniejszości. Przeszłość stanowi sferę rzeczy, przyszłość zaś wcale się nie pojawia. Tamże, s. 67. 
zob. J. Maj, Dialogika Franza Rosenzweiga jako antologia bytu religijnego, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia 
dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, Poznań 2005, t. 3, s. 91-105. Zob. T. Gadacz, Surowa powaga 
dobroci. Levinas - Rosenzweig, [w:] Levinas i inni, T. Gadacz, J. Migasiński [red.]. Warszawa 2002, 
s. 90-97.

84 J. Tischner, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 277.
82 Por. M. Bubcr. Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych, thim. J. Doktór, Warszawa 1992, s. 41.

M. Buber szuka odpowiedzi na pytanie o człowieka w zarysowanej koncepcji 
dialogiki, której centralną myślą jest rozróżnienie między relacją Ja-Ty, a relacją 
Ja-To. Pierwsza z powyższych relacji ma charakter dialogiczny, przy czym należy 
zaznaczyć, że może ona zachodzić między ludźmi, między człowiekiem a istotami 
duchowymi, a także między człowiekiem i przyrodą85, natomiast J. Tischner relację 
dialogiczną ogranicza do Ja-inny, umieszczając świat przyrody w ramach sceny 
dramatu. Autor Problemu człowieka, a za nim krakowski fenomenolg, stoi na stanowi­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 41

sku, że relacja Ja-To określa stosunek intencjonalny, uprzedmiotawiający, i jest 
znamienna dla dychotomii poznawczej: podmiot-przedmiot. Na pytanie o pierwotność 
w relacji dialogicznej M. Buber odpowiada, że nie jest nią ani Ja, ani Ty, lecz ka­
tegoria zwischen, czyli to, co w sytuacji dialogicznej, transcendując uczestników 
dialogu, istnieje pomiędzy nimi. Bycie sobą człowieka dokonuje się nie przez Ja, 
czy też Ty, lecz dzięki „pomiędzy” - stąd ontologię Bubera nazwano „ontologią 
pomiędzy”86.

86 Por. J. Mader, Filozofia dialogu, tłum. R. Kijowski, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia współczesna, 
dz. cyt., s. 387.

87 Por. I. Strapko, Apologia nadziei..., dz. cyt., s. 34.
88 SOIC, s. 155.
89 FD, s. 215.
90 Zob. tamże, s. 85 86.
91 „Inspirowane Biblią myślenie Rosenzweiga nie daje się już zamknąć w opisie utkanym z pojęć 

wywiedzionych z idei bytu lub bycia. Myślenie to czuje się wezwane, by myśleć dramat człowieka 

Spotkanie osób w dialogu jest wydarzeniem egzystencjalnym, w którym ludzie się 
„stwarzają”87. Według żydowskiego filozofa, życie ludzkie jest nieustannym przecho­
dzeniem z relacji Ja-Ty na Ja-To i na odwrót, gdyż człowiek nie jest w stanie trwać 
ciągle w relacji osobowej. Koncepcję Bubera nazywa Tischner genetycznym subiek­
tywizmem. Wyjście z genetycznego obiektywizmu z jednej strony, a Husserlowskiego 
transcendentalnego subiektywizmu (przejście od Ja do Ty, gdzie drugi jawi się jako 
inne Ja) z drugiej, widzi autor Filozofii dramatu w formule „wiem, że mnie rozu­
miesz”. Tischner znajduje płaszczyznę porozumienia z autorem Problemu człowieka, 
przyjmując, że przestrzeń dialogiczna jest Buberowską kategorią Zwischen, w której 
pojawia się „horyzont agatologiczny”: „[...] można wysunąć hipotezę, że nie ma 
takiego owocu łaski, który nie byłby dobrem lub wartością zakorzenioną w obszarze 
wzajemności dialogicznej, a więc tym, co Martin Buber nazywa ludzką międzyrze- 
czywistością”88. W „horyzoncie agatologicznym” pojawia się też zło jako zjawa, które 
nie jest „[...] pierwotnie ani we mnie, ani w tobie, lecz jest między (Buberowskie 
Zwischen) mną a tobą”89.

F. Rosenzweig jest obok M. Bubera drugim ojcem dialogiki, chociaż jego Gwiazda 
Zbawienia ukazała się dwa lata wcześniej niż Bubera Ja i Ty (1923 r.). Istotną katego­
rią dialogiki F. Rosenzweiga jest Objawienie (zagadnięcie przez Boga), stanowiące 
konieczny warunek dialogu jako odpowiedzi człowieka na wezwanie. Objawienie, 
jak i wszystkie akty dramatu człowieka z Bogiem, mają u Tischnera ściśle dialo- 
giczny charakter. Krakowski filozof w Filozofii dramatu90 przywołuje przykład Abra­
hama, jako odpowiadającego na wezwanie Boga, którego pytanie otwiera dialog i jest 
źródłem nadziei. Niewątpliwie, wspólnym rysem twórczości J. Tischnera i F. Rosen­
zweiga jest źródło filozofii. Myślenie Tischnera, wyrasta z cierpienia, którego sym­
bolami są Oświęcim i Kołyma, natomiast Rosenzweig filozofuje w kontekście tragedii 
pierwszej wojny światowej. Ponadto obie filozofie są zakorzenione w Biblii91.



42 Rozdział 1

Tragizm losu ludzkiego wywołał w Roscnzwcigu całkowite zdystansowanie się 
wobec tradycji greckiej i dekonstrukcję Heglowskiego idealizmu, którego totalizm 
polegał na dążeniu do absolutnej syntezy możliwego doświadczenia we „wszyst­
ko”92. Tischner jest mniej radykalny. Wskazuje jedynie na szczególny ethos, 
jakim winna odznaczać się filozofia. Ukazując źródła filozofii F. Rosenzweiga 
na kanwie polskiego wydania Gwiazdy Zbawienia, krakowski fenomenolog twierdzi, 
że: „gdy filozofia idealizmu zaczyna się od podziwu wobec otaczającego nas świata, 
filozofia faktyczności zaczyna się od spotkania ze śmiercią. Dopóki trwa śmierć, 
nie ma czasu na podziw. Prawdę rzekłszy, nie istnieje również zapotrzebowanie 
na filozoficzne objawienie. Cóż mi z tego, że się dowiem, iż tylko ciało umiera, 
natomiast dusza jest nieśmiertelna. Nie chodzi o ciało, nie chodzi o duszę. Chodzi 
o Ja - konkretne, niepowtarzalne, jedyne. Na Wyspach Jońskich i w Jenie93 
można było podziwiać wschody i zachody słońca, i czekać, aż bogowie obja­
wią człowiekowi coś jeszcze piękniejszego. W okopach frontu trzeba zapytać 
o zbawienie”94.

- dramat, na który składa się wydarzenie stworzenia, objawienia (wybrania) i zbawienia. Jedynie pierwsze 
wydarzenie pozwala na to, by je opisać w kategoriach ontologii, natomiast inne - objawienie czy zbawienie, 
nie dopuszczają takiej możliwości. Tamże, s. 52.

92 Por. I. Strapko, Apologia nadziei..., dz. cyt., s. 41.
93 Wyspy Jońskie to metafora greckiej tradycji filozoficznej, Jena zaś odnosi się do idealistycznego 

systemu Hegla.
94 J. Tischner, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 282
95 Tamże, s. 287.
96 Tischner przytacza kluczowy w tej kwestii tekst F. Rosenzweiga, ukazujący początek religii: 

„Gdzie Ty jesteś? Jest to wprost pytanie o Ty. Nie o istotę Ty. W tej chwili nie ma go jeszcze w polu 
widzenia. Na razie można pytać tylko o gdzie. Gdzie w ogóle jest Ty? To pytanie o Ty jest jedynym, 
co o nim już wiadomo. Ale Ja to pytanie wystarcza do odkrycia samego siebie. Ja nie potrzebuje widzieć 
Ty. Pytając o nie i przez gdzie tego pytania poświadczając, że wierzy w istnienie Ty, nawet, gdy Ty nie 
staje mu przed oczyma, odzywa się ono i wypowiada jako Ja. Ja odkrywa siebie w chwili, w której przez 
pytanie gdzie tego Ty stwierdza istnienie Ty”. Tamże.

W Gwieździe Zbawienia, F. Rosenzweig formułuje fundamentalne dla dialogiki 
przekonanie, że przekreślenie możliwości Ty jest przekreśleniem możliwości Ja95, 
ponieważ Ja i Ty konstytuują się wzajemnie poprzez dialog96. Ta idea jest fundamen­
talna w myśli Tischnera, zwłaszcza w Sporze o istnienie człowieka. W tym kontekście, 
w odniesieniu do F. Rosenzweiga, jeden z komentatorów jego myśli pisze: „To czło­
wiek jako słuchacz słowa i mówiący (res loquens), a nie jako samotny myśliciel (res 
cognitas), który jest tylko przedmiotem własnego cogito, jest początkiem nowego 
myślenia, które a priori nie wie nic o Bogu ani o drugim. Ów drugi nie jest wymie­
nialnym egzemplarzem w rzędzie on-ona-ono, tylko jest jak ja. Nie myśl buduje ku 
niemu pomost, tylko słowo: ty. [...] Jo jako substancja nie jest moim ja, tylko ,ja” 
w ogólności. To po prostu tylko pojęcie, które być może musi być pomyślane w swojej 
ogólności, ale samo nie myśli ani nie mówi. Moje ja brzmi wtedy, gdy odpowiadam 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 43

tobie i rozumiem, że nie jesteś substancją, rzeczą, ideą, tylko jesteś jak ja, moim 
bliźnim”97.

97 A. Żak, Punkt wyjścia filozofii Franza Rosenzweiga, [w:] T. Gadacz [red.], Zawierzyć człowiekowi. 
Księdzu Józefowi Tischnerowi w darze na sześćdziesiąte urodziny, Kraków 1991, s. 473.

98 W. Baczyński, Człowiek jako istota dramatyczna..., dz. cyt., s. 62.
99 Zob. E. Levinas, Całość i nieskończoność, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998, s. 3.

100 Por. FD, s. 43.
101 Por. tenże, Jaskinia bez cieni, art. cyt., s. 256.
l0‘ Znamienny jest komentarz, a może bardziej Tischnerowska interpretacja poglądów Levinasa: 

„Tym, co jest poza bytem i niebytem jest dobro. O dobra nie można powiedzieć, że już jest, bo gdyby 
było, nic wzywałoby nas do urzeczywistnienia. Nie można również o nim powiedzieć, że go nie ma, bo 
gdyby całkiem nie było, nie byłoby też wezwania do jego realizacji. Dobro jest w dosłownym tego 
znaczeniu metafizyczne: jego miejsce znajduje się poza fizyką świata, przy czym do fizyki należy również 
zaliczyć ontologię, która jest jej przedłużeniem”. Tenże, Spotkanie z myślą Levinasa, [w:] E. Levinas, 
Etyka i nieskończony, dz. cyt., s. 8.

103 W. Baczyński, Człowiek jako istota..., dz. cyt., s. 62. Jako wspólne wątki u obu myślicieli autor 
wyróżnia kategorie dialogiczne: objawienie, powierzenie i zwierzenie. Tamże, s. 64.

Przejdźmy do kolejnego przedstawiciela filozofii dialogu, E. Levinasa, którego twór­
czość odcisnęła największe piętno na myśl Tischnera, zwłaszcza na „agatologię”. Prze­
śledzenie wszystkich wątków inspiracji Tischnera myślą Levinasa wykracza poza ramy 
niniejszej pracy, jednak należy zasygnalizować te myśli, które zaciążyły na Tischnerow­
skiej aksjologii. Jak zauważa W. Baczyński98, zgłębienie tajemnicy człowieka w odsu­
nięciu od metafizyki nie tyle wynika z opozycji do tomizmu, ile z inspiracji Levinasem. 
Obu filozofów łączy wspólny ethos myślenia, wyrastający - podobnie jak u Rosenzweiga 
- z okrucieństwa najnowszej historii99. Tischner wiele czerpie z myśli francuskiego 
filozofa. Wystarczy wspomnieć o konstytucji Twarzy, inspiracjach Objawieniem (to 
znamienny rys nie tylko Levinasa), poglądach na spór transcendentaliów: prawdy, dobra 
i piękna100. Fenomenologiczne opisy triady wartości skłaniają Tischnera do twierdzenia, 
że prawda, dobro i piękno non convertuntur w bycie101. Wspólne Levinasowi i Tischne­
rowi jest myślenie „poza bytem i niebytem”102, ponieważ pojęcia bytu, bycia, a nawet 
pojęcie Boga, zagradzają drogę do poznania Jego istoty. Należy odrzucić szczególnie 
siatkę pojęć scholastyki i szukać nowych doświadczeń dla mówienia o Bogu i człowie­
ku. Trzeba mieć na uwadze, że jeśli Levinas mówi o śladach Boga, jakim są sierota, 
wygnaniec i wdowa, to odnosi się do faktycznej nie-objawialności, nieobecności Boga. 
W pismach francuskiego dialogika poza ontologią rozważane są relacje międzypod- 
miotowe, sposób doświadczenia i przeżywania drugiego człowieka, wolność. Uchwyce­
nie wszystkich wątków myśli E. Levinasa w poglądach twórcy filozofii dramatu nie jest 
możliwe, ponieważ w niektórych jego tekstach trudno stwierdzić, czy Tischner doko­
nuje interpretacji francuskiego filozofa, czy rozwija własną myśl103. Dla zbadania ak­
sjologii Tischnera, ważnymi wątkami Levinasa, które inspirowały myśl krakowskiego 
fenomenologa, są: tzw. „spór transcendentaliów” oraz naczelna rola Dobra, w którego 
świetle „widoczne są” wartości.



44 Rozdział 1

Tropem Levinasa, Tischner nie szuka rozwiązania problemu bytu jako bytu, lecz 
interesuje go zaniepokojony swym losem człowiek. W filozofii francuskiego dialogi- 
ka źródłowym doświadczeniem są fakty dwudziestowiecznej historii, zwłaszcza 
wojny światowe i Holocaust. To w tych wydarzeniach ujawniła się nieobecność Boga, 
który „w Auschwitz milczał”. Ujawniona tu nieobecność nie kwestionuje istnienia 
Boga, ale nieistnienie Boga religii objawionych104. Winę za okrucieństwo wojen 
ponosi, zdaniem francuskiego myśliciela, grecka tradycja filozoficzna105 ze swoją 
uzurpacją do totalności, ogarnięcia wszystkiego w Tym-Samym106. Autor Trudnej 
wolności zarzuca zachodnią tradycję filozoficzną, chociaż jako myśliciel, który uczył 
się filozofii na tekstach Husserla, także pyta o doświadczenie źródłowe, lecz 
nie znajduje go w spostrzeżeniu, ale w doświadczeniu Innego danym w „epifanii 
Twarzy”107.

104 Por. P. Pieniążek, Współczesność i historia w metafizyce E. Levinasa, [w:] M. Potępa [red.], Księga 
pamiątkowa dla uczczenia aktu nadania księdzu profesorowi Józefowi Tischnerowi honorowego doktoratu 
Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 1997, s. 139.

105 Relacjonując punkt wyjścia myśli Levinasa, Tischner sądzi, że dla francuskiego fdozofa wojna jest 
przejawem kryzysu sensu i próbąjego restauracji przemocą. „Przez wojnę dąży się do zamknięcia świata 
w jednej całości, do podporządkowania go jednej kluczowej zasadzie, jednemu podstawowemu pojęciu, 
w imię którego uśmierca się każdą różnicę”. J. Tischner, Emmanuel Levinas, [w:] MWW, s. 167. 
Wszystkiemu winna jest grecka ontologią, ponieważ „To tam narodziła się koncepcja świata jednorodne­
go, tam powstała idea myślenia systemowego, w którym różnorodność rzeczy ginie na skutek partycypa­
cji w bycie, wzorem myślenia stało się myślenie oparte na zasadzie identyczności, zaś dedukcja zastąpiła 
to, co widzą oczy, słyszą uszy, czują serca”. Tamże. Doświadczenia wojny stanowiły granicę między 
„akademickim” stylem pisania Levinasa, a nowym, metaforycznym i tajemniczym.

106 Por. E. Levinas, Całość i nieskończoność..., dz. cyt., s. 43.
107 Por. J. Tischner, W kręgu myśli Husserlowskiej, [w:] MWW, s. 30 31.
108 E. Levinas, Etyka i Nieskończony..., dz. cyt., s. 66.

Według E. Levinasa „W społeczeństwie takim, jakie funkcjonuje, nie można żyć 
bez zabijania, a w każdym razie bez przygotowywania czyjejś śmierci. W konsekwen­
cji ważnym pytaniem o sens bycia nie jest: dlaczego jest raczej coś niż nic? - pytanie 
Leibniza, tak bardzo komentowane przez Heideggera - lecz: czy będąc nie zabi­
jam?”108. Zbrodnie dwudziestego wieku wespół z idealistyczną filozofią Hegla uka­
zują kryzys sensu bycia i filozofii. W tym kontekście filozof rodem z Kowna stawia 
pytanie o sens egzystencji człowieka, który jest zdolny do radykalnego okrucieństwa 
i nienawiści. Odpowiedzi na to pytanie poszukuje poza ontologią i znajduje w idei 
odpowiedzialności. To odpowiedzialność rozumiana jako pierwotna, idąca przed 
wolnością kondycja człowieka ma być źródłem jego godności. Odpowiedzialność, 
w ujęciu Levinasa, ma dwa aspekty, które pozostają z sobą w ścisłym związku 
i są równie konieczne. Pierwszy, to odpowiedzialność pojęta jako substytucja, która 
jest ponoszeniem odpowiedzialności za odpowiedzialność drugiego. Ma ona charakter 
pasywny. Oryginalność tego ujęcia polega na tym, że najpierw jest odpowiedzialność, 
a później wolność. Aspekt drugi, mniej obecny w myśli Levinasa, to odpowiedzial­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 45

ność o charakterze aktywnym, czyli przyjmowanie odpowiedzialności za swoją odpo­
wiedzialność. Takie podejście jest bliskie ujęciu klasycznemu, w którym człowiek jest 
odpowiedzialny za podjęte czyny. Na określenie tej odpowiedzialności francuski 
filozof zastosował pojęcie miłosierdzia109.

109 T. Gadacz, Odpowiedzialność a sprawiedliwość. O naturze relacji społecznych w filozofii Levina­
sa, [w:] tenże [red.], Zawierzyć człowiekowi..., dz. cyt., s. 120-125.

"° FD, s. 53.
111 Por. E. Levinas, Całość i nieskończoność..., dz. cyt., s. 160.
112 Por. J. Tischner, Emmanuel Levinas, [w:] MWW, s. 173.
113 Na poziomie ontologicznym, wywodząca się z metafizyki (w rozumieniu Levinasa) separacja, 

przekształca się w egoizm z powodu sycenia się tym, co wyznaczają pożądania, pochłanianie przeżyć 
i wrażeń świata. Ateizm oznacza taką separację, że byt podtrzymuje się w istnieniu sam, tzn. istnieje poza 
Bogiem. Ateizm tak rozumiany jest pierwotniejszy niż zaprzeczenie istnienia Boga i polega na zerwaniu 
z partycypacją w Bogu, na mocy której Ja ustanawia siebie jako Ja. Por. tamże, s. 173-174.

114 A. Hemas, Tischner i Levinas, art. cyt., s. 226.
1,5 Bycie wybranym przez Dobro na zakładnika pojawia się u Levinasa w dziele Inaczej niż być 

(1974). Tamże.
116 ZFC, s. 307. Zob. B. Tyboń, Metafizyka jako etyka. Levinas - Kant, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński 

[red.], Levinas i inni, dz. cyt., s. 29-30.

Według Lcvinasa, transcendentalia mogą pokrywać się na wyższym poziomie abs­
trakcji, lecz na płaszczyźnie ich doświadczenia są w stanie „sporu”. Ten pogląd podziela 
w swej filozofii dramatu Tischner. Dramatyzm transcendentaliów zdają się wyrażać 
pytania: czy byt jest bytem, czy jego iluzją? Czy piękno odsłania prawdę świata, czy 
ukazuje kłamstwo? Czy to, co jawi się jako dobre, jest nim rzeczywiście? Spór trans­
cendentaliów powoduje człowieka popękanego i uwikłanego w dramat110. Zdaniem 
E. Lcvinasa, separacja tworzy subiektywną egzystencję człowieka samowystarczalnego, 
tworzącego siebie111, który reaguje na każdą Inność sprowadzaniem do tożsamości. 
Separacja jest też warunkiem spotkania z Innym, którym może być zarówno drugi 
człowiek, jak i Bóg112. Jeśli separację pojmiemy jako radykalne zamknięcie się w sobie, 
to stanowi ona o Inności przedmiotów w relacjach etycznych, a także określa egoizm, 
który rozumiany jako naturalny stan zamknięcia podmiotu oznacza ateizm113.

Jak zauważa A. Hemas, tworząc podstawy filozofii dramatu, J. Tischner odnosił 
się głównie do idei Levinasowskich zawartych w Całości i nieskończoności, gdzie 
ogólne przesłanie książki koresponduje z dialogicznością Filozofii dramatu, 
mimo koncepcji Inności, która mogłaby budzić wątpliwości114. Powyższe dzieło 
francuskiego dialogika nie zawiera jeszcze idei substytucji115, która nie pozostawia 
miejsca na wolność. Jak wiadomo, wolność to dla Tischnera jedna z podstawowych 
wartości. W kontekście określonej przez E. Levinasa idei substytucji, polemiczny 
charakter może mieć Tischnerowska idea ofiary, ukazana w Sporze o istnienie 
człowieka.

Człowiek, zdaniem francuskiego filozofa, wówczas zrozumie sens swojego czło­
wieczeństwa, gdy zrozumie, że jest mesjaszem116, czymś najbardziej pierwotnym 



46 Rozdział I

bowiem jest odpowiedzialność człowieka za Innego117. Porządek jest jakby odwrócony, 
tzn. nic: najpierw podmiot (subiektywność) z jego wolnością, na mocy której dołącza 
się odpowiedzialność, lecz: najpierw odpowiedzialność, a w ramach niej wolność118. 
Mimo że odpowiedzialność nie jest w stanie wyrazić się adekwatnym czynem, czło­
wiekowi nie pozostaje bierność, lecz coś przeciwnego - substytucja, bycie mesjaszem 
ofiarowującym się za drugiego. Ponieważ substytucja zagraża trosce o siebie, egoizmo­
wi, który jest podstawowym prawem bytu, człowiek ucieka od odpowiedzialności, 
zrzucając ją na innych - chce, by inni nieśli jego ból. Substytucja jest asymetryczna, czyli 
to, że ja jestem-dla-drugiego, nie implikuje bycia-drugiego-dla-mnie119. W myśli 
E. Levinasa, świadomość śmierci nie jest, jak u M. Heideggera, trwogą, lecz „mę­
stwem bycia”120. Rodzi się pytanie, jak zawarta w idei mesjasza odpowiedzialność 
pojęta jako radykalne bycie-zamiast Innego, ma funkcjonować w życiu społecznym? 
Poszukując odpowiedzi na to pytanie, E. Levinas rewiduje Hobbesowskic uzasadnie­
nie konieczności wprowadzenia ładu społecznego w ramach państwa. Punktem 
wyjścia nie jest relacja człowiek człowiekowi wilkiem, lecz człowiek dla człowieka. 
Z tej perspektywy autor Całości i nieskończoności widzi konieczność ogranicze­
nia odpowiedzialności121 sprawiedliwością, ponieważ powszechnie spotykamy się 
z nieodpowiedzialnością. Sprawiedliwość jest fundowana przez pierwotną odpo­
wiedzialność. Niestety, żydowski filozof nie określił jasno, czym jest sama spra­
wiedliwość122. Nie wydaje się, by próba pogodzenia przez Levinasa radykalnej 
odpowiedzialności za drugiego i proporcjonalnej sprawiedliwości w życiu spo­
łecznym dla wszystkich, mogła oprzeć się aporii123. Autor Filozofii dramatu nie 
odniósł się do tego aspektu myśli Levinasa, a ponadto sam pominął w analizach 
relacji dialogicznych odniesienie jednostki do szerszej społeczności, na przykład 

i- *124

117 „[...] odpowiedzialność za bliźniego nie będąca przypadłością dorzuconą do podmiotu, lecz 
poprzedzająca w nim jego Istotę, nie oczekuje dopiero wolności, w której mogłoby zacząć się jej zaanga­
żowanie w sprawy bliźniego”. E. Levinas, Inaczej niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, 
Warszawa 2000, s. 192.

118 ZFC, s. 309.
119 Tamże, s. 315.
120 Tamże, s. 318.
121 Chodzi tu o odpowiedzialność jako „miłosierdzie”.
122 T. Gadacz, Odpowiedzialność a sprawiedliwość..., art. cyt., s. 125-129.
123 P. Pieniążek argumentuje: „[...] albo ponoszę bezwarunkową odpowiedzialność za Drugiego, 

a wówczas w swej radykalnej odmienności i absolutnym znaczeniu reprezentuje on jedynie samego 
siebie, albo ponoszę odpowiedzialność za wszystkich, wówczas Drugiego nie poznaję w jego absolutnej 
odmienności, lecz poznaję go w ogólności jako reprezentanta zawiązującej się wokół prawa spra­
wiedliwości wspólnoty. P. Pieniążek, Współczesność i historia w metafizyce E. Levinasa, art. cyt., 
s. 157.

1-4 Zob. Z. Stawrowski, Między miłością a sprawiedliwością, art. cyt., s. 33 39.

politycznej .



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 47

Krakowski fenomenolog krytycznie odnosi się do wątku filozofii Levinasa doty­
czącego większego miłowania drugiego niż siebie, sądząc, że jest to niebezpieczne 
zbliżenie się do bycia-przeciwko-sobie. Należy także pamiętać, że u Tischnera pole 
odpowiedzialności jest zakreślone m.in. możliwością działania125. Jednym z punktów 
krytycznego spojrzenia na substytucję, implicite zawartego w koncepcji ofiary 
u Tischnera jest nadzieja, na którą nie było miejsca w myśli francuskiego filozofa126. 
Zakładnik, będąc-za-drugiego, nie ma nadziei na odzyskanie siebie127. Posługując się 
argumentami P. Ricoeura, Tischner krytykuje hiperbolizację przez Levinasa pojęć 
separacji i substytucji. W tej narastającej przesadzie argumentacji filozoficznej 
powyższe pojęcia nie dają się pogodzić, ponieważ radykalnie odseparowany podmiot 
nic mógłby spotkać Innego. Zdaniem krakowskiego myśliciela, bycie-dla-innego 
nic wyklucza bycia-dla-siebie128, lecz dzięki absolutnemu uznaniu przez Boga, 
bycie-dla-siebie zakładnika-ofiary zostaje ocalone129. O ile Levinasowski Inny stawia 
w roli zakładnika, któremu to wyzwaniu nie można do końca sprostać, o tyle 
u Tischnera inność drugiego nie jest oskarżeniem, lecz umożliwia wzajemność, bez 
której nie dokonałoby się Spotkanie130, natomiast ciężar substytucji może unieść 
jedynie Mesjasz, którego ofiara znalazła uznanie u Boga131.

125 Por. EWN, s. 103.
126 Wynika to z innego rozumienia czasu przez obu myślicieli. Czas u Tischnera wyznacza bieg 

wydarzeń w aktach dramatu człowieka z Bogiem. W dramacie chodzi między innymi o nadzieję 
na istnienie usprawiedliwione - zbawienie. U Levinasa odpowiedzialność i substytucja dzieją się zawsze, 
ich jedynym punktem odniesienia jest biblijny czas stworzenia. Przyszłość nie ma szczególnego znaczenia. 
Por. A. Hemas, Tischner i Levinas..., art. cyt., s. 231.

127 Por. SOIC, s. 255-256.
128 Tamże, s. 261.

Por. A. Hemas, Tischner i Levinas..., art. cyt, s. 229.
13,1 Por. W. Glinkowski, Miejsce spotkania w myśli filozoficznej J. Tischnera, [w:] M. Potępa [red.], 

Księga pamiątkowa..., dz. cyt., s. 185.
131 Por. SOIC, s. 244.
132 FD, s. 42.
133 Tamże.
134 Tamże, s. 43.

Kategoria pragnienia metafizycznego u Levinasa oznacza otwarcie przychodzące 
do tych, którzy zaznali już szczęścia z powodu nasycenia pożądań. Zasadą pragnienia 
nie jest egoizm, lecz zna ono egoizm jako ból egoizmu nie przezwyciężonego 
do końca132, gdyż pragnienie jest dobrocią i otwarciem na Innego133. Tischner dzieli 
z Lcvinasem przekonanie, że to nie byt jest zasadą dobra, ale dobro zasadą bytu134. 
Co czyni pragnienie? Jako mające swą podstawę w dobroci, kieruje człowieka 
ku dobru, sprawia, że człowiek jest gotowy do tego, by umrzeć za niewidzialne. 
W stosunku człowieka do dobra pierwotniejsze jest pragnienie. Potrzeba otwiera 
człowieka na to, co może go nasycić, natomiast pragnienie nie „widzi” obiektu, który 
mógłby nasycić, lecz jest podobne do ludzkiej dobroci. Uczynki płynące z dobroci nie 



48 Rozdział 1

sycą jej, lecz pogłębiają135. Według Levinasa pragnienie jest bardziej „poznawcze” 
w tym sensie, że ustanawia wymiar transcendencji, bo ukierunkowuje na dobro, na 
którym może oprzeć się transcendencja właściwa poznaniu. Zatem pragnienie zwraca 
człowieka ku dobru, myślenie zaś - ku prawdzie136. Trudno mówić o pokrewieństwie 
między „pragnieniem” u Levinasa a Tischnera prywatywnością aksjologicznego Ja. 
Podstawowa różnica polega na tym, że pragnienie, jako podstawa relacji do Innego, 
ma charakter religijny, dramat braku wartości zaś obejmuje egotyczność. Mimo tego, 
istnieje jakieś podobieństwo. Ja aksjologiczne „barwi białe plamy” świata, realizując 
wartości. Prywatywność wskazuje na jakiś dramat, ponieważ nigdy nie zostanie ona 
nasycona. U Levinasa dobro przejawia się tylko w subiektywności, ale nie jako do­
świadczenie przedmiotowe, lecz uczestnictwo w dobru. Przejawem tego uczestnictwa 
jest przeżycie odpowiedzialności. Podstawowym prawem dobra w subiektywności jest 
to, że akty dobroci nie zaspokajają potrzeby bycia dobrym, lecz ją potęgują. Jedną 
z naczelnych kategorii Levinasa jest Twarz objawiająca się w Spotkaniu. U Tischnera 
kategoria Spotkania staje się źródłem myślenia według wartości, a same wartości, 
mówiąc: , jeśli chcesz - możesz”, afirmują wolność człowieka. Wydarzenie Spotkania 
jest możliwe po uprzednim zagadnięciu Dobra wobec drugiego i odpowiedzi wobec 
wartości.

135 Por. J. Tischner, Emmanuel Levinas, art. cyt., s. 171.
136 FD, s. 46.
137 J. G. Fichte w teorii nauki mówi o „teorii pozoru” oraz „nauce o zjawiskach”.
W nawiązaniu do Fichtego, I. Kant przeciwstawia naukę o fenomenach nauce o „rzeczach samych 

w sobie”, natomiast u Hegla fenomenologia przybiera postać nauki o fazach rozwoju świadomości. 
Kolejne znaczenie zyskuje termin „fenomenologia” u P. T. de Chardin, który odnosi go do refleksji 
filozoficznej nad naturą i sposobów jej fenomenów, czyli przejawiania się, a także mechanizmów 
ewolucji przyrody. Najważniejsze znaczenie terminu wiąże się z nurtem filozofii zapoczątkowanym 
przez E. Husserla. Por. Fenomenologia, [w:] W. Krajewski [red.], Słownik pojęć filozoficznych, 
Warszawa 1996.

138 Por. K. Stachewicz. Fenomenologia a dialog, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia dialogu. Drogi i formy 
dialogu, Poznań 2003, t. 1, s. 47.

139 K. Stachewicz analizuje ten problem, dostrzegając następujące problemy w ramach możliwości 
prowadzenia dialogu, jako dyskusji naukowej, wymianę myśli w celu rozwiązania problemu, a także

1.3.2. Fenomenologia

Mówiąc o inspiracjach Tischnera fenomenologią, warto wskazać na wieloznacz­
ność terminu określającego ten nurt filozoficzny137. Należy rozróżnić między fenome­
nologią w sensie myśli ufundowanej przez Husserla, a pewnym paradygmatem ba­
dawczym, który wygenerował niektóre odmiany filozofii dialogu, hermeneutykę 
i egzystencjalizm138. Pojawiają się stanowiska, że uprawianie filozofii dialogu na 
„gruncie fenomenologii” w wydaniu Husserla nie jest możliwe139. Tischner wykorzy­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 49

stuje warsztat metodologiczny E. Husserla i R. Ingardena, zwłaszcza w rozprawie 
habilitacyjnej, pt. Fenomenologia świadomości egotycznej, której przedmiotem badań 
była część świadomości, określona przez krakowskiego fenomenologa jako kon- 
scjcntywność. Rozważając problem inspiracji Tischnera fenomenologią, przybliżymy 
szkicowo założenia metody Husserla, by następnie wskazać Tischnerowską recepcję 
filozofii tych myślicieli, których refleksja była zorientowana aksjologicznie.

E. Husserl zbudował fundamenty fenomenologii, która miała być bezzałożeniową 
podstawową nauką. Myślenie pioniera fenomenologii przenikał głęboki ethos140, 
zorientowany na wyprowadzenie refleksji filozoficznej z kryzysu, wyrażającego się 
oderwaniem filozofii od rzeczywistości i swarami pomiędzy różnymi szkołami filozo­
ficznymi. Naczelne hasło fenomenologii „z powrotem do rzeczy” miało być realizo­
wane przy dwóch założeniach: pochyleniu się nad rzeczywistością oraz zastąpieniu 
różnych kierunków filozoficznych jedną, uniwersalną filozofią141. E. Husserl, podob­
nie jak F. Brentano, zmierzał do przezwyciężenia psychologizmu, którego wcześniej 

dialogu jako fundamentalnego otwarcia się człowieka na drugiego, sposoby bycia w świecie. Z dialogiem 
w znaczeniu pierwszym, kłopot pojawia się w związku ze sprawą intersubiektywności poznania. Autor 
piszc: „fenomenolog występuje w roli mistrza, tego, który wie, a nie jako jeden z tych, którzy wspólnie 
poszukują prawdy. On już bezpośrednio uchwycił istotę badanego przedmiotu w niepodważalnym 
doświadczeniu apriorycznym i próbuje teraz naprowadzić innych na analogiczne doświadczenie. Jeśli 
drugi nie zobaczy tego samego, dyskusja się kończy, bo przecież nikt nie dyskutuje o sprawach oczywi­
stych” Tamże, s. 51. Uchwycenie istoty dokonuje się w aktach poznania apriorycznego, które ma cha­
rakter bezpośredniej naoczności. Poznanie to daje wiedzę pewną i niepowątpiewalną o istocie, która jest 
zestawem cech przedmiotu realnego, będącym odpowiednikiem momentów przedmiotu idealnego. Istota 
stoi ponad pojęciem, to w oparciu o istotę winny być tworzone pojęcia. Uchwycenie istoty przedmiotu 
realnego nie ma nic wspólnego z metodą abstrakcji. Ponadto spostrzeżenie przedmiotu realnego różni się 
strukturalnie od aktu apriorycznego, w którym Ja obcuje z istotą - widzenie obrazu może być ułudą zaś 
ogląd istoty nic. Drugi problem pojawia się w związku z konstytucją sensu drugiego człowieka przez ja 
transcendentalne. Posługując się metodą badań konstytutywnych, Husserl widzi drugiego człowieka jako 
alter ego, fenomen, który ukonstytuowała czysta świadomość. Granicą rozumienia drugiego jest granica 
rozumienia siebie. W obszarze cielesnym, psychicznym i duchowym, drugi jawi się jako analogon mnie 
samego, konstytuującego ja (dzięki zasadzie „wczucia”). „W perspektywie fenomenologii transcendental­
nej, autentyczny dialog - jako konstytutywne dla egzystencji człowieka spotkanie z drugim człowiekiem, 
jako swoista zasada człowieczeństwa, jest bardzo problematyczny. Drugi konstytuowany w świadomości 
podmiotu transcendentalnego nie jest bowiem Innym (mimo że tak pisał o nim Husserl), lecz stanowi 
alter ego. Królestwo intencjonalności, w którym żyje czysta świadomość, miało umożliwić dotarcie 
do rzeczywistości, w tym do świata osób, a jednak w swojej istocie okazuje się uniemożliwiać spotkanie 
z Innym”, Tamże, s. 57.

140 Zob. FD, s. 94 96.
141 „Miała [fenomenologia - przyp. K. S.] dostarczyć teorii sensu bytu i teorii sensu regionalnego, 

i następnie wyjaśniony przez nią sens uczynić podstawą dla szczegółowych gałęzi nauk. Filozofia, nie 
mogąc znaleźć się u szczytu nauk jako ich korona, zapragnęła znaleźć się u ich podstawy, jako funda­
ment. Czy rzeczywiście to się jej udało? Jedno jest pewne: nawet jeżeli nie powiódł się fenomenologii ten 
ambitny zamiar, uświadomiła ona wszystkim, że nadszedł czas - czas refleksji nad podstawami”. 
J. Tischner, Horyzonty fenomenologii Husserla, [w:] tenże [red.], Filozofia współczesna, Kraków 1989, s. 38.



50 Rozdział 1

był zwolennikiem. Psychologizm nic rozróżniał procesu powstawania pojęć i sądów 
od ich treści, i sprowadzał cały możliwy byt do materialnego lub psychicznego.

Zarys fenomenologii ejdctycznej i jej nowej metody badawczej, czyli metody fe­
nomenologicznej, pojawia się w Badaniach logicznych, i jest rozwijany w Ideach^2. 
Poznanie przedmiotu dokonuje się w spostrzeżeniu go w źródłowo prezentującej się 
naoczności. Zależnie od rodzaju przedmiotu, dostęp do niego jest możliwy albo przez 
spostrzeżenie zewnętrzne (przedmioty materialne), albo spostrzeżenie wewnętrzne 
(przeżycia), lub też przez poznanie intuicyjne (np. prawa logiczne lub matematyczne). 
W poznaniu przedmiotu ujmujemy nie tylko to, co empiryczne czy jednostkowe, lecz 
na drodze intuicji ejdetycznej także istoty, czyli to, co stałe i niezmienne w przedmio- 

, . 143cie, oraz prawa aprioryczne i istotnościowe stany rzeczy .
Przedmiotem drugiej odmiany fenomenologii, zwanej transcendentalną, była 

czysta świadomość. Redukcja transcendentalno-fenomenologiczna polega na 
„wzięciu w nawias” przeświadczenia o istnieniu świata. Na tej drodze dochodzi do 
ukonstytuowania Ja transcendentalnego144, które jest podmiotem mniemania 
o istnieniu świata. Zarówno osoba, jak i świat, zostają ukonstytuowane jako feno­
meny osoby i świata145. Jak wiadomo, nauczyciel Tischnera, a uczeń Husserla 
- Roman Ingarden146, zarzucał pionierowi fenomenologii idealizm metafizyczny147.

142 Zob. E. Husserl, Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, tłum. D. Gierulanka, 
Warszawa 1974.

143 Por. J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności. Fenomenologiczna etyka wartości (Max 
Scheier - Nikolai Hartmann - Dietrich von Hildebrand), Kraków 1997, s. 20-21.

144 Zagadnienie Ja transcendentalnego w ujęciu Husserla jest dość skomplikowane. Filozof w różnych 
kontekstach używa różnych określeń np. czyste Ja, Ja transcendentalne. Próbę uporządkowania sprawy Ja 
transcendentalnego podjął Tischner w rozprawie doktorskiej, w której czytamy: „Poglądy Husserla na 
zagadnienie sposobu obecności czystego podmiotu świadomości transcendentalnej dla świadomości 
ulegały w ciągu rozwoju jego filozofii znacznym przemianom. Inaczej przedstawia się ta sprawa 
w Ideach I, gdzie również paralelnie inna jest koncepcja struktury czystego podmiotu świadomości, 
a inaczej w Medytacjach kartezjańskich, a przedtem w Logice formalnej i transcendentalnej, gdzie 
Husserl daje wyraz przekonaniu, że czysty podmiot świadomości, który początkowo wydawał mu się 
pozbawiony wszelkich własności, jest bezpośrednio kwalifikowany własnościami habitualnymi”. 
J. Tischner, Ja transcendentalne w filozofii Edmunda Husserla [Rozprawa doktorska pisana pod kierun­
kiem Romana Ingardena, Kraków 1962], [w:] tenże, Studia z filozofii świadomości. Dzieła zebrane, 
Kraków 2006, s. 9.

145 Por. tamże, s. 35.
146 Ingarden sądził, że u Husserla, ustanowienie istnienia (moment tetyczny) przedmiotu w świado­

mości prowadzi do idealizmu metafizycznego, dlatego podkreślał odbiorczy charakter świadomości. 
Ingardena koncepcja momentu tetycznego polega na „chwytywaniu” faktycznego istnienia (w jego 
sposobie) przedmiotu. Por. tenże, Teoria poznania w więzach antologii, [w:] MWW, s. 57-58.

147 Wątek idealizmu Husserla omawia Tischner w artykule: W kręgu myśli Husserlowskiej, [w:] MWW, 
s. 13-37. Wątek stosowania Husserliańskiej fenomenologii w ramach socjologii ukazuje w tekście: 
Fenomenologia a socjologia, Tamże, s. 68 -82. Autor zaznacza, że redukcja transcendentalna nie jest 
niezbędna w badaniach socjologicznych. W badaniach tych nie trzeba brać „w nawias” tezy egzystencja!- 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 51

Tischner bronił148 tezy Husserla o konstytucji sensu przedmiotowego przez pod­
miot poznania. Według Husserla, czysta świadomość intersubiektywnie dostępna 
konstytuuje obiektywności w perspektywie ejdetycznie uchwyconych istot, praw 
istotnościowych oraz wartości. Wartości są pewnym „pośrednikiem” pomiędzy 
światem idealnym a człowiekiem i faktami. Z uwagi na to, że wartości odznaczają 
się „powinnościorodnością” i swoistą godnością {Geltungf wyzwalają decyzje 
i działanie człowieka oraz stanowią kryterium ich oceny149.

nej o istnieniu świata, ale trzeba „wznieść się ponad” to, co wiąże człowieka z badanym przedmiotem, 
by zająć postawę „bezstronnego obserwatora”. Badając jakieś zjawisko, nie można być jego więźniem. 
Badając świat społeczny, nie można być jego niewolnikiem. Por. tamże, s. 81-82.

148 „[...] założenie, iż do istoty poznania należy proces konstytuowania się sensów przedmiotowych, 
który zresztą może przebiegać różnie w zależności od typu poznania, nie pociąga za sobą ani idealizmu 
metafizycznego, ani idealizmu epistemologicznego. Sam Ingarden wskazywał na to, że rozstrzygnięcie 
faworyzujące idealizm metafizyczny nie może zapaść na terenie teorii poznania. Do tego wymagana jest 
metafizyka. Nie pociąga też ona za sobą idealizmu epistemologicznego. Teza, że podmiot poznania 
poznaje poprzez sens, nie oznacza, że poznawane są tylko sensy, a nie przedmioty”. Tamże, s. 163-164. 
Na temat spora R. Ingardena z Husserlem (a także Levinasa i Heideggera z Husserlem), szerzej zob. 
Tenże, Ingarden - Husserl: spór o istnienie świata, [w:] Fenomenologia Romana Ingardena, „Studia 
Filozoficzne” (wydanie specjalne), Warszawa 1972, s. 127-143.

149 Por. Fenomenologia, [w:] A. Maryniarczyk [red. nauk.], Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 3, 
Lublin 2002, s. 402.

150 Rdzeniem Schelerowskiej krytyki Kanta był zarzut, że forma a priori dla królewieckiego filozofa 
odznaczała się bczjakościowością. Zob. M. Scheier, To, co aprioryczne i to, co formalne w ogóle, tłum. 
A. Węgrzecki, [w:] A. Węgrzecki, Scheier, Warszawa 1975, s. 139-154. Drugim punktem Schelerowskiej 
krytyki Kanta było nierozróżnienie przez niego „dóbr” od „wartości”. Dobro jest jakąś „rzeczą” 

O ile dialogiczny rys filozofii Tischnera najwięcej zawdzięcza Levinasowi, o tyle 
w zakresie aksjologii krakowski filozof najobficiej czerpie z fenomenologicznej 
materialnej etyki wartości M. Schelera, N. Hartmanna, D. von Hildebranda i R. Ingar­
dena. Spośród wymienionych wyżej myślicieli bodaj największy wpływ na aksjolo­
giczną myśl Tischnera wywarł Scheier. Wskażemy tylko najbardziej widoczne inspi­
racje materialną etyką wartości. Należy zaznaczyć, że powyższy nurt ukształtował się 
zasadniczo w opozycji do pozytywizmu, psychologizmu i formalistycznej etyki Kanta. 
Choć prekursorem materialnej etyki wartości był F. Brentano, zwłaszcza poprzez 
przezwyciężenie psychologizmu, to właściwym twórcą etyki opartej na wartościach 
był M. Scheier. Charakterystycznym rysem nurtu, oprócz wspomnianej opozycji, 
zwłaszcza w stosunku do Kanta, jest aprioryzm materialny, docenienie roli emocjo- 
nalności człowieka w poznaniu wartości, redukcja fenomenologiczna jako punkt 
wyjścia filozofii wartości i etyki. Wskażmy na zasadnicze inspiracje Tischnera etycz­
ną myślą M. Schelera.

Bez mała wszyscy przedstawiciele tzw. materialnej etyki wartości, stawiali Kanto­
wi zarzut, że nie jest możliwe oparcie etyki o powinność, lecz należy ugruntować ją 
w wartościach150. J. Tischner zgadza się z tym poglądem, jednak jest w pewnym 



52 Rozdział 1

stopniu apologetą filozofa z Królewca: „[...] należy te wszystkie tezy Kanta interpre­
tować inaczej. Mówi on nie o tym, jak należy postępować, ale mówi o tym, bez czego 
nasze postępowanie, jakiekolwiek by było, nie będzie postępowaniem etycznym. Czyli 
etyka Kanta i w ogóle etyka nie jest zbiorem przepisów, co masz czynić, a czego masz 
nie czynić, tylko jest wskazaniem na pewne warunki negatywne, bez których dane 
postępowanie nie byłoby postępowaniem etycznym”'51. Komentator Kanta ma przy­
najmniej dwa powody powyższej konstatacji. Pierwszym jest głębsze spojrzenie na 
samą metodę transcendentalną Kanta, która dała asumpt projektowi fenomenologii 
Husserla, drugim zaś przekonanie o dramatycznym wymiarze etyki, czego wyrazem 
jest cała filozofia dramatu. Krakowski fenomenolog eksponuje myśl, że etyka nie jest 
powtarzaniem tego, co było, lecz jest twórczością, a jako taka wyłamuje się spod norm 
ogólnych152.

ukonstytuowaną przez wartość. Wartości stają się „rzeczywiste” dopiero w dobrach. Należy zaznaczyć, 
że nie każda rzecz posiadająca wartość jest dobrem. Wartość jest ontologicznie pierwotniejsza niż dobro. 
Por. M. Scheier, Dobra a wartości, tłum. W. Galewicz, [w:] W. Galewicz [red.], Z fenomenologii 
wartości, Kraków 1989, s. 46-59.

151 EAH, s. 242-243.
152 „Czyn ojca Maksymiliana Kolbego był dziełem sztuki, ale nie ma takiej zasady etycznej, z której 

by się dało go dedukcyjnie wywieść. Miłość, ale którego bliźniego? Czy akurat tego? A może tego, który 
czeka na koniec wojny i na jego pracę po wojnie? We wszystkim funkcjonuje element twórczości”. 
Tamże, s. 256.

153 Pozostałe podziały: 1) wartości osoby i wartości rzeczy; 2) wartości własne i cudze; 3) wartości 
aktu, funkcji i reakcji; 4) wartości przekonania, działania, rezultatu; 5) wartości intencji i stanu; 
6) wartości fundamentu, formy i powiązania; 7) wartości indywidualne i kolektywne; 8) wartości same 
w sobie i wartości konsekutywne, dokonał Scheier według apriorycznych powiązań między wysokością 
wartości a „czystymi” nosicielami wartości. Zob. M. Scheier, Materialne apriori w etyce, tłum. 
A. Węgrzecki, „Znak” 1967, nr 12, s. 1532-1537.

134 „Napotykamy tu dwa porządki, z których jeden określa wysokość wartości według ich istotnych 
nosicieli, uszeregowanych zgodnie z ich hierarchią, podczas gdy drugi jest czysto materialnym 
porządkiem o tyle, że zachodzi on między ostatecznymi jednostkami szeregu jakości wartości, które 
chcemy nazwać modalnościami wartości...”, tamże, s. 1532.

155 Poznanie fenomenologiczne jest, w ujęciu Schelera, asymboliczne, bezzałożeniowe, całościowe. 
W poznaniu tym, przedmiot ujmowany jest jednorazowo, całościowo, dane są jego momenty istotnościowe 
i wgląd w „istotę”. Por. tenże. Postawa fenomenologiczna, tłum. A. Węgrzecki, [w:] A. Węgrzecki, 
Scheier, dz. cyt., s. 132.

M. Scheier przyznaje uczuciom intencjonalność i moc poznawczą. Uczucia, zależ­
nie od typu, kierują swą intencję ku typom wartości w hierarchii, jaką tworzą warto­
ści: hedonistyczne, witalne, duchowe i święte153. Autor Formalizmu w etyce..., ustalił 
grupy tych wartości w oparciu o aprioryczne powiązania o charakterze starszeństwa 
między modalnościami wartości154. Rozbudowana przez Schelera fenomenologia155 
uczuć ukazuje różne typy uczuć korelatywnych do odczuwanych wartości. Uczucia 
zmysłowe odczuwają wartości hedonistyczne, uczucia cielesne - wartości witalne, 
uczucia duchowe - wartości duchowe. Uczucia, w odróżnieniu od doznawania-czucia, 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 53

odznaczają się intencjonalnością, mają „moc” konstytuowania sensu przedmiotowego, 
czyli spełniają funkcję poznawczą. Materia wartości jest chwytywana w czuciu inten­
cjonalnym, natomiast miejsce wartości w hierarchii ukazuje preferowanie i „stawianie 
niżej”. Praaktem, pierwotnym doświadczeniem aksjologicznym, które otwiera na 
świat wartości obiektywnych, chociaż go nie poznaje, jest miłość.

Zbieżna jest Tischnera i Schelera zasada odczuwania wysokości wartości, jej miej­
sca w hierarchii, czyli tzw. preferencja. O ile dla Schelera tym, co otwiera na świat 
obiektywnych wartości jest praakt miłości, o tyle dla Tischnera jest wspaniało­
myślność. Obaj myśliciele wskazują na zaburzenia w czuciu wartości: u Schelera 
znajdziemy resentyment156, nienawiść, pychę157 i zaburzenia życia emocjonalnego, 
Tischner zaś wymienia melancholię i lęk oraz wypływające z niego postawy, m.in. 
schowanie w kryjówce, czy zaburzenia psychiczne opisane przez A. Kępińskiego, 
które w Filozofii dramatu nabrały metaforycznego znaczenia.

156 Resentyment w ujęciu Schelera polega na deprecjonowaniu wartości przez człowieka, który nie 
może ich zrealizować. Jest to zafałszowanie samego odczucia wartości, bycie-w-nieprawdzie. Por. tenże, 
Resentyment a moralność, tłum. J. Galewicz, Warszawa 1977, s. 82.

157 Zob. tenże, O rehabilitacji cnoty, tłum R. Ingarden, „Znak” 1994, nr 8, s. 4-18.
158 Por. EAH, s. 393-397.
1,9 Por. M. Scheier, Pisma z antropologii filozoficznej i teorii wiedzy, tłum. S. Czerniak, A. Węgrzecki, 

Warszawa 1987, s. 272.
160 „Miłość jest ruchem, w którym każdy konkretny indywidualny przedmiot noszący wartości 

dochodzi do możliwych dla niego i zgodnie z jego idealnym przeznaczeniem najwyższych wartości; albo 
w którym osiąga on swoją idealną istotę wziętą w aspekcie wartości, która jest dla niego swoista”. Tenże, 
Istota i formy sympatii, tłum. A. Węgrzecki, Warszawa 1980, s. 250. I dalej: „Miłość do wartości osoby, 
tzn. do osoby jako rzeczywistości za pośrednictwem jej wartości, jest moralną miłością w ścisłym 
znaczeniu”. Tamże, s. 256.

161 „W miłości traci się siebie i zarazem odzyskuje siebie”. J. Tischner, Drogi i bezdroża miłosierdzia, 
Kraków 1999, s. 69; por. tenże, Impresje aksjologiczne, [w:] SLN, s. 178-179.

J. Tischner, podobnie jak M. Scheier, ujmuje osobę antysubstancjalnie. Filozof 
z Krakowa czyni człowieka podmiotem dramatu, którego najgłębsza „sobość”, 
Ja aksjologiczne zarazem ,jest” i „nie jest”, gdyż jako zadane buduje siebie, realizując 
wartości. Według niemieckiego fenomenologa, osoba jest bezpośrednio współprzeżytą 
jednością przeżywania, ale też jest czymś więcej, niż ogół przeżywanych aktów. 
Osoba swoim charakterem przenika każdy akt158.

Obu filozofów łączy koncepcja miłości ugruntowana w przekonaniu o obiektywnej 
wartości podmiotu. Dla Schelera miłość jest „instrumentem” kierującym akty emocjo- 
nalno-poznawcze na świat wartości159, i w tym znaczeniu jest neutralna aksjologicz­
nie. Pozytywność aksjologiczną i charakter dobra moralnego ma tylko wtedy, gdy jest 
skierowana na wartość własnej lub drugiej osoby160. Tischnera ujęcie miłości ekspo­
nuje jej dialogiczność: w miłości Ja i Ty są dla siebie i dzięki sobie161. Zdaniem kra­
kowskiego fenomenologa, warunek miłości stanowi Ja aksjologiczne, które odkrywa 
wartość Ja aksjologicznego drugiego i fascynuje się nim, niejako zatraca siebie. Odzy­



54 Rozdział 1

skuje natomiast w momencie odpowiedzi drugiego, również odkrywającego wartość 
mojego Ja .

Krakowski filozof idzie tropem M. Schelera zarówno w akceptowaniu, choć z pew­
nymi zastrzeżeniami, hierarchii wartości, jak i w sprawie podziału wartości na pozy­
tywne i negatywne. Każdej pozytywnej wartości, z wyjątkiem Ja aksjologicznego, 
przeciwstawia się wartość negatywna. Zdaniem M. Schelera, podział ma podstawę 
w istocie wartości, niezależnie od tego, czy możemy przeciwieństwa typu sprawiedli­
wość - niesprawiedliwość wyczuwać, czy nie. Niemiecki filozof bada tzw. apriorycz­
ne związki między wartościami, które są niezależne od tego, czy dane wartości zaist­
nieją, czy niezaistnieją. Nawet sąd: żadna wartość pozytywna nie może być wartością 
negatywną, nie jest wypowiadany w oparciu o zasadę wyłączonego środka (te zasady 
mają zastosowanie do zdań), lecz na podstawie apriorycznych związków między 
wartościami163. Wartości etyczne są, zdaniem niemieckiego fenomenologa, związane 
z nosicielami danymi jako realni (osoby), którzy nigdy nie mogą być dani jako 
przedmiot.

162 „Podzielam zdanie Schelera, który mówił, że miłość to odkrycie indywidualności, wartości tkwiącej 
w drugim”. D. Zańko, J. Tischner, Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 170. por. EAH, s. 366.

163 M. Scheier, Materialne apriori w etyce, art. cyt., s. 1513.
164 Por. J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności..., dz. cyt., s. 109. Scheier trafnie określił 

źródło hedonizmu i konsumpcjonizmu, którym jest niezaspokojenie w „głębszej” duchowej warstwie 
bytu. Intencja wywołania przyjemności w warstwie, w której najłatwiej wywołać uczucia, jest oznaką 
wewnętrznej rozpaczy. Zob. M. Scheier, O człowieku i sprawach ludzkich, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 
1975, nr 2, s. 224-225.

165 Zob. FSE, s. 386-387.
166 Zob. EAH, s. 378.

Warto zwrócić uwagę na jeszcze jeden wspólny wątek. Według Schelera, przeży­
ciu świadomości, że jestem zły, towarzyszy możliwie najgłębsze przygnębienie, 
przenikająca całe jestestwo rozpacz164. Do tego wątku nawiązuje Tischner już 
w rozprawie habilitacyjnej165, w kontekście sponiewierania Ja przez sprzeniewierzenie 
się wobec wartości Sacrum. Rozpacz z powodu radykalnego doświadczenia zła 
w sobie będzie centralnym wątkiem filozofii dramatu, zwłaszcza na kartach Sporu 
o istnienie człowieka. W rozumieniu Schelera wartości zakorzenione są ostatecznie 
w Bogu166.

Wskażmy jeszcze niektóre różnice między myślą aksjologiczną obu filozofów. 
Tischner uważa, że w hierarchii wartości zaproponowanej przez niemieckiego etyka, 
można by wyróżnić jeszcze dalsze ustopniowienia. Ponadto krakowski filozof nie 
zgadza się z poglądem Schelera, że prawda nie jest wartością. Scheier odrzuca reduk­
cję transcendentalną Husserla, w wyniku której dochodzi do ukonstytuowania trans­
cendentalnej świadomości jako podmiotu konstytuującego sens świata. Tymczasem 
Tischner dociera do aksjologicznego Ja, m.in. na drodze namysłu nad Husserlowskim 
Ja transcendentalnym. Już w rozprawie habilitacyjnej postawił pytanie o najbardziej 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 55

pierwotne doświadczenie egotyczne. Niestety, podjęte w dysertacji badania nie roz­
wiązały ostatecznie problemu167 i w Zakończeniu autor odesłał168 do swoich wcze­
śniejszych badań poświęconych Ja aksjologicznemu, które naszkicował w Impresjach 
aksjologicznych169.

167 „Końcowe zestawienie uzyskanych wyników ukazuje, że żadne z tych doświadczeń nie może 
sobie rościć pretensji do pierwotności, że przeciwnie - wszystkie one zakładają jakieś niesprowadzalne 
do niczego bardziej podstawowego doświadczenia transcendentalnej egotyczności”. FSE, s. 135.

168 Zob. tamże, s. 412.
169 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, [w:] tenże, SLN, s. 162-182.
170 Por. M. Scheier, O zjawisku tragiczności, tłum. R. Ingarden, [w:] Arystoteles, D. Hume i M. Scheier, 

O tragedii i tragiczności, Kraków 1976, s. 89.
171 Por. tenże, Stosunek wartości „dobry" i „zły" do pozostałych wartości i do dóbr, tłum. W. Galewicz, 

[w:] W. Galewicz [red.], Z fenomenologii wartości, dz. cyt., s. 62.
172 Wartości są szczególną odmianą bytów idealnych. Należą do sfery bytowej, w której „są” także 

twory logiki i matematyki. Hartmann właściwie podziela pogląd Ingardena (z eseju: Czego nie wiemy 
o wartościach?) twierdząc, że na pytanie, czym są wartości, „[...] nie uzyskano dotąd zadowalającej 
odpowiedzi, choć tak liczne teorie usiłują nas o tym pouczyć”. N. Hartmann, Systematyczna prezentacja, 
[w:] tenże, Myśl filozoficzna i Jej historia. Systematyczna autoprezentacja, tłum. J. Garewicz, Toruń 1994, 
s. 115.

173 „[...] świadomość może je [wartości - przyp. K. S.] wprawdzie uchwycić, bądź z nimi się minąć, 
jednak nie może ich wytwarzać, nie może dowolnie ustanawiać”. N. Hartmann, O istocie wartości 
etycznych, tłum. J. Filek, „Logos i Ethos” 1993, nr 2, s. 207.

174 „Jakże więc je [idee - przyp. K. S.] pojmował? Gotowej, wykończonej teorii idei nie posiadał, 
choć całe życie nad nimi rozmyślał. Był pewien, że istnieją, że są powiązane logicznymi związkami, 
że tworzą hierarchię, ale na naturę idej sam odkrywca nie miał ani jasnego, ani ustalonego poglądu [...] 
Nasuwały się dwie możliwości: pojmować idee bądź w sensie logicznym, bądź w religijnym. Jeśli nie są 
pokrewne znanej nam rzeczywistości, jeśli nie są ani fizyczne, ani psychiczne, to jedno z dwojga: albo są 
czymś „czysto idealnym”, służącym jako wzór i miara dla poznania i działania, ale istniejącym jedynie 
dla umysłu, albo też są realnością ale nam niepojętą nie ziemską boską. Platon najczęściej opisywał 

Zdaniem Schelera, „nosicielami” wartości moralnych są: osoba, cnoty i wady oraz 
akty moralne. Istotą dobra moralnego jest respektowanie porządku wartości170. 
W ujęciu niemieckiego fenomenologa, wartość moralna „dobro” względnie „zło”, 
w sensie absolutnym jest wartością „na barkach” aktu realizacji wartości najwyższej 
(dobro) lub najniższej (zło). Wartość dobra „tkwi” w akcie realizacji wartości pozy­
tywnych, zaś zła w akcie realizacji wartości negatywnych. Wartość dobra resp. zła 
w sensie względnym, pojawia się „przy okazji” realizacji preferowanej (dobro) 
lub stawianej niżej, odsuwanej (zło)171.

Przejdźmy do N. Hartmanna. Znamiennym rysem jego aksjologii jest także krytyka 
formalizmu Kanta i aprioryczność w poznaniu obiektywnych wartości. Dla Hartmanna 
wartości istnieją na sposób platońskich idei172, są zatem niezależne od świadomości173. 
Problem leży w tym, że sam Platon nie określił jasno idealnego sposobu istnienia. 
Grecki filozof widział dwie możliwości: interpretację immanentną i transcendentną, 
jednak wolno sądzić, że nie rozstrzygnął słuszności którejkolwiek z nich174. Zdaniem 



56 Rozdział 1

Hartmanna, ściśle rzecz biorąc, urzeczywistniamy nic samą wartość, gdyż ta przebywa 
w świecie idei, lecz jej materię. Specyficznym rysem wartości etycznych jest powin­
ność istnienia, tzn. irrealne wartości „domagają” się realizacji175.

idee w pierwszej interpretacji; ale mówił o nich także, że bytują w „nadniebiańskich miejscach” 
(co prawda w tych dialogach, w których głównie przemawiał przenośniami). Zapewne wahał się między 
obu interpretacjami, immanentną i transcendentną”. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii. Warszawa 1993, 
t. l,s. 88-89.

175 Por. J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności..., dz. cyt., s. 152.
176 Por. N. Hartmann, Najważniejsze problemy etyki, „Znak” 1974, nr 11, s. 1442.
177 Por. tamże.
178 Por. J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności..., dz. cyt., s. 189-191,
179 Tamże, s. 206-207. „Tak zwany glos sumienia jest podstawową formą pierwotnej świadomości 

wartości, jest sposobem - być może najbardziej elementarnym - w jaki poczucie wartości zdobywa sobie 
u człowieka posłuch”. N. Hartmann, O istocie wartości etycznych, art. cyt., s. 197.

180 „Człowiek nie kieruje się w życiu abstrakcyjnymi normami, prawami lub dogmatami, lecz ma 
przed oczyma postaci, wzoiy osobowe - obojętnie, czy są one natury prywatnej i przyświecają tylko 
jednostkom, czy też stanowią wspólne, historycznie inspirujące ideały”. Tenże, Ethos osobowości, tłum. 
W. Galewicz, [w:] W. Galewicz, N. Hartmann, Warszawa 1987, s. 293.

Dystansując się od panemocjonalizmu M. Schelera, N. Hartmann odmawia uczu­
ciom pełnego waloru poznawczego, pozostawiając im jednak jakąś rolę w poznaniu 
wartości. Poznanie owo wychodzi od emocjonalnego doznania wartości, dalej nastę­
puje reakcja uczuciowa na wartość w postaci wezwania do urzeczywistnienia, pozna­
nie realnej osoby, zdarzenia, a następnie aprioryczne poznanie wartości idealnej, które 
ma charakter intuicyjny. Dzięki tzw. aksjologicznemu zmysłowi wartości, możliwe 
jest odczucie „wysokości” wartości, natomiast „moc” wartości jest poznawana 
w negatywnej reakcji emocjonalnej, która pojawi się przy wystąpieniu przeciwko tej 
wartości176. Wartości moralne powstają jako „produkt uboczny” przy realizowaniu 
wartości przedmiotowych, co oznacza, że dobro moralne polega na życiu zgodnym 
z hierarchią wartości. Podobnie jak u Tischnera, szczególne znaczenie w etyce 
Hartmanna odgrywa fenomen wolności człowieka, która jest przede wszystkim 
wolnością do dobra lub zła177.

Dość zbieżna jest Hartmanna koncepcja „kręgu życiowego”178 z Tischnerowskim 
Umweltem osoby. Osoba, według Hartmanna, otwiera się na świat poprzez transcen­
dentne akty emocjonalne. One „wciągają” osobę w przestrzeń życiową, która jest 
polem tego, co się osobie przydarza. Osoba, wykraczając poza siebie, poza obcowa­
nie z osobami i rzeczami, wprowadza je w swój życiowy krąg, natomiast wyrwana 
z tego kręgu ginie. Świadomość wartości, praforma poczucia wartości dana jest 
pierwotnie każdemu człowiekowi w sumieniu179. Podobnie jak krakowski filozof, 
N. Hartmann dostrzega źródło moralności nie w abstrakcyjnych normach, lecz 
w żywym doświadczeniu wartości. J. Tischner stawia na sytuacje etyczne, 
N. Hartmann zaś na wzory osobowe stanowiące wyraz czystej, źródłowej świado- , , . i on
mości wartości .



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 57

Kolejnym myślicielem z kręgu fenomenologicznej materialnej etyki wartości, któ­
ry inspirował myślenie Tischnera, jest Dietrich von Hildebrand. Niemiecki fenome­
nolog przeciwstawia aprioryczności Kanta aprioryczność materialną, żywiąc przeko­
nanie, że sądy syntetyczne a priori odnoszą się nie tylko do geometrii i arytmetyki, 
lecz także do aksjologii i etyki. Według Hildebranda, w człowieku są trzy centra 
duchowe: serce, rozum i wola. Sercu przypada uprzywilejowane miejsce, z uwagi na 
to, że w odczuciu szczęścia i przy doświadczeniu daru, decydujący głos ma serce. 
Żywiołem woli jest moralność, rozumu - poznanie, zaś miłości serce181. W doświad­
czeniu i urzeczywistnianiu wartości specjalna rola przypada „sercu”. W tym posta­
wieniu w centrum „Serca”, jest Hildebrand spadkobiercą Pascala, który sądził, 
że w sprawach doniosłych rozum jakby traci moc, a „serce ma swoje racje, których 
rozum nie zna”182. Zdaniem niemieckiego aksjologa, dotychczas filozofia nie przy­
znawała Sercu należnej mu rangi183.

181 Serce jest ogniskiem wielu uczuć, tj. uczuciowych stanów cielesnych (np. zadowolenie z gorącej 
kąpieli), nieintencjonalnych psychicznych stanów emocjonalnych (niemotywowane przez wartości, 
irracjonalne, np. stan po spożyciu alkoholu), namiętności, intencjonalnych odpowiedzi uczuciowych 
(odpowiedź na to, co ważne), uczucia poetyckie. Por. tamże, s. 267-269.

182 B. Pascal, Myśli, tłum. T. Żeleński (Boy), Warszawa 1968, [1]. Dalej filozof stwierdza: „Nie ma 
nic równie zgodnego z rozumem jak to zaparcie się rozumu”. Tamże, [456]. To pozornie paradoksalne 
stwierdzenie Pascala płynie stąd, że postawił wiedzy wysokie wymagania, jak racjonaliści. Por. 
W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, Warszawa 1993, t. 2, s. 58. „Serce”, według Pascala, stanowiło 
„organ” poznawania świata wartości. Zdaniem filozofa, człowiek partycypuje w trzech, niesprowadzal- 
nych do siebie „porządkach”: cielesnym, duchowym i miłości. Te „porządki” odpowiadają płaszczyznom: 
danych zmysłowych - w porządku cielesnym; złożona z pojęć poznawczych płaszczyzna umysłowa - 
w porządku duchowym; płaszczyzna nadprzyrodzona w porządku miłości. Miedzy tymi „porządkami” 
zieje przepaść ontologiczna. Pełnię wiedzy o świecie koronuje, po poznaniu zmysłowym i umysłowym, 
trzecie źródło - serce. Por. W. Cichoń, Świat wartości i sposoby jego poznawania, [w:] W. Stróżewski [red.], 
Studia z teorii poznania i filozofii wartości, Wrocław—Warszawa—Kraków-Gdańsk 1978, s. 171—172.

183 Por. D. von Hildebrand, Serce. Rozważania o uczuciowości ludzkiej i uczuciowości Boga-Czlowieka, 
tłum. J. Koźbiał, Poznań 1985, s. 27.

Właściwym przedmiotem bezpośredniego poznania apriorycznego są tylko przed­
mioty idealne, w tym także wartości, przy czym „idealny” sposób istnienia oznacza 
nie tyle „nierealny”, ile bycie „specyficzną doskonałością”. Poznanie aprioryczne, 
uzyskiwane w bezpośrednim wglądzie w istotnościowe stany rzeczy, jest pewne. 
Poznanie przedmiotu idealnego jest ujmowaniem go w spostrzeżeniu konkretnego 
bytu posiadającego konkretne uposażenie jakościowe. Hildebrand twierdzi, że przed­
miot idealny jest autonomiczny, niezależny od przedmiotu, który posłużył do jego 
„uchwycenia”, natomiast wartości są poznawane w aktach spostrzegania odznaczają­
cych się intencyjnością. Spostrzeganie wartości może przybrać formę ich „widzenia”, 
jak „zdanie sobie sprawy” z piękna słuchanej muzyki lub „odczuwania”, gdy - na 
przykład - człowiek jest głęboko „poruszony” pięknem, którym się delektuje. Niemiec­
ki etyk wyróżnia także intuicyjną znajomość wartości, która polega na stałym odno- 



58 Rozdział 1

szcniu się do pewnego ich typu, a nie jedynie na chwytywaniu określonej wartości 
w danym czasie. W spostrzeżeniu wartości i poruszeniu przez wartość, „chwyta” ona 
za serce, które reaguje duchowym uczuciem-odpowiedzią. W doświadczeniu aksjolo­
gicznym przeplatają się przeżycia poznania wartości i uczuciowe odpowiedzi na 
wartość. Odpowiedzi uczuciowe serca na wartość wiążą się z powinnością, np. na 
uwolnienie niesprawiedliwie uwięzionego człowieka powinniśmy odpowiedzieć 
radością. Odpowiedzią uczuciową jest także miłość184, która - zarówno według Hilde- 
branda, jak i Tischnera, jest odpowiedzią na wartość drugiej osoby185. Związek osoby 
z wartościami moralnymi nie jest świadomie doświadczany, ponieważ „czucie się 
moralnie dobrym” w momencie spełniania czynu, jako rodzące się z pychy, osłabia 
związek człowieka z wartością186.

184 Zob. A. Siemianowski, Odpowiedź na wartość w interpretacji Dietricha von Hildebranda, 
[w:] T. Gadacz [red.], Zawierzyć człowiekowi..., dz. cyt., s. 368-380.

18:1 „Postawa miłości skierowanej ku drugiej osobie wykazuje dwa zasadnicze elementy. Afirmacja 
ukochanej osoby i gotowość oddania się jej, stanowiąca odpowiedź na jej wewnętrzne piękno, wyraża się 
z jednej strony w tęsknocie do uczestniczenia w jej istocie, do zjednoczenia się z nią, z drugiej zaś - 
w pragnieniu obdarowania oraz uszczęśliwienia tej drugiej osoby”. D. von Hildebrand, Fundamentalne 
postawy moralne, [w:] tenże, J. A. Kłoczowski, J. Paściak, J. Tischner, Wobec wartości, Poznań 1982, 
s. 45-46.

186 Zob. D. von Hildebrand, Trzy główne formy udziału człowieka w wartościach, [w:] tenże, Serce. 
Rozważania..., dz. cyt., s. 68.

187 J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności..., dz. cyt., s. 244.
188 Zob. D. von Hildebrand, Rola „obiektywnego dobra dla osoby" w dziedzinie moralności, tłum. 

J. Szewczyk, „Znak” 1975, nr 10, s. 1289-1308.
189 Można tu mówić o pewnych rodzajach dobra dla osoby. Dobro może polegać na: 1) „noszeniu” 

wartości pozytywnych; 2) obcowaniu z wartościami, np. mieszkanie w pięknej okolicy; 3) dobra elemen­
tarne, takie jak żywność, mieszkanie; 4) dobra uprzyjemniające życie. Por. D. von Hildebrand, Trzy 
główne formy udziału człowieka..., [w:] tenże, Serce. Rozważania..., dz. cyt., s. 167-198. Zob. tenże, Rola 
„obiektywnego dobra dla osoby"..., art. cyt., s. 1289-1308. Oprócz dóbr elementarnych i użytecznościowych, 
pozostałe są fundowane przez wartości. Zob. J. Galewicz, U podstaw aksjologii Dietricha von Hildebranda, 
„Znak” 1985, nr 4, s. 27 40.

190 Por. J. Galarowicz, W drodze do etyki..., dz. cyt., s. 252.

Jedna z podstawowych tez etyki Hildebranda to nieobojętność świata, mówiąca, że 
wypełnia go to, co jest dla nas znaczące, ważne, doniosłe, co nas dotyczy, porusza 
i obchodzi187. Hildebrandowska „aksjologiczność” świata jest dość zbieżna z ujęciem 
Tischnera. Wspólnym mianownikiem aksjologii obu filozofów jest także związek 
dobra i osoby. O ile autor Filozofii dramatu wskazuje na konieczność przyswojenia 
dobra przez osobę, przejścia tego dobra przez jakąś „mojość”, o tyle - zdaniem 
niemieckiego etyka - dobro jest tym, co koniecznie wiąże się z osobą188, jest dobrem 
dla niej189.

W odróżnieniu od Hartmanna, przypisującego wartościom byt idealny, Hildebrand 
uważa, że wartość jest realna wtedy, gdy realny staje się obiekt zawierający ją 
w swoim jakościowym uposażeniu190. Na drodze źródłowego poznania tak pojętej 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 59

wartości mogą się pojawić złudzenia aksjologiczne, dotyczące rozpoznania wartości 
moralnych jako wartości, oraz ich miejsca w hierarchii. Źródłem złudzeń aksjologicz­
nych, takich jak: totalny brak wrażliwości moralnej lub brak wrażliwości na niektóre 
wartości, są pycha i pożądliwość191. Reasumując, wyraźnymi wspólnymi rysami 
aksjologicznej refleksji J. Tischnera i D. von Hildebranda są: punkt wyjścia aksjologii 
i etyki, rola emocjonalności w doświadczeniu wartości, zaburzenia w percepcji warto­
ści i krytyka Kantowskiego formalizmu.

Tamże, s. 310 312.
192 J. Tischner, Swemu istnieniu zaufać, [w:] MWW, s. 40-41.
193 R. Ingarden, Książeczka o człowieku, Kraków 1975, s. 34.
194 Por. tamże, s. 38-39.
195 „To, co przyszłe, i to nieraz właśnie wtedy, gdy nie zależy ode mnie, wpływa na mnie już teraz: 

może mnie przekształcać. [...] to, co będzie, jeszcze actualier nie istnieje, ale mimo to, zapowiadając się 
jako coś, co albo z pewnością, albo tylko z mniejszą lub większą dozą prawdopodobieństwa stanie się 
rzeczywistością, staje się czynnikiem wpływającym na moje decyzje, a nawet na mnie samego”. Tamże, 
s. 51.

Na aksjologiczną myśl Józefa Tischnera oddziałał także jego nauczyciel z okresu 
seminarium na Uniwersytecie Jagiellońskim, Roman Ingarden. Tischner, śladem 
swego mistrza, podkreśla aksjologiczny wymiar bytu ludzkiego. Ingarden kreśli wizję 
człowieka, który, zakorzeniony w świat, może go pod pewnym względem przekra­
czać, ponieważ jest siłą twórczą. To, co ograniczonego wymiarem „zwierzęcości” 
człowieka wyróżnia w świecie, to nie arystotelesowska racjonalność, lecz odczuwanie 
wartości192. Nauczyciel Tischnera uważa, że człowiek odczuwa konieczność posiada­
nia i realizowania wartości, zwłaszcza moralnych i estetycznych. Według Ingardena, 
wierność wartościom wynika ze wspaniałomyślności, czyli realizujemy tylko i wy­
łącznie z tego względu, że są wartościami. Człowiek jest istotą wyjątkową, tylko 
on bowiem zdolny jest do budowania kultury, działania dla dobra drugiego człowieka, 
a nawet poniesienia za niego dobrowolnej śmierci. Innymi słowy, świat wartości, to 
świat specyficznie ludzki i jeśliby założyć nieistnienie człowieka w świecie kultury, 
rodzi się natychmiast pytanie, „czy moglibyśmy wówczas jeszcze żyć jak ludzie?”193. 
Przez tworzenie kultury realizującej wartości dobra, piękna, prawdziwości i prawa, 
możliwe jest osiągnięcie posłannictwa stanowiącego o człowieczeństwie, czyli „po­
średnictwa” pomiędzy przyrodą a rzeczywistością przeczuwaną w ucieleśnianych 
wartościach194. Ingarden sądzi, że człowiek naprawdę istnieje i jest wolny tylko wów­
czas, gdy odda siebie dobrowolnie na wytwarzanie dobra, piękna i prawdy. „Aktual­
ny” sposób bycia człowieka kształtują nadzieje, oczekiwania i obawy dotyczące 
przyszłości195. W myśli Tischnera „zwornikiem” teraźniejszości i przyszłości jest 
nadzieja, która z jednej strony dotyczy przyszłości, z drugiej zaś kształtuje teraźniej­
szość, wyznaczając wymiar heroizmu.

W jednym z tekstów Tischnera, kluczowym dla naszego aspektu rozważań, czyta­
my: „Gdy idzie o bliższe określenie sposobu istnienia wartości, to na ten temat wciąż 



60 Rozdział 1

trwają kontrowersje. Mówi o tym pięknie i wnikliwie studium R. Ingardena pt. Czego 
nie wiemy o wartościach, do którego odsyłam”196. W ramach namysłu nad budową 
wartości Ingarden rozróżnia: formę wartości, materię wartości, wartościowość warto­
ści oraz sposób istnienia wartości197. Autor Sporu o istnienie świata wyróżnia różne 
„twory aksjologiczne”, mianowicie: obok wartości skonkretyzowanych, czyli „uciele­
śnionych”, istnieją idealne istności wartości (Wertwessenheiten), na przykład histo­
ryczny czyn sprawiedliwy, oraz stojące poza realnym światem ogólne idee wartości, 
którym „w świecie” odpowiadają wartości skonkretyzowane w przedmiotach indywi­
dualnych. Dzięki zmianom zachodzącym w fundamentach bytowych wartości, są one 
włączone w czasowy przebieg rzeczywistości198.

196 J. Tischner, Wartości etyczne i ich poznanie, „Znak” 1972, nr 5, s. 637.
197 Por. R. Ingarden, Czego nie wiemy o wartościach, [w:] tenże, Przeżycie - dzieło - wartość, 

Kraków 1966, s. 92-113.
198 Tenże, Książeczka o człowieku, dz. cyt., s. 182. W cytowanym wyżej eseju: Czego nie wiemy..., 

filozof ukazuje trudności związane z badaniem ufundowania konkretyzacji wartości w przedmiotach 
indywidualnych oraz sensu tej konkretyzacji.

199 „Wartości nie są ani w tym sensie realne, w jakim jest prąd elektryczny przepływający przez drut, 
ani w tym sensie realne, jak realny jest np. gniew ludzki czy zachwyt, ale też wcale nie są tylko intencjo­
nalnymi odpowiednikami naszych uczuć, pożądań, pomyśleń czy ocen”. Tenże, Wykłady z etyki, 
Warszawa 1989, s. 337.

200 Byt absolutny charakteryzują następujące momenty bytowe: samoistność, pierwotność, samo­
dzielność i niezależność. Byt ten odznacza się ponadto aktualnością, nieszczelinowością oraz trwałością. 
Byt idealny wyróżniają momenty, takie jak: samoistność, pierwotność oraz nieaktualność. Realne są tak 
zwane przedmioty indywidualne, istniejące w czasie, tj. rzeczy, procesy oraz zdarzenia. Tak określone 
przedmioty indywidualne istniejące w teraźniejszości, jako najważniejszej - obok przeszłości i przyszło­
ści - „specyfice” istnienia, odznaczają się aktualnością, samoistnością, pochodnością, kruchością 
i szczelinowością. Ostatnim z wyróżnionych modi existentiae jest byt czysto intencjonalny, charaktery­
zujący się takimi momentami jak: pochodność, niesamoistność oraz nieaktualność. Tenże, Spór o istnienie 
świata, t. 1, Warszawa 1961, s. 123 -129 i 244-254.

Dla Ingardena sposób istnienia wartości jest pośredni między prostą realnością, 
a intencjonalnoscią , jednak me jest ostatecznie rozstrzygnięty, ponieważ wyróżnione 
na gruncie ontologii fundamentalnej sposoby istnienia i odpowiadające im dziedziny 
bytowe: byt absolutny, byt idealny, byt realny, czyli czasowo określony, oraz inten­
cjonalny200, nie wyczerpują wszystkich możliwości. R. Ingarden twierdzi, że materia 
wartości przesądza o tym, że wartości różnią się między sobą, jest ona momentem 
kierunkowym, wyznaczającym sposób realizacji wartości. Momentem aksjologicznym 
decydującym, że wartość jest wartością, jest wartościowość wartości. Moment ten jest 
wspólny wszystkim wartościom. Forma wartości, to jakaś istność, która nie może 
posiadać formy przedmiotowej, gdyż wartość jest zawsze „wartością czegoś”. Nie­
stety, autor Książeczki o człowieku niewiele mówi o tym, w jaki sposób układają się 
relacje między wartością skonkretyzowaną, idealną jakością wartości i ideą wartości. 
Wiemy na pewno, że idee wartości różnią się tak radykalnie od tego, co realne i inten­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 61

cjonalne, że nie mogą na to „działać”. Zawartości idei wartości można zestawiać, 
porównywać, analizować i dojść do twierdzeń ogólnych dotyczących rodzajów, ty­
pów, zależności i sposobu uporządkowania aksjologicznego uniwersum.

Zarówno w filozofii R. Ingardena, jak i J. Tischnera, wartości — szczególnie moral­
ne - mają charakter zobowiązujący, co oznacza, że niezrealizowanie ich w sytuacji, 
kiedy jest wezwanie do spełnienia tej powinności, obciąża człowieka odpowiedzialno- 
ścią i czym go winnym . Powinnosciowy charakter wartości wiąże się z każdą war­
tością, ale realizacja postulatu urzeczywistnienia wartości zależy od rodzaju wartości 
i na czym innym polega202.

201 M. Gołaszewska komentuje tę kwestię następująco: „[...] wartości istnieją w sposób konkretny 
wtedy, gdy są zrealizowane przez człowieka w określony sposób, że odróżnić je należy od idei i ideałów, 
ideałów także od szeregu czynników pozostających w obrębie psychiki człowieka, takich jak intencje 
i zamierzenia. Powinnościowy charakter wartości wiąże się z postulatem ich realizacji. Wartości nie są 
tym, co po prostu jest, lecz tym, co być powinno”. M. Gołaszewska, Metafizyka wartości, [w:] S. Sawicki, 
W. Panas [red.], O wartościowaniu w badaniach literackich, Lublin 1986, s. 68.

202 A. Węgrzecki zwraca uwagę na różnicę między powinnościowością istnienia wartości a zobowią- 
zywalnością wartości. Bez względu na to, czy jakaś wartość, np. sprawiedliwość, jest urzeczywistniana 
przez człowieka, czy też dopiero się tego „domaga”, „ciążenie” ku zaistnieniu trwale jej przysługuje, co 
znaczy, że należy do natury wartości. Odnośnie zobowiązywania wartości Węgrzecki stwierdza, że „[...] 
o ile traktować je jako szczególny rys samych wartości - właściwie nic nie mówiłoby o naturze wartości, 
zwłaszcza zaś o ich ciążeniu ku istnieniu. Zobowiązywanie jest odniesieniem do kogoś, kto byłby 
w stanieje podjąć i coś uczynić na rzecz wartości. Dopóki istnieje możliwość takiego działania, zobowią­
zywanie może znaleźć swoje wypełnienie”. A. Węgrzecki, Doświadczenie obecności wartości w świecie, 
[w:] M. Potępa [red.], Księga pamiątkowa dla uczczenia aktu nadania Księdzu profesorowi Józefowi 
Tischnerowi honorowego doktoratu Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 1997, s. 125.

"°3 „Ze zdumienia rodzi się pytanie i poznanie, zwątpienia o wynikach poznania - krytyczna próba 
i jasna pewność, z dogłębnego wstrząsu i świadomości zagubienia — pytanie o samego siebie”. K. Jaspers, 
Dwanaście odczytów radiowych, tłum. A. Wołkowicz, Wrocław 1995, s. 11.

204 Zob. J. Tischner, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 489.

1.3.3. Egzystencjalizm

Spośród myślicieli, których określamy mianem egzystencjalistów, bodaj najwięk­
szy wpływ na myśl J. Tischnera wywarli dwaj: G. Marcel i M. Heidegger. Z pewno­
ścią można by wskazać jeszcze wiele inspiracji myślą egzystencjalistów, jednak 
ukażemy tylko to, co konieczne dla zrozumienia Tischnerowskiej aksjologii. Chyba 
cały nurt egzystencjalizmu wyrasta z pewnego kryzysu człowieczeństwa, kryzysu, 
który sprawił, że w myśleniu trzeba było pochylić się nad człowiekiem, ale inaczej niż 
dotychczas. K. Jaspers widzi źródło filozofii w zdumieniu (Arystoteles), wątpieniu 
(Kartezjusz), a także „wstrząsie”203. Gdybyśmy chcieli zastosować klucz niemieckiego 
filozofa odnośnie źródeł myślenia w stosunku do Tischnera, byłby on filozofującym, 
dla którego wstrząsem204 była Kołyma i Oświęcim. Zdaniem Jaspersa, człowiek staje 



62 Rozdział 1

się sobą w odpowiedzi na sytuacje graniczne205. Tischner powie, że w sytuacjach 
granicznych objawia się prawda o Ja, ma miejsce manifestacja Ja. Jaspersa koncepcja 
egzystencji jest inspiracją do ukazania przez Tischnera własnego jej ujęcia: człowieka 
jako płynącej przez czas pieśni, której partyturą są wartości.

205 „Natomiast nasza reakcja na sytuacje graniczne sprowadza się bądź do ich maskowania, bądź też, 
jeśli podjęliśmy je naprawdę, do rozpaczy i odrodzenia: stajemy się sobą dzięki przemianie naszej 
świadomości bytu”. K. Jaspers, Dwanaście odczytów radiowych, dz. cyt., s. 13.

206 M. Heidegger, Co to znaczy myśleć?, tłum. J. Tischner, J. Mizera, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia 
współczesna, dz. cyt., s. 151.

207 G. Marcel i M. Heidegger protestowali wobec zaliczenia ich do grona „egzystencjalistów”.
208 „G. Marcel jest obecny we współczesnej filozofii przede wszystkim poprzez ethos rozwijanego 

przez siebie myślenia. Kluczową wartością stanowiącą o jakości ethosu, była dla niego wierność. 
Dotychczas było wiadomo: filozofia to miłość mądrości. Ale nikt przed Marcelem nie powiedział tak 
wyraźnie, że filozofia to także sprawa wierności - to forma zabezpieczenia przed pokusami zdrady”. 
J. Tischner, Gabriel Marcel, [w:] MWW, s. 165.

209 Znamienny jest tekst Marcela: „Sen nawyku, sen przesądu, sen dogmatyzmu, sen, który 
na przykład może nas przytępić tak dalece, że przestaniemy być wrażliwi na niesprawiedliwość tam, 
gdzie ona nie dotyka bezpośrednio nas czy tych, z którymi utożsamiamy się w większym lub mniej­
szym stopniu. Przejmujące odkrycie piekła obozów koncentracyjnych, nie tylko nazistowskich [...], 
zaznaczyło się w moim życiu punktem, który nazwę nie tyle punktem zwrotnym, ile raczej punktem 
przyspieszenia. Strażnik, którym być usiłowałem, nie może zadowolić się opisem czy analizą tych 
zjawisk, tak jakby były ograniczone w przestrzeni i czasie. Musi w nich dostrzec straszną aktualizację 
możliwości tkwiących w człowieku. Ich najmniejsze objawy każdy z nas musi wypatrzeć i ścigać 
w głębi samego siebie. Piekło Oświęcimia czy Brzezinki [...], to piekło upokorzenia” G. Marcel, 
Testament filozoficzny, tłum. S. Grygiel, „Znak” 1974, nr 7-8, s. 985-986. Zob. A. Latoń, Homo 
Viator - Homo Testis. Gabriel Marcel jako filozof świadectwa, [w:] J. Baniak [red.], Człowiek 
z przełomu wieków, dz. cyt., s. 113.

210 Tischner relacjonuje osobiste spotkanie z G. Marcelem tak: „Tam go zobaczyłem. Był już zupełnie 
niewidomy. Z mocno zaciśniętymi powiekami, szukając przed sobą drogi, podtrzymywany z boku wszedł 
na podium. Sala witała go długimi oklaskami, na stojąco. Dopiero gdy usiadł, usiedli zgromadzeni 
tłumnie słuchacze. Głos miał donośny, młody. Akcentował każde słowo, jak człowiek, który zna jego 
wagę. W ten sposób zmuszał nas, abyśmy również to samo odczuli. Powiedział wtedy, on, człowiek 
ślepy, że całe jego myślenie chciało jednego: dać świadectwo światłu, które przychodzi do każdego”. 
J. Tischner, Gabriel Marcel, [w:] MWW, s. 155.

M. Heidegger napisał, że „Człowiek uczy się, o ile w swoim czynie i bezczynie 
kieruje się na to, co istotowo ku niemu przemówiło. Uczymy się myśleć, zwracając 
uwagę na to, co daje do myślenia”206. P. Ricoeur mawiał, że do myślenia daje symbol. 
Co „dawało do myślenia” Tischnerowi? Za Ricoeurem przyznawał, że symbol. Chodzi 
jeszcze o to, jaki symbol? Symbolem tragedii XX wieku okazały się Kołyrna i Oświę­
cim. Symbole zła dawały do myślenia zarówno dialogikom, jak i reprezentującemu 
chrześcijański egzystencjalizm G. Marcelowi207. Waga, jaką twórca filozofii dramatu 
przywiązywał do ethosu filozofii208 i filozofa koresponduje ze spostrzeżeniami 
G. Marcela209, z którym spotkanie było dla Tischnera szczególnie ważnym doświad­
czeniem210. Według francuskiego myśliciela, powołaniem filozofa jest bycie strażni-



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 63

kiem prawdy, bycie jej świadkiem. Filozof winien chronić prawdę przed jej uprzed- 
miotawianiem, wykorzystywaniem do budowania ideologii takich, jak choćby mark­
sizm czy hitleryzm. Wykorzystywanie filozofii do tego typu celów nie może się 
spotkać z obojętnością filozofa, ponieważ jego ethos jest utworzony w dużej mierze 
przez odpowiedzialność.

Tischnerowskie badania świadomości podmiotu, poza kategoriami zaczerpniętymi 
zc świata zewnętrznego, mają swych poprzedników w osobach: M. Schelera211, 
H. Bergsona i G. Marcela. Scheier w analizach świadomości podkreślał, że przyczy- 
nowość, czas i przestrzeń nie mogą znaleźć zastosowania w opisach świadomości, bo 
zniekształcają obraz stosunków, które zachodzą między przeżyciami i aktami. Ludzkie 
Ja, zdaniem Schelera, odznacza się szczególną jednością, natomiast przynależność 
przeżyć do aktów świadomości nie jest przestrzenna ani przyczynowa212. G. Marcel 
także obywa się w swej filozofii bez pojęć formy, materii, itd.

211 Tenże, Filozojla człowieka. Zeszyt 1. Od antologii do metafizyki człowieka, Kraków 1986, s. 68.
212 Tenże, Genesis z ducha, art. cyt., s. 205.
213 Tamże, s. 206.
‘I4 Por. I. Strapko, Apologia nadziei..., dz. cyt., s. 64.

Por. J. Tischner, Czym jest filozofia, którą uprawiam?, [w:] MWW, s. 6; tenże, J. Żakowski, 
Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 94.

■16 Por. tenże, Książeczka pielgrzyma, Kalwaria Zebrzydowska 1990, s. 5; tenże, Ludzie z kryjówek, 
[w:] ŚLN, s. 412.

Autor Fenomenologii świadomości egotycznej w analizach przeżyć konscjentywnych 
idzie tropem G. Marcela, także podejmując zagadnienie nadziei i rozróżnienie pomiędzy 
„mieć” i „być”, które twórczo przepracował w ujęciu osoby jako bytu-dla-siebie. 
Nawiązując do wskazanego rozróżnienia, krakowski dialogik daje prymat „posia­
daniu”, ponieważ warunkiem możliwości uczestnictwa w dramacie jest osoba jako 
byt-dla-siebie, czyli taki byt, który ma siebie, przyswaja sobie dobro a siebie dobru. 
Wspólnym rysem myśli obu filozofów jest nie tylko myślenie „poza ontologią”, lecz 
także nadzieja jako jedno z centralnych pojęć ich filozofii. Wydaje się, że szczególną 
uwagę krakowskiego fenomenologa przykuwa właśnie Marcelowski opis nadziei, 
przenikającej wszystkie czynności człowieka. Jedność osobowa Ja, ukonstytuowana 
przez nadzieję, nie da się porównać z niczym, co znajdujemy w świecie zewnętrznym, 
ponieważ nadzieja jest w aktach świadomości, a one są w niej. Nadzieja nie jest ani 
motywem, ani tym bardziej przyczyną czynności człowieka, ale nie byłyby one bez 
nadziei możliwe213. O ile rozpacz, według Tischnera, jest sponiewieraniem człowieka 
przez zło, istnieniem nieusprawiedliwionym, o tyle dla Marcela stanowi powielanie 
stanu niewoli i zarazem szczególną próbę214.

Krakowski filozof, jak sam przyznawał, pracował nad ludzką nadzieją w czasie jej 
kryzysu215. Marcel z kolei chciał dać świadectwo „światłu”. Obaj myśliciele, dzięki 
związkowi człowieka z nadzieją, widzieli go jako człowieka w drodze - Marcel jako 
„Homo viator”, Tischner jako pielgrzyma216. Autor Filozofii dramatu zmierza za 



64 Rozdział 1

Marcelem, do przezwyciężenia myślenia Kartezjańskiego (cogito). Francuski filozof 
sądził, że myśl Kartezjusza czy Husserla chce zamknąć tajemnicę w ramach proble­
mu. W obszarze tajemnicy zjawia się „być”, natomiast w obszarze problemu 
- „mieć”. Problem, sięgając „stąd - dotąd”217, stoi przed człowiekiem do rozwiąza­
nia. W tajemnicę człowiek jest zaangażowany, ponadto, będąc przewyższającym go 
porządkiem, jest znakiem Kogoś. Problem i tajemnica domagają się ujęcia innymi 
metodami. Odpowiedzią na problem może być definicja, natomiast odpowiedzią na 
tajemnicę może być tylko metoda „konkretnych zbliżeń”, tj. opis przybliżający, 
z zachowaniem koniecznego dystansu, by nie paść ofiarą złudzenia, że „zapanowali­
śmy nad tajemnicą”218.

217 Por. G. Marcel, Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1962, s. 118.
218 J. Tischner, Gabriel Marcel, art. cyt., s. 156-157.
219 I. Strapko, Apologia nadziei..., dz. cyt., s. 63.
220 Por. G. Marcel, Homo viator, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1985, s. 65.
221 Por. I. Strapko, Apologia nadziei..., dz. cyt., s. 67.
222 Por. J. Tischner, Gabriel Marcel, art. cyt., s. 163.
223 W. Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 212.

Fenomenologiczny opis nadziei, będącej tajemnicą, może dotyczyć tylko kon­
kretnych form jej posiadania, czyli: „pokładać nadzieję w”, „mieć nadzieję, że”, 
„mieć nadzieję”219. Nadzieja pełni rolę wyrwania ludzkiej egzystencji z jakiejś 
ciemności, niewoli, ku „światłu”. Widziana w tej perspektywie niewola jest próbą. 
Struktura fenomenu nadziei jest podobna do struktury fenomenu daru: jeżeli dar 
zawiera sam akt darowania i odpowiedź obdarowywanego220, to nadzieja jest 
darem, na który człowiek winien odpowiedzieć. Zatem nadzieja jednocześnie 
zależy od człowieka w przyjęciu daru, jak i nie zależy, bo człowiek nie jest 
jej źródłem221. Kategorią daru posługuje się Marcel w opisie międzyosobowej 
komunii. Z uwagi na to, że komunia może być zagrożona zdradą, jej tworzy­
wem jest wierność jako uczestnictwo Ja w Ty i Ty w Ja. W tak rozumianej ko­
munii człowiek nie jest „właścicielem” tego, co ma najwartościowsze, lecz 
„depozytariuszem”, gotowym do złożenia daru. Znamiennym rysem osoby 
w ujęciu Marcela jest „rozporządzalność”222, korespondująca z Tischnerowską 
koncepcją bycia-dla-siebie-poprzez-ofiarę-za-innego, w której ponoszący dobro­
wolną ofiarę ma nadzieję na odzyskanie siebie.

Przejdźmy do Heideggera. W. Bonowicz, w biografii poświęconej krakow­
skiemu myślicielowi, zaznacza dwie znamienne inspiracje M. Heideggerem 
w twórczości Tischnera. Oprócz stylu językowego, obejmującego kryptocytaty 
z dzieł niemieckiego filozofa, odwoływanie się do jego sformułowań, takich jak: 
„sposób bycia”, „chcieć mieć sumienie”, „wybrać przeszłość według nadziei 
przyszłości”, „naprawdę daje do myślenia to, że jeszcze nie myślimy” itp., są nimi: 
dostrzeżenie czasowości ludzkiej egzystencji oraz kwestia autentyczności i bycia 
sobą223. Także od Heideggera pochodzi ważna w filozofii dramatu metafora 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 65

domu224. W kontekście wpływu pejzażu rodzinnych stron Heideggera na język 
filozofa, Tischner pisze, że: „Kto zna choć trochę pisma późniejszego Heideggera, 
ten łatwo dostrzeże, ile porównań, ile metafor i symboli wzięło się z tego leśnego 
i górskiego krajobrazu. Człowiek - będzie głosił Heidegger - to stróż prawdy 
bycia, to pasterz bycia, a sama prawda bycia odsłania się tak, jak dzięki prześwitom 
w gęstwinie leśnej odsłaniają się jej ostępy”225.

224 „[...] Heidegger pisał, że losem świata stała się bezdomność. To dodało mi odwagi na ten temat 
i pozwoliło na nowo odczytać doświadczenia, które miałem i które są stąd [tj. z Podhala - przyp. K. S.]

Po przeczytaniu Heideggera mogłem inaczej spojrzeć na moich kolegów i przyjaciół stąd, których 
podstawowym problemem było ożenić się i wybudować dom. Jest to też wynik refleksji, która przychodzi 
z zewnątrz i pozwala uchwycić podstawowy sens tego, co się wydarza”. A. Karoń-Ostrowska, Rozmowa 
z księdzem profesorem..., art. cyt., s. 15-16.

225 J. Tischner, Martin Heidegger, [w:] MWW, s. 117. W 1922 r. niemiecki filozof zbudował 
zaciszną chatę w górach Schwarzwaldu, w pięknie położonej miejscowości Todtnauberg. 
Tam powstawały główne zręby wyłożonej w Sein und Zeit filozofii. Por. J. Mizera, Ontologia 
fundamentalna Martina Heideggera, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia współczesna, dz. cyt., 
s. 81-82.

226 ZFC, s. 262-263.
227 M. Heidegger, Bycie i czas, tłum. B. Baran, Warszawa 1994, s. 59.
228 ZFC, s. 242.

Krótko prześledźmy Heideggerowskie zagadnienie egzystencji i bycia auten­
tycznego, by odnieść je do filozofii J. Tischnera. Autor Bycia i czasu stosuje 
porównanie ludzkiej egzystencji do melodii: tak jak melodia wybiega ku swemu 
ostatniemu akordowi, niosąc go w sobie, tak Dasein wybiega ku śmierci jako 
swemu końcowi, niosąc go w sobie. Przebija w tym porównaniu istotne dla egzy­
stencji znaczenie czasu. Ontologiczna interpretacja śmierci zmierza do tego, aby 
pomieścić ją w ogólnej strukturze troski obejmującej: „egzystencję”, „faktycz­
ność” i „upadanie”. Przejawem „egzystencji” jest wybieganie Dasein przed siebie, 
„faktyczność” oznacza, że Dasein jest już z góry rzucone w świat, natomiast 
upadanie, że zatraca autentyczność w przeciętności, bytuje „przed czymś”. Śmierć, 
jako umiejscowiona we wnętrzu troski oraz określona przez egzystencję, faktycz­
ność i upadanie, jest „najbardziej” własną możliwością Dasein”226.

Istota Dasein leży w jego egzystencji227, przy czym, egzystencjalne jest to, co nie jest 
„w-sobie”, lecz to, co jest „dla-siebie”. Dasein transcenduje siebie, pomiędzy bytem 
a byciem musi więc zachodzić różnica, którą Heidegger nazywa „ontologiczną”. Owa 
różnica nie jest różnicą między bytem a niebytem, lecz różnicą pomiędzy tym, co 
zostało uznane za byt, a tym, wskutek czego to uznanie było możliwe. Dasein jest 
własną możliwością - dzięki egzystencji jest bardziej tym, czym nie jest i raczej nie 
jest tym, czym jest. Sposobem bycia Dasein jest ciągłe projektowanie siebie w stronę 
możliwości. Poprzez „faktyczność”, Dasein odnajduje siebie zawsze z góry wrzucone 
w sytuację możliwości, ponieważ nie może uciec od zajmowanego w czasie i prze­
strzeni miejsca, ludzi oraz przedmiotów, którymi jest otoczone228. Pojęcie „faktyczno- 



66 Rozdział 1

ści” jest związane z „nastrojeniem”. Najbardziej pierwotne poznanie świata, zdaniem 
Heideggera, dokonuje się nie w aktach spostrzeżenia wyrażonych w sądach predyka­
ty wnych, jak sądził E. Husserl, lecz na poziomie „rozumienia” i „myślenia”, w któ­
rych kluczową rolę odgrywają „nastroje” i „emocje”229. Według niemieckiego filozo­
fa, w celu ujęcia siedliska prawdy, należy pytać o warunki możliwości prawdy 
w sądzie230. Sąd Arystotelesa zawierał dwa momenty: prawdziwości lub fałszu oraz 
apofantyczny, czyli odsłaniający. Zdaniem Heideggera, ten drugi moment został 
zepchnięty na margines. Warunkiem możliwości momentu apofantycznego w wypo­
wiedzi jest otwarcie się Dasein na świat i samego siebie. To otwarcie jest nie tylko 
siedliskiem prawdy, prawdą egzystencji, lecz także sposobem bytowania Dasein 
w świecie wyrażającym się poprzez „rozumienie” i „nastroje”. Dla Heideggera prawda 
egzystencji jest pierwotna względem prawdy przedmiotowej, czyli prawdy sądu lub 
spostrzeżenia uprzedmiotawiającego. Prawda egzystencji osiągana jest w wyniku 
decyzji Dasein w obliczu zagrożenia śmiercią wtedy, gdy przyjmuje na siebie winy, 
świadomość rzucenia w świat i stanie się sobą, czyli autentyczne231. Apel o autentycz­
ność przyjmuje u Heideggera postać zawołania: „chciej mieć sumienie!”232.

229 Tenże, Martina Heideggera milczenie o Bogu, [w:] MWW, s. 130.
230 Tenże, Od prawdy sądu do prawdy egzystencji, AC 1972, nr 2, s. 64.
231 Tamże, s. 64-66.
232 Wezwanie Heideggera „chciej mieć sumienie”, płynie stąd, że człowiek współczesny przestał „być 

sobą”, popadł w nieautentyczny sposób bycia. Krakowski filozof pisze: „Będzie sobą [człowiek - przyp. K. S.], 
gdy zdecyduje się spojrzeć w twarz swemu umieraniu, gdy przyjmie na siebie swą winę i swój los. Nie będzie 
sobą, jeśli ucieknie od siebie w zapomnienie, w tanią rozrywkę, w przeciętność, w ramki człowieka bez właści­
wości. Tak właśnie ucieka współczesny człowiek. Heidegger formułuje najcięższe oskarżenie pod adresem 
współczesnego człowieka: on przestaje być sobą”. Tenże, Martin Heidegger, art. cyt., s. 117.

233 ZFC, s. 285.
234 „Kluczowe pojęcia filozofii Heideggera mają wyraźnie aksjologiczny wydźwięk. Czym jest np. 

prawda w formule prawda bycia, jeśli nie jakimś dobrem człowieka? Czym jest prześwit prawdy, jeśli nie 

Wpływ twórczości Heideggera na filozofię Tischnera ukazują zawarte w tekstach 
krakowskiego filozofa implicite głosy polemiczne względem autora Sein und Zeit. 
Tischner ukazuje jego myśl jako „wyjściową sytuację” do rozwijanej przez siebie 
filozofii dramatu: „Patrząc na osiągnięcia filozofii Heideggera przez pryzmat filozofii 
dramatu, można stwierdzić, że jest ona wynikiem redukcji dramatu ludzkiego do 
dramatu stworzenia. Dasein szuka ocalenia przed własną nicością w ontologii, którą 
czyni następnie częścią swego bytu. [...] Dasein dokonuje po drodze identyfikacji 
bycia autentycznego z byciem sobą. Jest przekonane, że będąc autentyczne, będzie 
sobą. Jego troską jest troska o własne bycie. Wobraźmy sobie jednak, że Dasein jest 
autentycznie złe. Czy będzie wtedy sobą? Jeśli tak, to trzeba powiedzieć, że ontolo- 
giczny dramat człowieka nie jest dramatem najważniejszym. [...] Dramat ontologicz- 
ny jest tylko wstępem do dramatu agatologicznego”233. Zdaniem autora Sporu o ist­
nienie człowieka, Heidegger nie był w stanie uciec od myślenia według wartości234.



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 67

Niemiecki filozof chciał wydobyć refleksję filozoficzną z objęć ontologii, która już 
u Greków zagubiła prawdę bycia. Tischner idzie o krok dalej - prawda bycia jest 
istotna, ale chodzi o bycie usprawiedliwione. Heidegger jest, podobnie jak Kant, 
„myślicielem formy”, ponieważ charakter formalny ma zarówno zawołanie: „chciej 
mieć sumienie”, jak i zdecydowanie wobec śmierci czy sens bycia. Fenomenolog 
z Krakowa stoi na stanowisku, że formę wypełnia wartość, która jest elementarnym 
Co bycia235. Niektórzy z komentatorów236 poglądów Tischnera dopatrują się u późne­
go237 Heideggera wątku, który mógłby zainspirować autora Filozofii dramatu w po­
szukiwaniu najbardziej pierwotnego doświadczenia egotycznego.

tym, co przeciwne mrokom? A czym zdecydowanie, jeśli nie aktem ostatecznego samookreślenia 
w preferencji dokonanej na widok śmierci?”. Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 482.

235 Tenże, Martin Heidegger, art. cyt., s. 121.
236 „W Liście o humanizmie Heidegger posługuje się metaforą pasterza. Metafora ta odnosi człowieka 

w jakiś sposób do Ewangelii. Metafora dobrego pasterza z Ewangelii św. Jana wciąż stanowi głęboką 
inspirację nie tylko dla teologii, ale ma także ogromne znaczenie w myśleniu o człowieku. Wydaje się, że 
Tischner, jako kapłan i jako filozof, między innymi w tej właśnie metaforze odkrywał bliskość związku 
Ewangelii i współczesnej filozofii. Oto - jak czytamy u Heideggera - Człowiek nie jest panem bytu. 
Człowiek jest pasterzem bycia. [...] Zyskuje istotne ubóstwo pasterza, którego godność polega na tym, 
że samo bycie powołuje go do strzeżenia swej prawdy. Wołanie przychodzi jako rzut, z którego bierze się 
rzucenie przytomności (Dasein). Człowiek w swej dziejowej i o bycie opartej istocie jest tym bytem, 
którego eksistencją, to znaczy bycie, stanowi to, że zamieszkuje w bliskości bycia. Człowiek to sąsiad 
bycia. W przytoczonym powyżej fragmencie należy zauważyć, że u tak zwanego późnego Heideggera 
jest zawarta, chociaż nie wprost, myśl, którą Tischner sformułował jako koncepcję Ja aksjologicznego. 
Przypomnijmy: oto godność jest tym, co dane, co wzywa, co przywołuje do strzeżenia swej własnej 
prawdy”. S. Szary, Człowiek - podmiot dramatu..., dz. cyt., s. 72.

237 Tzw. „późny Heidegger” to twórczość po wydanym w 1927 r. Liście o humanizmie. W następnych 
publikacjach przeważają interpretacje Rilkego, Hólderlina oraz tekstów presokratyków, m.in. Parmenide- 
sa i Heraklita. Publikacje te są kontynuacją podstawowej koncepcji listu. U późnego Heideggera pojawia 
się motyw Boga, a człowiek nie jest już widziany jako miejsce pojawienia się nicości, lecz jako „strażnik 
bytowania”. Zamiast trwogi, w człowieku pojawia się radość i wdzięczność dla łaskawości byto­
wania. Heidegger uważa koncepcje Boga - proponowane przez myślicieli od Platona po Leibniza - jako 
prawomocne o tyle, o ile są „wynikiem” odpowiedzi na fundamentalne pytanie, co jest naprawdę: 
czy substancja, czy niezmienność, itd. Każdą z tych wizji znamionuje, zdaniem Heideggera, zapoznanie 
prawdy Bytowania. Por. J. Tischner, Martina Heideggera milczenie o Bogu, [w:] MWW, s. 134, 
140-141.

238 ZFC, s. 293.

J. Tischner uważa, że sens bycia przychodzi do człowieka przez doświadczenie 
drugiego w Spotkaniu, którego owocem jest odpowiedź na pytanie: co to znaczy 
naprawdę być? „Bycie autentyczne”, w prawdzie, to więź egzystencji z Dobrem, które 
jest pierwotniejsze od więzi z bytem. Z punktu widzenia ontologii, na gruncie której 
Heidegger usiłuje rozwiązać problem Dasein, właściwie nie wiadomo, czego dotyczy 
trwoga przed śmiercią. Trwoga może odsłonić się dopiero wtedy, gdy ukaże się jej 
dno, czyli obecność zła238. Polemista Heideggera podkreśla, że Dasein, szukając 
tożsamości poniżej siebie, niczego nie odnajduje. Drugi jawi się tu jako wróg, dlatego



68 Rozdział 1

Dasein jest skazane na samotność, stając wobec pytania: „być albo nie być?”, które 
samo jest znakiem upadku239. Krakowski fenomenolog uważa, że dramat Dasein, to 
jedynie dramat ontologiczny, podczas gdy właściwy ludzki dramat ma charakter 
agatologiczny. Wszelkie możliwe dramaty zawierały się w jednym dramacie pomię­
dzy człowiekiem a transcendencją. Ideałem dramatu jest zatem dramat religijny, ale 
tylko w wymiarze judeochrześcijaństwa240. Tischner czyni Heideggerowi istotny 
zarzut, że troska Dasein nie robi różnicy między odniesieniem do ludzi i przedmio­
tów241. W filozofii dramatu drugi człowiek to nie obcy, lecz byt wyznaczający pier­
wotne doświadczenie, które ma w sobie coś nie do odparcia, ponieważ jest on „naszą 
pierwszą oczywistością i zarazem naszym pierwszym wyzwaniem, drugi ofiaruje nam 
świat”242. W tym kontekście słuszna jest krytyczna konstatacja Tischnera, że Heide- 
ggerowska otwartość nastrójeniowa, chociaż ukazuje nieskończone pole możliwości, 
to nie uwzględnia odpowiedzialności człowieka, która jest istotnym rysem osoby jako 
bytu-dla-siebie243.

239 Tamże, s. 290.
240 FD, s. 23, por. tenże, „Życie wewnętrzne" osoby, AC 1993, nr 25, s. 513 514.
241 ZFC, s. 256-257.
242 Tenże, Prawda bycia i wolności, czyli filozofia po Heideggerze, [w:] MWW, s. 150.
243 ZFC, s. 244.
244 Por. tenże, Rozumienie - dziejowość - prawda, [w:] tenże [red.], Filozofia współczesna, dz. cyt., 

s. 171-172.
24’ Warto w tym miejscu przytoczyć spostrzeżenia H. Witczyka odnośnie zastosowania metody her­

meneutycznej przez Tischnera: „Metoda ta [kręgu hermeneutycznego - przyp. K. S.] polega na tym, że 
filozof wychodzi od opisu jakiejś ludzkiej rzeczywistości, ale wyraźnie w tym opisie inspiruje się moty­
wami biblijnymi, generalnie znanymi, obecnymi w kulturze. Wypracowany w ten sposób model filozo­
ficzny, dotyczący człowieka w świecie współczesnym, odnosi do podobnego modelu, który można 
znaleźć w Biblii. Doskonałym przykładem zastosowania kręgu hermeneutycznego jest analiza twarzy”.

1.3.4. Hermeneutyka

O wpływie hermeneutyki na filozofowanie Tischnera możemy mówić w podwój­
nym znaczeniu. Raz będzie chodziło o inspirację hermeneutyką jako nurtem filozo­
ficznym, drugi raz o stosowanie metody hermeneutycznej jako sposobie interpretacji 
tekstów. Dla rozważenia podejścia naszego filozofa do zagadnień antropologicznych 
i aksjologicznych interesujące jest znaczenie pierwsze. Hermeneutyka zmierza z jednej 
strony do zrozumienia zadanego do zrozumienia sensu, z drugiej zaś, do zrozumienia 
samego zrozumienia. Do pierwszego z wymienionych powyżej zadań posługuje się 
hermeneutyką literacką, natomiast do drugiego zaprzęga fenomenologię. Opis feno­
menologiczny ma naprowadzić na aprioryczne warunki możliwości rozumienia244.

Myśl Tischnera, zakorzeniona w Biblii, jakby sama domaga się stosowania metody 
hermeneutycznej245, w której przyjmuje się założenie, że istnieje jakaś rzeczywistość 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 69

będąca podstawą zabiegu odkrywania: „Założenie to nie zawsze jest wyraźnie sfor­
mułowane i nie zawsze pojawia się jako taki sam czynnik interpretacji w tekstach 
jednego i tego samego autora”246. Związek Tischnera z hermeneutyką nie jest ograni­
czony tylko do odkrywania nowego sensu tekstów biblijnych247, lecz można powie­
dzieć, że cała jego myśl ma hermeneutyczny charakter. Hermeneutyczne podejście do 
metafor kultury europejskiej, takich jak: Abraham, Edyp, Prometeusz248, Kartezjański 
złośliwy demon, obecnych zwłaszcza w „agatologicznym” okresie twórczości, było 
inspirowane przez myśl P. Ricoeura, którego zwrot „symbol daje do myślenia” Tisch­
ner często przytaczał.

I dalej: „Tischnerowi w odkrywaniu duchowej głębi i ponadczasowej logiki biblijnych narracji (a co za 
tym idzie, historii zbawienia) pomaga metoda kręgu hermeneutycznego. Jest to myślenie, które wychodzi 
od generalnych prawd Biblii, wnika w fenomen ludzkiego świata, by ze wzmocnioną siłą powrócić 
do Biblii, do konkretnych scen i ciągów wydarzeń”. H. Witczyk, Tischner w Biblii zakorzeniony, 
[w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Między potępieniem a zbawieniem". Myślenie religijne ks. Józefa 
Tischnera, Kraków 2004, s. 163.

246 J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., s. 159.
247 Przykład własnego, hermeneutycznego spojrzenia na narrację ewangeliczną o wydarzeniach 

od ostatniej wieczerzy do ukrzyżowania podaje Tischner w cytowanym wyżej artykule Perspektywy 
hermeneutyki, s. 111, przypis 25. Zagadnienie interpretacji tekstów językowych omawia w artykule 
Hermeneutyka ([w:] tenże [red.], Filozofia współczesna, dz. cyt.), gdzie przedstawia zasady 
hermeneutyki tekstu. Można by je streścić następująco: po pierwsze, by zrozumieć tekst, należy 
sobie wyjaśnić własne przedrozumienie. Po drugie, rozumiemy części przez całość, a nie odwrotnie. 
Po trzecie, „rozumieć coś, znaczy uchwycić jako coś”, czyli w kontekście, bez słówka „jest”. Np. 
można rozumieć Chrystusa jako nowego Adama (św. Paweł) lub jako „Alfę i Omegę” (T. de Chardin), 
s. 166-168.

248 „Mit Prometeusza, jak pisał Paul Ricoeur, jest propozycją rozumienia każdego istnienia ludzkie­
go”. FD, s. 67.

i49 Por. K. Rosner, Hermeneutyka jako krytyka kultury. Heidegger, Gadamer, Ricoeur, Warszawa 
1991, s. 196-200.

Autor Symboliki zła wszedł na drogę hermeneutyki, stawiając pytanie na gruncie 
antropologii filozoficznej. Pytanie to brzmiało: co to znaczy być człowiekiem? Ricoeur 
uznał, że metody filozofii są niewystarczające do odpowiedzi, stąd krok w stronę 
hermeneutyki. Filozof przejął od swego mistrza, G. Marcela, prymat problematyki 
egzystencjalnej, natomiast E. Husserlowi zawdzięczał metodę fenomenologiczną, 
zwłaszcza koncepcję intencjonalności. Głównym celem filozofii refleksyjnej Ricoeura 
jest przywrócenie naszej kulturze utraconego z rozwojem myśli krytycznej wymiaru 
sakralnego, aksjologicznego. Według francuskiego myśliciela, więcej niż cała nasza 
filozofia zawierają symbole249. Po odrzuceniu filozofii refleksyjnej w myśli Ricoeura 
możemy mówić o drugim etapie, w którym głównym problemem filozoficznym było 
pytanie, w jaki sposób człowiek osiąga samoświadomość? Krytyka filozofii refleksyj­
nej doprowadziła Ricoeura do wniosku, że samoświadomość nie jest dana bezpośred­
nio, lecz jedynie przez rozumienie niejasnych i zniekształconych znaków, przez które 
się wyraża, a więc na drodze interpretacji. Odrzucenie filozofii refleksyjnej na rzecz 



70 Rozdział 1

hermeneutyki oznaczało także odrzucenie wypracowanego przez tę filozofię pojęcia 
podmiotu konkretnego, zakorzenionego w życiu, usytuowanego w danej kulturze 
i w określonym momencie jej historii250. Termin „interpretacja”, w ujęciu Ricoeura, 
ma odniesienie do całego procesu poznania w naukach humanistycznych i społecz­
nych. Interpretacja stanowi dialektyczną jedność wyjaśniania i rozumienia. Język jest 
koniecznym przedmiotem analizy antropologicznej, ponieważ w nim dokonuje się 
rozumienie siebie i świata oraz utrwalenie i przekazywanie naszego doświadczenia 
innym251.

250 Por. tamże, s. 224-255.
251 „Ricoeur uważa, że jesteśmy dzisiaj jakby zamknięci w wieży Babel [...]. Nie pojmujemy wielkiej 

mitologii ludzkości. Nasi przodkowie są dla nas istotami nieznanymi. Nie rozumiemy mitów o Promete­
uszu, wielkich tekstów babilońskich, asyryjskich, nie rozumiemy także wielkich tekstów biblijnych. Stąd 
potrzeba hermeneutyki, aby nawiązać kontakt nie tylko między sobą między jedną dyscypliną naukową 
a drugą ale także, aby nawiązać kontakt z epokami minionymi, bo bez takiego kontaktu niemożliwa jest 
ciągłość naszej kultury”. J. Tischner, Hermeneutyka, [w:] tenże [red.]. Filozofia współczesna, dz. cyt., 
s. 163. Droga myśli Ricoeura wiodła od filozofii refleksyjnej, przez hermeneutykę mitów i symboli, 
po hermeneutykę tekstu. Zetknięcie się z osiągnięciami psychoanalizy (freudowskie id, ego, super ego) 
wpłynęło na zakwestionowanie przez Ricoeura możliwości filozofii podmiotu, Ja transcendentalnego 
i samoświadomości. Por. K. Rosner, Hermeneutyka jako krytyka..., dz. cyt., s. 196-264.

252 J. Tischner, Hermeneutyka i język, [w:] tenże [red.], Filozofia współczesna, dz. cyt., s. 189.
253 Chodzi tu o cztery grupy mitów, tj. sumeryjsko-akadyjski, judeochrześcijański, prometejski oraz 

platoński mit „duszy wygnanej”, w których są obecne różne koncepcje zła i wyzwolenia z niego. Zob. 
P. Ricoeur, Symbolika zła, tłum. S. Cichowicz, M. Schab, Warszawa 1986. Por. J. Tischner, Hermeneutyka 
i język, [w:] tenże [red.]. Filozofia współczesna, dz. cyt., s. 191.

254 A. Dobosz, Symbolika zla a filozofia praktyczna Paula Ricoeura, „Filo-Sofija” 2001, nr 1, s. 73.
235 J. Tischner, Perspektywy hermeneutyki, [w:] MWW, s. 88.

Tischner idzie wyraźnie za P. Ricoeurem, dopracowując jego koncepcję her­
meneutyki o aspekt aksjologiczny. Ricoeur interesuje się symboliczną mową mitu, 
w której człowiek opisuje tajemnicę swego zła (winy), z uwagi na to, że granice 
wolności człowieka, zdaniem francuskiego myśliciela, wyznacza świadomość winy. 
Człowiek nie czyni dobra, którego chce, lecz zło, którego czynić nie chce. Na tej 
drodze badawczej Ricoeur chce uchwycić wymiar wolności człowieka252. Francuski 
filozof zauważa, że język religii ma charakter symboliczny i przez niego przejawia się 
Transcendencja, Sacrum. Naszą sytuację egzystencjalną zaczynamy rozumieć, inter­
pretując symbole, w szczególności symbole zła253, rozszyfrowanie w odpowiedni 
sposób zawartego w nich przesłania ukazuje bowiem, że Sacrum ustanawia naszą 
egzystencję w sposób absolutny jako wysiłek i pragnienie bycia254. Ricoeura analizy 
mitologii genezy zła i mitologii wyzwolenia się od zła doprowadzają Tischnera do 
wniosku, że źródłem symbolicznej funkcji języka jest aksjologiczne doświadczenie 
Sacrum. Krakowski filozof podkreśla, że język religijny ma charakter aksjologiczny, 
bo mówi o człowieku żyjącym konkretnymi wartościami i dokonującym między nimi 
wyborów255. Rozumienie mówiącego i działającego „poprzez” tekst religijny Sacrum 



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologią J. Tischnera 71

jest możliwe jedynie wówczas, gdy człowiek będzie bytem „rzędu aksjologicznego”. 
Ja aksjologiczne jest warunkiem rozumienia zarówno siebie w świecie wartości, jak 
i tekstu religijnego. Zadaniem hermeneutyki religijnego języka symbolicznego jest 
„odsłonięcie objawienia”: „hermeneutyka, idąc aż do samego kresu języka symbolu256, 
dotyka metafizyki - metafizyki objawiającego się Boga i metafizyki tworzącego się 
człowieka”257.

256 Rolę mitu w przekazie treści ukazuje Tischner (na kanwie polemiki z książką H. Einstein, Uwagi 
ateisty o micie Ukrzyżowania, Poznań 1997) następująco: „Mit wyraża i opisuje językiem symbolicznym 
najgłębsze treści ludzkiego doświadczenia, starając się dać odpowiedź na podstawowe niepokoje czło­
wieka - niepokój miłości i cierpienia, dobra i zła, początków i końca wszystkiego. Nie odchodzi on 
od zobowiązania narzucanego człowiekowi przez ideał prawdy. Wyznacznikiem ideału nie jest jednak 
to pojęcie prawdy, którym operują nauki pozytywne. Bliższe jest mu pojęcie prawdy jako osadzenia 
w istnieniu, jako świadomości fundamentalnego bycia sobą wedle ogólnego sensu wyszukiwanego 
przez mit”. Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 69-70.

257 Tamże, s. 113.
2:18 Por. B. Trocha, Józefa Tischnera od-czytywanie świata, art. cyt., s. 42-43.
279 Zob. T. Gadacz, Filozofia człowieka jako filozofia losu, Bydgoszcz 2000, s. 14.
260 ZFC, s. 245.

Zastosowanie metody hermeneutycznej przez Tischnera widzimy choćby na kar­
tach Filozofii dramatu, w analizie pokusy, lub w Sporze o istnienie człowieka, gdzie 
autor nieprzypadkowo posiłkuje się metaforą Kartezjańskiego złośliwego geniusza, 
czy tekstami Boskiej komedii Dantego. Przypomnijmy, że w ujęciu hermeneutycznym 
nic chodzi o to, co tekst mówi zgodnie z intencją autora, lecz o to, co mówi tekst do 
mnie, w mojej konkretnej sytuacji egzystencjalnej. Można postawić pytanie: co mówi 
tekst Dantego Tischnerowi? Mówi, że zło, którego oblicze ukazuje Boska komedia, 
nie prowadzi do śmierci człowieka. Opisując człowieka rzuconego w dramat, którego 
finał może być tragiczny, bo człowiekowi zagraża zło, krakowski filozof zmierza do 
odsłonięcia istoty człowieka i świata (sceny)258. Głównie chodzi mu o hermeneutykę 
rozumianą nie jako sztuka interpretacji tekstów, lecz metoda filozoficzna. U źródeł 
powyższej metody leży założenie, że nie tylko tekst literacki, lecz także człowiek 
i świat jest rzeczywistością „złożoną” z uporządkowanych sensów (znaczeń). Her­
meneutyka w pierwszym znaczeniu jest teorią rozumienia obejmującą całość ludzkich 
sposobów doświadczania świata259: „Celem rozumienia hermeneutycznego jest wydo­
bycie na jaw podstawowych treści i struktur, które stanowią o samowiedzy i samo­
świadomości człowieka oraz określają jego specyficznie ludzkie sposoby bycia. [...] 
Dzięki niemu filozofia człowieka uzyskuje wymiar sokratejski: ten, kto rozumie 
człowieka staje się - jak Sokrates - akuszerem, który pomaga, by w człowieku urodził 
się człowiek”260.

Potrzeba hermeneutyki wiąże się z tym, że człowiek zazwyczaj nie jest świadomy 
obecności rozumienia w swoich sposobach bycia w świecie i trzeba wydobyć rozu­
mienie i jego strukturę. Rozumienie spontanicznie odnosi to, czego nie pojmuje, 



72 Rozdział 1

do tego, co jest już jakoś zrozumiałe, czyli do przedrozumienia. Związek między 
przedrozumieniem a rozumieniem określa Tischner jako „spiralę hermeneutyczną”. 
Co to oznacza? Z jednej strony przedrozumienie umożliwia zrozumienie, z drugiej 
strony, wynik poznawczy może zmodyfikować horyzont zrozumiałości, czyli przedro­
zumienie261. W związku z tym, że czas przynosi coraz to nowe rozumienie, poznanie 
jako rozumienie winno być zakorzenione w tradycji, dziejach i języku.

261 J. Tischner, Hermeneutyka, [w:] Z. Pawlak [red.], Katolicyzm A-Z, Poznań 1982.
262 Por. Tenże, Perspektywy hermeneutyki, art. cyt., s. 103-104.
263 Rozróżnienie na przedrozumienie i rozumienie weszło do hermeneutyki od czasów Bultmanna. 

J. Tischner, Rozumienie, dziejowość, prawda, AC 1973-1974, nr 5-6, s. 347-358.
264 Por. J. Mizera, Ontologią fundamentalna Martina Heideggera, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia 

współczesna, dz. cyt., s. 84-88.
265 M. Heidegger, Co to znaczy myśleć?, tłum. J. Tischner, J. Mizera, [w:] tamże, s. 154.

Hermeneutyka filozoficzna obejmuje dziś kilka kierunków, a szczególne miejsce 
w dwudziestowiecznej filozofii zdobyła dzięki Heideggerowi. U niemieckiego filozo­
fa pojęcie hermeneutyki może mieć co najmniej dwa znaczenia. Najpierw jako metoda 
opisu struktury Dasein, przy czym jest ono traktowane niczym tekst do interpretacji, 
w którym trzeba wydobyć ukryte treści. W drugim znaczeniu chodzi o odkrycie 
reguł, które rządzą spontaniczną „interpretacją” przez Dasein otaczającego świata 
i siebie w tym świecie. Osiągnięcie tego celu prowadzi przez analizę rozumienia262. 
Heideggerowska analityka zmierza do „odkrycia” sposobów bytowania Dasein.

Przeciwstawiając byt o strukturze Dasein Husserlowskiej koncepcji Ja transcen­
dentalnego, Heidegger przezwycięża tradycję Kartezjańskiego cogito. Niemiecki 
filozof unika mówienia o subiektywności, natomiast redukcję fenomenologiczną widzi 
jako odwrócenie uwagi od badanego na gruncie ontologii bytu w kierunku rozumienia 
sensu bycia. Z uwagi na to, że bycia nie możemy zdefiniować - gdyż każda definicja 
bycia zawierałaby słowo „jest”, a o nie właśnie pytamy - należy dążyć do jego zro­
zumienia. Zdaniem Heideggera, posiadamy jakieś przedpojęciowe263 zrozumienie 
bycia już wtedy, gdy napotykamy jakiś byt, ponieważ jest on dostępny wraz ze swym 
byciem. Przedpojęciowe rozumienie bycia ma charakter projektowania urzeczywist­
nianych przez Dasein możliwości, które dotyczą zarówno Dasein, jak i bytów 
w świecie264. Heidegger mówi, że: „Dowieść - tzn. wyprowadzić z właściwych 
założeń - daje się wszystko. Ale wskazać - pokazaniem otworzyć drogę nadejściu 
- daje się tylko niewiele, a to niewiele, jeszcze ponadto rzadko”265.

Autor Bycia i czasu wyjaśnia różnicę między ontologią i ontyką. Ontyka zakłada 
uprzednie „ujawnienie” się bytu w horyzoncie bycia, dlatego pytając o składniki bytu, 
relacje między bytami itp., stanowi naukę wtórną względem ontologii. Ta natomiast 
zmierza do ujawnienia samego horyzontu bycia, dzięki czemu coś może w ogóle być 
uznane za „bytujące”, „czyli za byt”. Celem ontologii fundamentalnej jest wydobycie 
przez analizę świadomości na jaw tego, co podstawowe, chociaż ukryte na dnie czło­



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 73

wieka266. W filozofii Heideggera fenomen jest złożony z wielości warstw sensu, 
dlatego to, co znajduje się na powierzchni, nie musi stanowić istoty zjawiska. Właści­
wą metodą badawczą jest hermeneutyka sensu, która - jako analityka Dasein - jest 
„rozjaśnieniem rozumienia”. To rozjaśnienie z kolei jest sposobem bytowania Dasein. 
Świat jest horyzontem, jakby światłem wydobywającym na jaw rzeczy, w którego 
obrębie coś może być dane, lecz on sam nie jest dany.

266 ZFC, s. 237.
267 FSE, s. 382.
268 J. Tischner, Perspektywy hermeneutyki, art. cyt., s. 103-104.
269 Zob. S. Szary, Człowiek - podmiot dramatu..., dz. cyt., s. 26-30.
270 J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., s. 137. Na temat Kępińskiego pisał Tischner z pietyzmem: 

„Ten wie o człowieku więcej niż Freud, Heidegger, Levinas. W moim przekonaniu to pierwsza po polsku 
odczuta, po polsku napisana, z polskiej dobroci płynąca, a zarazem uniwersalnie mądra, polska filozofia 
człowieka. Zarazem jakiś niezwykły sposób ratowania człowieka przed światem i przed samym sobą”. 
Tenże, Czym jest filozofia, którą uprawiam, art. cyt., s. 8.

Prawdziwe bytowanie człowieka, zdaniem Tischnera, to bytowanie rozumiejące. 
Krakowski filozof posiłkuje się Heideggerowską analityką Dasein, przepracowując ją 
w świetle aksjologii. Heideggerowskie rozumienie (Verstehen) ogranicza się do pew­
nej struktury formalnej ukazującej przebieg rozumienia, lecz nie dotyka treści. 
Zdaniem Tischnera, osoba szukająca swego miejsca pojętego jako ethos i Umwelt, 
w którym odnajduje siebie, bytuje zarazem na sposób rozumiejący. Domeną osoby 
jest działanie w świecie. Bytowanie rozumiejące - to umiejętność działania w świecie, 
w horyzoncie wartości, czyli umiejętność odpowiedzi na propozycje świata realizacją 
wartości. Między rozumiejącym działaniem osoby a światem zachodzi wzajemne 
uwarunkowanie: „Rozumienie jest zarazem warunkiem możliwości działania w świę­
cie zdarzeń, jak istnienie świata zdarzeń jest warunkiem możliwości pojawienia się 
rozumienia”267. Ostatecznie Tischner traktuje Heideggera jako formalistę, twierdząc za 
Ricoeurem, że hermeneutyka typu freudowskiego czy heideggerowskiego może 
dostarczyć jedynie formalnych reguł interpretacji tekstów268.

1.3.5. Inne źródła

Spośród wielu innych inspiracji Tischnera warto zwrócić uwagę na znaczenie 
dokonań polskiego psychiatry, Antoniego Kępińskiego, oraz idealistycznej filozofii 
G. W. F. Hegla. Można zadać pytanie, dlaczego myśl A. Kępińskiego, bardziej psy­
chiatry niż filozofa, tak mocno wpłynęła na poglądy Tischnera?269 Odpowiedź daje 
chyba sam filozof, szukający prawdy o człowieku i bycia w prawdzie: „Człowiek 
Kępińskiego woła o prawdę, prawda jest jego głównym głodem”270, dla Tischnera zaś 
wartością, choć nie najwyższą, to podstawową - warunkującą realizację wszelkich 
innych wartości. Człowiek w ujęciu polskiego psychiatry odznacza się otwartością 



74 Rozdział 1

na siebie, innych i świat, a w jego „naturze” leży wymiana informacji z otaczającym 
go środowiskiem. Zaburzenia „metabolizmu informacyjnego” prowadzą do różnych 
chorób psychicznych typu nerwice, schizofrenia, psychopatia271. Powyższe ustalenia 
psychiatryczne dobrze wpisują się w Tischnerowską filozofię Spotkania, którego 
dialog bywa zakłócony, gdy jeden z uczestników zakłada na twarz maskę. Zaintere­
sowanie poglądami Kępińskiego jest tym bardziej zrozumiałe, że w ramach psychiatrii 
znalazł on miejsce na antropologię filozoficzną i etykę272. Dokonania Kępińskiego na 
gruncie psychiatrii zainspirowały Tischnera zwłaszcza w kwestii poznania drugiego 
człowieka, czego warunkiem jest jego postawa „otwarcia” na mnie i mnie na drugie­
go. Całość uwarunkowań otwarcia określa Tischner jako ethos - miejsce, w którym 
człowiek czuje się bezpiecznie, zadomawia się, bo jest „u-siebie”, zatem nie musi się 
maskować.

271 Zob. A. Kępiński, Schizofrenia, Warszawa 2001; Poznanie chorego, Warszawa 2002; Psychopatie, 
'Wa.rsz.asm 2002.

272 J. Tischner, Polski kształt..., dz. cyt., s. 137
273 Tenże, Filozofia wypróbowanej nadziei, [w:] MWW, s. 397-398.
274 „[...] nie ma wczucia bez jakiegoś rozumienia i nie ma rozumienia bez jakiegoś wczucia”. Tamże, 

s. 398.
275 Tamże, s. 406.
276 Tamże, s. 405.
277 Tamże, s. 401-402.

Według krakowskiego psychiatry, podstawowymi warunkami możliwości pozna­
nia drugiego są: ujrzenie w nim jego człowieczeństwa („pozwolić być”), powstrzy­
mywanie się od wydawania osądu (w kategoriach: dobry - zły), uznanie jego wolności 
i wartości. Takiemu spojrzeniu na drugiego człowieka nie sprzyja technicyzacja życia, 
chcąca również samego człowieka potraktować technicznie, tzn. jako bardziej lub 
mniej sprawnie działającą maszynę techniczno-społeczną273. Zdaje się, że do koniecz­
nych dla poznania drugiego i wzajemnie z sobą sprzęgniętych pojęć „rozumienia” 
i „wczucia” odnosi Tischner zasadę spirali hermeneutycznej274. Krakowski filozof za 
Kępińskim przytacza obecne w schizofrenii sytuacje zaburzenia zmysłu rzeczywisto­
ści, które korespondują z opisanymi przez fenomenologię zaburzeniami „momentu 
tetycznego” aktu intencjonalnego, czyli stwierdzenia istnienia przedmiotu. W opisa­
nym przez polskiego psychiatrę „zjawisku schizofrenicznego olśnienia” ujawnia się 
wartość samego siebie i wartość prawdy275.

W przywracaniu właściwego zmysłu rzeczywistości A. Kępiński przywiązywał 
dużą wagę do terapii grupowej i świadomości aksjologicznej. Zdaniem Tischnera, 
różne przejawy schizofrenii można widzieć w świetle zaburzeń czucia wartości, które 
bezpośrednio dane są na drodze emocji276. Człowiek chory na schizofrenię zatraca 
różnicę między światem zewnętrznym a wewnętrznym - świat zewnętrzny może stać 
się częścią świata wewnętrznego (puchnięcie ja), lub na odwrót - intymne przeżycia 
mogą być odczuwane jako należące do obcego, wrogiego świata277.



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 75

Schizofrenie, opisane przez polskiego psychiatrę, mają metaforyczne zastosowanie 
w Tischnerowskiej filozofii dramatu. Kim w przestrzeni obcowań staje się człowiek 
z kryjówki? Przede wszystkim kimś zalęknionym278. Drugi człowiek jawi się jako 
obcy, czyli ten, który zagraża, a z drugiej strony jest potrzebny. Człowiek z kryjówki 
„umieszcza” drugiego w przestrzeni aksjologicznego przeciwieństwa, co powoduje, że 
jedyną możliwą relacją jest zawładnięcie nim na płaszczyźnie uczuć. Tym, co chroni 
człowiek w kryjówce, jest poczucie własnej godności, które wydaje mu się zagrożone 
przez drugiego279. Poczucie zagrożenia to skutek otoczenia ścianami złudzeń, dlatego 
jedynym panaceum dla człowieka z kryjówki jest schronienie się pod skrzydła praw­
dy. Punktem zwrotnym w wychodzeniu z kryjówki jest odczucie aksjologicznego Ja, 
czyli tego, że jestem wartością nawet wówczas, gdy inni dowiedzą się o mojej praw­
dzie. „Błąd kryjówki nie polega na tym, że człowiek ma w niej swoje miejsce, ale na 
tym, że nie dopuszcza do niego innych, obawiając się, że chcą go tego miejsca po­
zbawić”280.

278 „[...] przypomnijmy to, co dotyczy wszystkich odmian psychopatii: organizacja przestrzeni posia­
da wyraźnie lękowe zabarwienie. Mówiąc konkretniej: barwi ją to. Lękliwa tęsknota za drugim, lękliwa 
ciekawość jego tajemnicy, lękliwa ofiarność za niego, lękliwe oczekiwanie słów prawdy, lękliwa wier­
ność, lękliwa miłość, lękliwa nienawiść itp. Lęk przejawia się mniej lub bardziej ostrą agresją”. Tenże, 
Ludzie z kryjówek, [w:] MWW, s. 426. Artykuł stanowi refleksję na kanwie Psychopatii Kępińskiego. 
Por. J. Tischner, Miłość niemilowana, dz. cyt., s. 16.

279 Zob. J. Tischner, Dramat cielesności - krajobraz wstydu, „Znak” 1995, nr 8, s. 76-87.
2811 A. Karoń-Ostrowska, Rozmowy z księdzem profesorem, art. cyt., s. 8.
281 J. Tischner, Ludzie z kryjówek, art. cyt., s. 426.
‘82 Por. tenże, Pozwolić drugiemu być, „W drodze” 1977, nr 5, s. 60.
283 R. Panasiuk, Ksiądz Tischner czyta Hegla, [w:] W. Zuziak [red.]. Pytając o człowieka. Myśl filo­

zoficzna Józefa Tischnera, Kraków 2001, s. 35; Por. SOIC, s. 17 oraz: tenże, Spowiedź rewolucjonisty, 
Kraków 1993, s. 102, 107.

Krakowski psychiatra upatruje przyczynę skrycia się człowieka w kryjówce we 
współczesnych warunkach cywilizacji. Warunkiem wyzwolenia człowieka z lęku jest 
przewrót w sposobie przeżywania wartości i polega na otwarciu na prawdę i drugiego 
człowieka281. „Przekroczenie progu” w kierunku nadziei jest jakimś gestem rozumu 
i serca, poddaniem się pod opiekę prawdy o sobie, choćby najsmutniejszej, i oparcie 
na niej swojej godności. W świetle prawdy zmienia się przestrzeń obcowań, w której 
drugi przestaje być zagrażającym, a staje się powiernikiem nadziei, dlatego nie należy 
już go zawłaszczać, lecz „pozwolić być”282.

Przejdźmy teraz do Hegla. Wydaje się, że to, co najbardziej przykuwa uwagę kra­
kowskiego fenomenologa w myśli Hegla, to ujęcie człowieka w procesie autokracji 
oraz swoiste ujęcie procesu historycznego. Przyjrzyjmy się bliżej tym inspiracjom. Jak 
zauważa R. Panasiuk, Tischner często przywołuje Heglowskie zdanie zaczerpnięte 
z Fenomenologii ducha, mówiące o tym, że czyn jest prawdziwym bytem człowieka283. 
Człowiek, w ujęciu Hegla, dochodzi do samoświadomości i wolności w tworzonej 



16 Rozdział 1

przez ludzi historii będącej sceną narodzin jego człowieczeństwa, które nie jest z góry 
określone284. Autor Sporu o istnienie człowieka nie przyjmuje myśli Heglowskiej 
bezkrytycznie, lecz wydobywa celne, jego zdaniem, analizy - zwłaszcza antropogene- 
zy w sensie duchowym285. Zdaniem Hegla, punktem wyjścia historii są relacje 
międzyludzkie naznaczone przemocą, walką o przetrwanie, które w końcu mają pro­
wadzić do ukonstytuowania pierwotnej więzi społecznej. Mimo represyjności i nie- 
równoprawności w ramach tego procesu prowadzi on ostatecznie do wyzwolenia. 
Hegel ukazuje dramatyzm wyzwalania się człowieka w procesie jego narodzin jako 
istoty moralnej. Jest to wyzwolenie z przymusu, który ma źródło w cielesności oraz 
opresji wytwarzanej w tym procesie przez ludzi. Relację: pan-niewolnik, tylko 
w bardziej złowrogiej formie, dostrzega Tischner w totalitaryzmie, gdzie władza 
władała sferą ludzkich pożądań (dach nad głową, pożywienia itd.), sferą, gdzie otwiera 
się „horyzont agatologiczny”286. Można sądzić, że analizy287 Heglowskiej „świadomo­
ści nieszczęśliwej”288 dały Tischnerowi asumpt do fenomenologicznego opisu bycia- 
-przeciwko-sobie, podjętego na kartach Sporu o istnienie człowieka^. Zdaniem Tischne­
ra, myśl Hegla jest szczytowym wyrazem „nowożytnej filozofii wolności”, ponieważ 
ukazuje wolność skierowaną ku absolutowi moralnemu, jako bycie sobą podmiotu, 
autonomię, możliwość wyboru dobra i zła. Znamieniem ducha jest wolność - mówi 
Hegel. Tę myśl adaptuje Tischner do swoich analiz, jednak jest to granica możli­
wych do przyjęcia przez autora Sporu poglądów Hegla290. Lektura Heglowskiej Fe­
nomenologii ducha pomogła Tischnerowi291 przeanalizować naszą najnowszą historię 

284 R. Panasiuk, Ksiądz Tischner czyta Hegla, art. cyt., s. 35.
285 Tamże, s. 36.
286 Tamże, s. 37. Por. SOIC, s. 94-95; FD, s. 194-200.
287 Mowa tu o wykładach wygłoszonych przez Tischnera na Uniwersytecie Jagiellońskim w latach 

1981-1983, wydanych pod tytułem: Etyka a historia. Wykłady, z których pierwsza część, Rozważania 
wokół Hegla (s. 1-325), jest twórczą refleksją Tischnera na temat dialektycznej struktury potwierdzające­
go siebie podmiotu (Selbsf). Wprawdzie analizy Tischnera biegną drogą wytyczoną przez Hegla na 
kartach Fenomenologii ducha, jednak czerpiąc także z tekstów C. K. Norwida, czy św. Augustyna, 
poglądy filozofa z Jeny są traktowane z dużą swobodą. Hegel jest przez Tischnera w większym stopniu 
interpretowany w świetle aksjologii i agatologii, niż prezentowany.

288 Zob. G. W. F. Hegel, Fenomenologia ducha, tłum. A. Landman, Warszawa 1963, t. 1, s. 296-297. 
„Bo czymże jest ta świadomość nieszczęśliwa? Jest to świadomość, która widzi, że racją jej istnienia jest 
doświadczane nieszczęście, jest zanikanie. [...] Jest to coś niezwykłego, jest tutaj obraz człowieka przy­
wiązanego do swojego własnego bólu, który z tego bólu czyni sobie rację swojego istnienia. EAH, s. 67.

289 Zob. SOIC, s. 237-241.
290 Występują różnice między koncepcją Heglowskiego Absolutu, jako esencji wolności, a obrazami 

Boga w tekstach Tischnera i teologów, których przywołuje (H. de Lubac, K. Rahner, H. U. von Baltha­
sar). Bóg w filozofii Tischnera ujmowany jest dialogicznie personalistycznie i oczywiście nie można tej 
wizji pogodzić z myślą Hegla, w której Bóg jest bliższy Logosowi Greków. R. Panasiuk, Ksiądz Tischner 
czyta Hegla, art. cyt., s. 38-39, zob. T. Gadacz, Bóg w filozofii Tischnera, dz. cyt., s. 25-38.

291 Spowiedź rewolucjonisty to spojrzenie na polski przełom 1989 r. przez okulary Hegla. Tischner 
znajduje podobieństwa między procesami wywołanymi Wielką Rewolucją Francuską a upadkiem



Kierunki filozoficzne kształtujące aksjologię J. Tischnera 77

w Spowiedzi rewolucjonisty. Upadek komunizmu, podobnie jak upadek Cesarstwa 
Rzymskiego, nastąpił z powodu wyczerpania zasady duchowej organizującej więź 
społeczną .

Celem pierwszego rozdziału niniejszej pracy było ukazanie tych kierunków filozo­
ficznych, które kształtowały aksjologiczne myślenie Józefa Tischnera. Wskazaliśmy 
na kluczową rolę polemiki z tomizmem i marksizmem. Pierwszy z powyższych kie­
runków, zdaniem krakowskiego filozofa, jest bezsilny wobec tajemnicy człowieka. 
Ugruntowanie tomistycznej etyki w metafizyce, nieprzystający do współczesnej nauki 
typ poznania, monizm racjonalistyczny i odseparowanie od filozofii współczesnej, 
stawia tomizm na marginesie dzisiejszej myśli. „Myślenie systemowe” oraz 
nieuprawnione łączenie danych Objawienia z arystotelesowskim modelem nauki 
kreśli redukcjonistyczny obraz człowieka, pozbawiając Objawienie aksjologiczne­
go wymiaru. Antropologiczny redukcjonizm jest także owocem marksizmu, który 
obdziera człowieka z prawa do nadziei nadprzyrodzonej i umieszcza jego istotę 
„w całokształcie stosunków społecznych”. W gruncie rzeczy, marksizm zaproponował 
„etykę bez sumienia”, która uprawomocniała zasadę: „cel uświęca środki”. Człowiek 
będący „tworzywem dla pracy” przeżywał wolność rozumianą jako „rozumienie 
konieczności”.

Poszukując źródeł myślenia krakowskiego filozofa, wskazaliśmy najpierw na 
przedstawicieli filozofów dialogu, mówiących o konstytuowaniu się Ja w relacji 
Ja-Ty. Z M. Buberem łączyło Tischnera określenie dwóch relacji (dwóch typów 
otwarcia osoby): intencjonalnej i dialogicznej, a także kategoria zwischen. F. Rosen­
zweig wpłynął na Tischnerowską koncepcję dramatu religijnego, a E. Levinas na 
koncepcję epifanii twarzy w Spotkaniu z drugim. Z dialogikami łączy Tischnera 
źródło myślenia, jakim jest doświadczenie zła, które uobecniło się szczególnie 
w tragedii Holocaustu i zbrodni komunizmu. Spośród myślicieli, których zwykło się 
określać egzystencjalistami, największy wpływ na J. Tischnera wywarł G. Marcel. 
Kluczową rolę odegrała jego koncepcja nadziei. Wskazaliśmy także na obecność 
inspiracji myślą K. Jaspersa i Heideggerowską koncepcją egzystencji Dasein. Heide­
ggera starał się Tischner „dopowiadać” rozważaniami aksjologicznymi. Wskazując 
inspiracje krakowskiego filozofa fenomenologią, skupiliśmy się na zakorzenieniu jego 
aksjologii w fenomenologicznej materialnej etyce wartości. Temu nurtowi zawdzię­
czał Tischner metodę oraz takie rysy jak: aprioryzm i docenienie emocjonalności 
w doświadczeniu wartości oraz opozycja do formalizmu Kanta w etyce. Poszukując 
inspiracji Tischnera hermeneutyką, znów sięgnęliśmy do Heideggera. Tym razem

komunizmu w Polsce. Po zwycięstwie nad totalitaryzmem w Polsce triumfują „kamerdynerzy historii”, 
faiyzeusze i pięknoduchy, dla których wartości, w imię jakich dokonał się przełom, są tylko środkiem 
do zdobycia władzy. Kryterium oceny ludzi jest forma, a nie treść, czyli przynależność partyjna, 
a nie walory osoby.

29‘ R. Panasiuk, Ksiądz Tischner..., art. cyt, s. 41.



78 Rozdział 1

chodziło o wyeksplikowanie specyfiki przedrozumienia i rozumienia (Verstehen), 
które splata Tischner w „spirali hermeneutycznej”. O ile Heideggerowska analityka 
Dasein jako zastosowanie metody hermeneutycznej wpłynęła na myślenie Tischnera 
rozumiane jako zastosowanie metody hermeneutycznej, o tyle dokonania P. Ricoeura 
uwrażliwiły krakowskiego filozofa na hermeneutykę tekstu literackiego i wielkich 
symboli kultury. W końcu zwróciliśmy uwagę na wątki myśli psychiatrycznej 
A. Kępińskiego, które przykuły uwagę Tischnera. Najważniejszymi były: formuła 
„pozwolić drugiemu być”, obrazująca stosunek Ja do drugiego, oraz schorzenia 
psychiczne, które znalazły u Tischnera metaforyczne znaczenie. Pewną inspirację 
dla Tischnera stanowił idealistyczny system Hegla.

Podsumowując zagadnienie kierunków filozoficznych kształtujących myślenie 
aksjologiczne Tischnera, wolno stwierdzić, że polemika tego filozofa z tomizmem 
i marksizmem określa od strony negatywnej filozofię dramatu. Pozytywnie ukształto­
wały go głównie współczesne kierunki filozoficzne, lecz przecież one także nawiązują 
do pewnych tradycji. Można powiedzieć, że refleksja Tischnera oscyluje między 
dwoma wielkimi źródłami kultury europejskiej: Biblią i filozofią grecką.



2. Tischnerowski projekt aksjologii

2.1. Charakter antropologii

Gdyby odnieść filozofię J. Tischnera do klasyków myśli starożytnej, to plaso­
wałaby się bardziej w tradycji platońskiej niż arystotelesowskiej. Podjęciem za­
gadnień aksjologicznych zaowocował trzeci, klasyczny okres filozofii starożytnej1, 
w którym rozważania aksjologiczne były oparte o ustalenia ontologiczne2. Mimo 
głębokich tradycji aksjologii, próbę określenia wartości jako terminu filozoficzne­
go podjął dopiero w XIX wieku niemiecki filozof R. H. Lotze (1817-1881). 
W swoich rozważaniach wyszedł od Kantowskiego rozróżnienia między bytem 
i powinnością. Dla Kanta istota norm moralnych różniła się od praw nauk przy­
rodniczych tym, że te pierwsze nie zatracają swojego „powinnościowego” charak­
teru również wtedy, gdy nie są realizowane w rzeczywistości. Przedmiotem tych 
norm są obiekty mające wartość. Lotze nie uznawał ich realnego istnienia, lecz 
znaczenie3. Niemiecki filozof twierdził, że rozum jest organem poznania rzeczywistości 
danej w doświadczeniu, uczucie natomiast jest organem poznania wartości4. 
Mimo tego, że aksjologia jako odrębna dziedzina ugruntowała się w filozofii 
dawno, to na gruncie refleksji aksjologicznej nie udało się dotychczas wypracować 
choćby przybliżonej definicji wartości, którą mogłyby przyjąć wszystkie nurty 
filozofii5. Termin: „wartość” jest wieloznaczny także we współczesnej nauce6.

1 Zob. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, dz. cyt., s. 17-18.
2 Zob. W. Cichoń, Świat wartości i sposoby jego poznawania, [w:] W. Stróżewski [red.], Studia z teorii 

poznania i filozofii wartości, dz. cyt., s. 163-176.
3 W. Pulikowski, Wartość jako kategoria filozoficzna, [w:] J. Lipiec [red.], Człowiek i świat wartości, 

Kraków 1982, s. 9.
4 P. Dutkiewicz, Modele etyki opartej na wartościach, tamże, s. 61.
5 Zob. W. Stróżewski, Filozofia wartości, „Znak” 1965, nr 4, s. 399-400.
6 W aspekcie psychologicznym wartość to „1. Własność rzeczy czyniąca ją użyteczną, pożądaną 

bądź wysoko ocenioną. Definicja ta, zwróćmy uwagę, ma aspekt pragmatyczny; wartość rzeczy 
zależy od jej roli w społecznym procesie wymiany, sama z siebie rzecz nie ma wartości. 2. Ogólna, 
abstrakcyjna zasada wyznaczająca wzorce zachowania w danej kulturze czy społeczeństwie, którą



80 Rozdział 2

Pośród różnych określeń czy definicji wartości można wskazać rys wspólny. 
Wartość jest dla człowieka „ważna”. Między innymi z tej intuicji o „ważności” 
wartości wyrasta aksjologia krakowskiego filozofa. J. Tischner, korzystając ze 
spuścizny fenomenologicznej filozofii wartości, proponuje własną wizję aksjologii. 
Jest ona szczególna choćby z tego względu, że w centrum zainteresowań filozofa 
stoi człowiek doświadczający i realizujący wartości, a nie podejmowanie tradycyjnych 
problemów aksjologicznych, takich jak definicja wartości, ontologia wartości, 
czy epistemologia wartości. W gruncie rzeczy aksjologia Tischnera łączy się ściśle 
z antropologią.

Trudno jednoznacznie zaklasyfikować filozofię J. Tischnera do jakiegoś nurtu 
filozoficznego, jest ona bowiem przesiąknięta wieloma inspiracjami, których prześle­
dzenie może być tematem oddzielnej, pokaźnej monografii. Sam Tischner wołał 
filozofować „bez etykiety”, zostawiając stworzenie tej innym. Jako „tępy filozof 
Sarmatów”7 chciał być blisko człowieka, dlatego jego refleksja czerpała nie tylko 
z dzieł klasyków europejskiej filozofii, lecz z żywego kontaktu z ludźmi8. Krakowski 
filozof wyznaje: „Kiedyś strasznie się złościłem, że muszę równocześnie robić filozo­
fię i duszpasterzować, ponieważ nie miałem czasu na filozofię (a czasem na duszpa­
sterstwo). Teraz widzę, że to była jedna z moich wartości; siedząc w bibliotekach, 
uschnąłbym, robiąc filozofię dla wyimaginowanego człowieka. A tak, musiałem się 
konfrontować z człowiekiem umierającym, człowiekiem zdradzonym, z dzieckiem, 
które miało kłopoty z rodzicami. Nieustannie musiałem naginać transcendentalną 
teorię konstytucji Husserla do potrzeby Marysi czy Kasi w przedszkolu”9. Perspekty­
wę myślenia wyznaczało także doświadczenie duszpasterskie: „[fakt, że jestem spo­

w efekcie socjalizacji członkowie danego społeczeństwa skłonni są wysoko cenić. Takie wartości 
społeczne, jak się je często nazywa, tworzą podstawowe zasady, wokół których dokonuje się 
integracja celów indywidualnych i społecznych. Typowymi przykładami tak pojmowanych 
wartości są wolność, sprawiedliwość, wykształcenie itp.”. A. S. Reber, Słownik psychologii, 
Warszawa 2000. W aspekcie socjologicznym wartość jest czymś zrelatywizowanym do podmiotu 
- takie podejście umożliwia badanie wartości, rozumianej tu jako przedmioty oraz stany rzeczy, 
na które ukierunkowane są dążenia jednostek badanych bądź - które zaspokajają ich potrzeby. 
Wartość stanowi również ogólne kryterium, na podstawie którego jednostki badane uznają różne 
obiekty jako godne pozytywnej oceny. M. Pacholski, A. Słaboń, Słownik pojęć socjologicznych, 
Kraków 2001.

W kontekście wieloznaczności terminu, a nawet różnego rozumienia pojęcia wartości, warto 
przytoczyć uwagę M. Szymańskiego: „W ramach poszczególnych dyscyplin naukowych nie docho­
dzi do integracji choćby częściowego ujednolicenia sposobu definiowania wartości. Wręcz przeciw­
nie, można mówić o dalszym różnicowaniu się znaczeń nadawanych pojęciu wartości, co na pewno 
nie sprzyja wymianie doświadczeń, prowadzeniu konstruktywnych dyskusji, dochodzeniu do 
wspólnych wniosków”. M. J. Szymański, Młodzież wobec wartości. Próba diagnozy, Warszawa 
1998, s. 11.

7 Por. J. Tischner, Czym jest jilozojla..., art. cyt., s. 7.
8 Zob. M. Bielawski, Teologiczne manowce Tischnera, art. cyt., s. 9-24.
9 W. Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 172.



Tischnerowski projekt aksjologii 81

wiednikiem, księdzem - przyp. K. S.] [...] niesamowicie pomaga mi w filozofii. 
I odwrotnie. Jeżeli do czegoś doszedłem w filozofii człowieka, to tylko dzięki 
wglądowi w sytuacje wyznawane podczas spowiedzi”10. Tischnera pociągał sposób 
myślenia swobodnego, niesystemowego, opierającego się bardziej na intuicji 
i subiektywnym doświadczeniu, niż opartego na realistycznym punkcie wyjścia 
(tomizm)11.

10 D. Zańko, J. Gowin, Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 76.
11 Por. W. Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 120.
12 Powyższe uwagi uzasadniają, dlaczego nie włączamy książki do literatury źródłowej.
13 D. Kot w artykule Filozofowie i górale, („Logos i Ethos” 2001, nr 2, s. 24-40) stara się 

wykazać filozoficzne walory książki: „najprawdopodobniej Historia filozofii po góralsku nie jest 
najwybitniejszym dziełem Tischnera. Sam autor zapewne za taką jej nie uważał. Ale sądzę, 
że pozbawienie jej jakiejkolwiek wartości i eksponowanie jedynie jej elementu ludycznego 
wynika z bardzo powierzchownej lektury i nie oddaje tej książce sprawiedliwości. W tym dziele, 
jak w soczewce, skupiają się główne wątki myśli Tischnera. [...] W porzuceniu czystej teorii 
na rzecz doświadczenia można upatrywać pokłosia fenomenologii. Z kolei spotkanie z drugim 
człowiekiem, dyskusje i nadawanie twarzy ideom, to w jakiś sposób konsekwencja filozofii dialogu 
i filozofii dramatu. Sądzę, że szczegółowe badanie tego, czym jest filozofia po góralsku według 
Tischnera, może dostarczyć zaskakujących rezultatów i kluczy do zbadania jego filozofii”. Tamże, 
s. 40.

14 W. Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 412.

Warto w tym miejscu wspomnieć o wydanej w 1997 roku Historii filozofii po gó­
ralsku2, która dobitnie ukazuje podejście Tischnera do zadań filozofii. Myśl rodząca 
się z bólu, biedy i twarzy zaniepokojonego swym losem człowieka nie mogła odpo­
wiadać człowiekowi z wyżyn abstrakcji, lecz winna przenikać jego codzienne, kon­
kretne życie. Włożenie poglądów (często celowo zmienionych) filozofów w usta 
górali, i w dodatku w kontekście codziennych, nierzadko zabawnych sytuacji, ma 
pokazywać, że sprawy filozofów dotyczą życia konkretnego człowieka i jakiejś jego 
biedy. Pomijając pewną ewentualną wartość filozoficzną13 książki, trzeba przyznać jej 
propedeutyczną rolę.

Nie sposób do końca zrozumieć filozofa, bez uwzględnienia kontekstu jego myśle­
nia, pozanaukowej działalności, zwłaszcza że - jak już zaznaczyliśmy - refleksja 
Tischnera wypływała z kontaktu z żywym człowiekiem. Warto zatem wspomnieć 
kilka faktów ukazujących kontekst myślenia Tischnera o wolności. Ta podstawowa 
wartość była w centrum uwagi filozofa we wszystkich okresach twórczości. 18 grud­
nia 1988 r. odbyło się w Warszawie spotkanie kierownictwa „Solidarności”, jej dorad­
ców oraz grupy intelektualistów. Utworzono Komitet Obywatelski przy przewodni­
czącym NSZZ „Solidarność” i powołano komisje tematyczne celem przygotowania 
opozycji do rozmów z władzą. W skład grupy intelektualistów weszli przedstawiciele 
redakcji „Znaku” i „Tygodnika Powszechnego” wraz z Tischnerem14. Pierwsze 
lata budowania demokracji po roku 1989 przyniosły mu rozczarowanie. Postąpił, 
jego zdaniem, kryzys polskiego katolicyzmu, upadł ethos „Solidarności”. Podczas 



82 Rozdział 2

wystąpienia15 28 listopada 1990 roku, krakowski filozof ostro skrytykował polską 
mentalność jako przejaw użytego w Etyce solidarności... „Homo sovieticus”16.

15 Wystąpienie było reakcją na przegraną T. Mazowieckiego w wyborach prezydenckich nie tylko 
z L. Wałęsą, lecz także głoszącym populistyczne hasła S. Tymińskim. „Człowiek sowiecki” nie jest 
komunistą, popierał komunizm dopóki ten ofiarował trochę towarów i dużo obietnic. Teraz jest w stanie 
poprzeć każdego, kto coś obieca, coś da, pomoże uciec od odpowiedzialności i pozbawi „konieczności” 
wybierania. Dokonywanie wyborów i podejmowanie decyzji należy do kompetencji władzy. Popiera się 
każdego proroka, który zapewnia poczucie bez-odpowiedzialności i namiastkę konsumpcjonizmu. 
Tischner pisze: „Ujmując rzecz najogólniej: homo sovieticus to zniewolony przez system komunistyczny 
klient komunizmu - żywił się towarami, jakie komunizm mu oferował. Trzy wartości były dla niego 
ważne: praca, [praca była źródłem utrzymania oraz przekonania, że światem rządzi siła dziejowa uoso­
biona w partii, człowiek w zakładzie pracy był „uspołeczniony”. Przyp. - K. S.], udział we władzy 
[władza była legitymizowana przez socjalizm, co oznaczało, że gdy chodziło o obronę socjalizmu, 
obowiązywała zasada: „cel uświęca środki”. Przyp. - K. S.], poczucie własnej godności [uciśnionym, 
tj. proletariatowi wolno wszystko, bo cierpi. Godność zasadza się na jakimś cierpiętnictwie. Przyp. 
-K. S.]”. ESHS, s. 125.

16 To określenie wzięte zostało z pism rosyjskiego dysydenta, Aleksandra Zinowiewa, który po 
pewnym czasie stał się gorliwym obrońcą „człowieka sowieckiego”. W. Bonowicz, Tischner, 
dz. cyt., s. 424.

17 Ściśle rzecz biorąc, związek Tischnera z liberalizmem jest tylko pozorny. Krakowski filozof nie 
odwołuje się w swojej myśli do klasyków liberalizmu (J. S. Mill, J. Rawls, I. Berlin) z wyjątkiem spora­
dycznych odniesień do epistemologii i koncepcji politycznej J. Locke’a. Tischnera inspirują myśliciele 
anty-liberalistyczni, Levinas, Hegel czy Heidegger. Ponadto naszkicowana przez niego antropologia 
pozostaje w jawnej sprzeczności z ujęciem człowieka przez myśl liberalną. O ile Tischner widzi człowie­
ka anty substancjalnie jako istotę wolną, uwikłaną w dramat dobra i zła (moralną i religijną), to liberalizm 
proponuje minimalistyczną i substancjalistyczną koncepcję człowieka jako jednostki (na podobieństwo 
atomu), bez uwzględnienia więzi z drugim człowiekiem. Dla myśli liberalnej ważna jest tylko wolność 
negatywna. Wolność pojęta jako wolność od zła, ujmowana na gruncie religijności, jest zgoła podejrzana 
i niebezpieczna, bo nie leży w przestrzeni podlegającej negocjacji. R. Legutko, Czy Tischner był libera­
łem?, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak, [red.], „Bądź wolność twoja". Józefa Tischnera refleksja nad życiem 
publicznym, dz. cyt., s. 55-57.

18 Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 431.
19 Zob. J. Tischner, Rewolucja etyczna, TP 1995, nr 15, s. 4. Autor pisze, że etyczny sens „naprawy” 

polskiej pracy polega na przejściu od iluzji do prawdy o pracy. Charakter pracy przestaje być monolo- 
giczny, a staje się dialogiczny (dialog społeczny).

W okresie zmian ustrojowo-gospodarczych w Polsce Tischner zajął zdecydowane 
stanowisko. Jawnie sympatyzował z Unią Demokratyczną (później Unią Wolności), 
liberałami17 oraz wszedł do Rady Fundacji im. Stefana Batorego, która stawiała sobie 
za cel wspieranie zmian demokratycznych w Polsce18. Krakowski filozof był dość 
mocno związany z ruchem „Solidarności”. Drugiego dnia, rozpoczętego 5 września 
1981 roku I Krajowego Zjazdu Delegatów NSZZ „Solidarność” w Gdańsku, wygłosił 
kazanie, w którym wezwał do podjęcia „pracy nad pracą”, by ta stała się płaszczyzną 
zgody, porozumienia, pokoju. Chociaż o pracy19 na Zjeździe nie mówiono wiele, 
a Tischner wystąpił w charakterze gościa, to kazanie włączono do dokumentów Zjazdu. 
Podczas drugiej tury, która rozpoczęła się 26 września, również zajął głos. Zachły- 



Tischnerowski projekt aksjologii 83

śnięty wolnością i odwagą zgromadzonych mówił o potrzebie pluralizmu, jako wy­
miany spojrzeń, bez których nie osiągnie się prawdy. Przypomniał jednocześnie 
o ethosie „Solidarności”, już wtedy przez niektórych zapomnianym, jako solidarności 
sumień20. Zaangażowanie w sprawy polityczne krakowski myśliciel motywował próbą 
uniknięcia losu Heideggera, który „[...] jako filozof milczał, patrząc, jak na jego 
oczach obumiera wolność”21.

20 Zob. J. Tischner, Polski młyn (rozdział: Teologia wyzwolenia a etyka solidarności), dz. cyt., s. 188-202. 
Wolnościowe zrywy w Polsce odróżniał od tych w Ameryce Łacińskiej głęboko etyczny charakter, 
który wyrażają słowa: „zło dobrem zwyciężaj”.

21 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 165.
22 Zob. J. Gowin, Ks. Tischnera wizja stosunków między Kościołem a demokratycznym państwem 

prawa, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądźwołność twoja’’..., dz. cyt., s. 44-51 oraz: tenże, Zmącona 
pieśń Pana. Ks. Tischner jako krytyk Kościoła, „Znak” 2001, nr 3, s. 89-101.

23 J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 151.
24 D. Zańko, J. Gowin, Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 49.
25 Katolicka nauka społeczna jest z gruntu ponadpartyjna i skierowana do wszystkich ludzi dobrej 

woli. Tischner wyjaśnia, że: „[...] w idei ruchu politycznego kryje się zawsze dążenie do władzy, nie ma 
natomiast tego dążenia w idei chrześcijaństwa; wartości chrześcijańskie nie należą do tego typu wartości, 
żeby musiałyby być realizowane przez władzę państwową”. J. Tischner, Nieszczęsny dar wolności, 
dz. cyt., 126, por. tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 111.

26 Zob. tenże, Respekt dla wartości, TP 1993, nr 22, s. 5.

Ważnym kontekstem antropologii Tischnera są także jego poglądy na kwestie 
społeczne. W swoich pracach filozof kilkakrotnie poruszył sprawę liberalizmu i inte- 
gryzmu obecnego - jego zdaniem - w polskim Kościele i życiu społecznym22. Sam 
stanął na umiarkowanym stanowisku: „Kościół powinien pozwolić na to, żeby pań­
stwo ustawiało swoją harmonię współistnienia wedle reguł, które państwa dotyczą. 
Natomiast w ramach tych reguł, dając każdemu jednakowe prawo, Kościół będzie 
głosił prawdę. Ale już bez przemocy i bez pomocy państwa. Między innymi prawdę 
o godności człowieka”23. Pozytywnie oceniał liberalną demokrację, jako tę, która jest 
bliższa duchowi ewangelii niż jakikolwiek inny ustrój polityczny. To z ewange­
licznego przepowiadania Kościoła świat zachodni przejął wizję wolności, „[...] z tym 
że w hierarchii wartości, której naucza Kościół, motywem naczelnym jest wierność. 
Człowiek jest istotą zdolną do wierności”24. Autor Polskiego kształtu dialogu był 
przeciwnikiem „państwa wyznaniowego”25 oraz sygnowania partii politycznych 
słowem „chrześcijańska”26.

Skierujmy naszą uwagę na ściślejsze określenie antropologii krakowskiego filozo­
fa. Wielu komentatorów Tischnera umieszcza jego refleksję w granicach tzw. myśle­
nia religijnego, którego projekt naszkicował sam filozof w IX rozdziale zbioru Myśle­
nie według wartości. Filozof z Krakowa określa istotne rysy myślenia w kontekście 
myślenia religijnego. Myślenie religijne jest zakorzenione w doświadczeniu religij­
nym człowieka i afirmuje zarówno rozum, jak i wiarę. Jest ono pierwotniejsze niż 
refleksja nad treścią wiary. Wydarzając się w „horyzoncie agatologicznym”, pyta 



84 Rozdział 2

o prawdę, która ocala27: „Prawda weryfikuje się w zbawieniu. Żywą prawdą staje się 
wtedy, kiedy prawdziwie uzdrawia”28. Tak pojęte myślenie religijne nie jest zreduko­
wane do konkretnej teologii, lecz wydaje się być czymś uniwersalnym, ponieważ 
wyrasta ze źródłowego doświadczenia doba i zła - a co za tym idzie - „potrzeby” 
łaski.

27 Por. J. A. Kłoczowski, Józef Tischner - strategie „myślenia religijnego", [w:] W. Zuziak [red.]. 
Pytając o człowieka, dz. cyt., s. 127-138.

28 J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 59.
29 To z podziwu wobec otaczającego świata rodziła się grecka filozofia.
30 Zob. A. Bobko, Myślenie religijne a myślenie polityczne, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź 

wolność twoja"..., dz. cyt., s. 31-43.
31 J. Tischner, Myślenie religijne, [w:] MWW, s. 339.
32 Tamże, s. 344.
33 „Warunkiem możliwości myślenia, w tym także myślenia religijnego, jest ustanowienie prawdy 

jako spotkania z rzetelnym pięknem i do osiągnięcia rzetelnego dobra. Ustanowienie to łączy się 
z ukonstytuowaniem się szczególnego podmiotu owego wyboru. Jakiego podmiotu? Na podmiot wska­
zuje słówko dla. Słówko to ma sens aksjologiczny. Wskazuje na tego, dla kogo jest myślenie, dla kogo 
jest prawda myślenia. Podmiotem więc jest ten, kto dzięki prawdzie znajduje usprawiedliwienie siebie, 
usprawiedliwienie swego istnienia. Bo wszelka wartość w ten sposób odnosi się do człowieka 

W celu określenia znamiennych rysów myślenia religijnego krakowski filozof się­
ga do Sokratejskiego obrazu wydobywania prawdy mieszkającej wewnątrz człowieka 
- to nie rozum jest kreatorem tego myślenia, to bardziej „myślenie mi myśli”. Myśle­
nie religijne jest możliwe w postawie pokory i gotowości do słuchania, gdy rozum 
niejako poszukuje wiary, a wiara rozumu. „Naturalnym środowiskiem” myślenia 
religijnego jest relacja z innym, Spotkanie we wzajemności budującej więź, w której 
dzięki wzajemnemu darowi Ja-dla-Ty i Ty-dla-Ja jest możliwe odkrycie wolności. 
Zdaniem autora Filozofii dramatu, myślenie religijne nie jest indyferentne wobec 
sceny, która potrafi wprawić człowieka w podziw29, ten zaś może ukierunkować na 
transcendencję. Wtedy obecny świat jawi się tylko jako metafora innego, prawdziwe­
go świata30.

Wszelkie myślenie charakteryzują trzy wymiary: 1) myślenie jest czyimś myśle­
niem (wymiar subiektywny); 2) myśleniem z kimś (wymiar dialogiczny) i 3) myśle­
niem o czymś (wymiar obiektywny)31. Krakowski filozof uważa, że: „Subiektywnym 
warunkiem możliwości religijnego myślenia jest Ja aksjologiczne - Ja, które w wybo­
rze prawdy i w pytaniu o nią odnalazło swoją usprawiedliwiającą je wartość. Ja ak­
sjologiczne może być dumne ze swego pytania, bo jest pokorne w swoim szukaniu. 
W usprawiedliwieniu przez wartość prawdy Ja aksjologiczne odnajduje swą niepodle­
głość. Ja jest niepodległe, ale nie dlatego, że jest silniejsze niż moc złośliwego geniu­
sza, ale dlatego, że jest usprawiedliwione takimi wartościami, których rdza nie niszczy 
i robak nie pożera. Ono żyje na innym poziomie niż poziom przemocy. Dlatego tylko 
może być rękojmią niepodległości myślenia”32. Aksjologiczny wymiar myślenia 
określa wartość prawdy otwierająca na inne wartości33.



Tischnerowski projekt aksjologii 85

Dla naszych rozważań, obejmujących aspekt Tischnerowskiej aksjologii, istotne 
jest rozgraniczenie tego, co w obszar myślenia religijnego wchodzi i co się w nim nie 
mieści. W duchu myślenia religijnego padają ostateczne odpowiedzi filozofa na pyta­
nie: kim jest człowiek? Można zasadnie powiedzieć, że kluczowe dla naszych rozwa­
żań teksty: Fenomenologia świadomości egotycznej czy Świat ludzkiej nadziei, gdzie 
zastosowano ściśle metodę fenomenologiczną, myśleniem religijnym nie są. Zasadni­
cze ustalenia dotyczące doświadczenia wartości w obszarze Ja somatycznego, Ja jako 
podmiotu poznania, Ja osobowego, koncepcja Ja aksjologicznego, padają na gruncie 
ścisłego, niemetaforycznego myślenia wyznaczonego Husserlowską metodą. W póź­
niejszych dziełach (po habilitacji), namysł nad osobą jako podmiotem dramatu, biorąc 
za punkt wyjścia symbol i metaforę, idzie drogą opisu fenomenologicznego doświad­
czenia źródłowego. Punktem wyjścia refleksji nad człowiekiem są dla Tischnera 
wielkie metafory europejskiej tradycji: Antygona, Edyp, Abraham, Adam i Ewa, 
Chrystus, złośliwy geniusz, itd. W tym momencie twórczości krakowskiego dialogika 
istotną rolę odgrywa hermeneutyka. W odróżnieniu od hermeneutyki Heideggera czy 
Gadamera, która nie przezwyciężyła piętna formalizmu, Tischner szuka źródłowego 
doświadczenia, dzięki któremu człowiek mógłby rozumieć siebie34. Na marginesie 
warto wspomnieć, że szeregowanie (przez niektórych) Tischnera tylko do grona 
eseistów, publicystów czy moralistów35 wiązało się prawdopodobnie ze znajomością 
jedynie tych tekstów filozofa, które przyniosły mu popularność.

- do podmiotu, w którym tkwi - że usprawiedliwia jego istnienie. Tak samo ma się rzecz z prawdą”. 
Tamże, s. 343.

34 „Hermeneutyka bez doświadczenia przemienia się łatwo w grę, a nawet zabawę pojęciową, 
doświadczenie bez myślenia popada w niewolę ze strony czystej bezpośredniości. Skutkiem pierwszego 
dążenia jest utopienie osoby w dramacie, w którym bierze udział, skutkiem dążenia drugiego jest zapo­
mnienie o dramacie na rzecz samej osoby”. Tenże, Sprawa osoby - wstępne przybliżenie, „Logos i Ethos” 
1992, nr 2, s. 6.

35 Por. M. Bielawski, Teologiczne manowce Tischnera, art. cyt., s. 9.
36 J. Filek twierdzi, że w Sporze... Tischner porzuca fdozofię. Zob. Tischnerowskie spojrzenia. Głosy 

uczniów i przyjaciół, art. cyt., s. 22. Tekst pod wymienionym tytułem zawiera fragmenty wypowiedzi 
z Sympozjum Instytutu Myśli Józefa Tischnera, które odbyło się w Łopusznej 29 i 30 listopada 2003 roku.

Wydaje się, że odkrycie dialogicznego wymiaru człowieka nie unieważniło wcze­
śniejszych wyników badań aksjologicznych, lecz je pogłębiło. Spojrzenie na człowie­
ka przez pryzmat filozofii dramatu zaprzęgało weń również problematykę wartości. 
Aksjologiczny wymiar bytu ludzkiego był obecny w myśli Tischnera do ostatnich 
kart Sporu o istnienie człowieka, dzieła, w którym myśl Autora, po przebytej drodze 
przez aksjologię i dialogikę, szła w kierunku mistyki (Mistrz Eckhart) i trynitologii 
(H. U. Balthasar, K. Rahner, G. Greshake). Zatem myśl Tischnera ewoluowała od 
fenomenologii w duchu husserliańskim, przez dialogikę ku mistyce. Odpowiedzi na 
pytanie o człowieka, które padły w Sporze o istnienie człowieka, budzą wątpliwości 
filozofów36, na ile jest to filozofia, a na ile „rekolekcje dla inteligencji”?



86 Rozdział 2

Znamiennym rysem antropologii Tischnera jest jej rys aksjologiczny, antysubstan- 
cjalizm oraz ujęcie człowieka jako uczestnika dramatu. Rys aksjologiczny wiąże się 
z inspiracją filozofią wartości, antysubstancjalizm - to wspólny mianownik z egzy- 
stencjalizmem, a kontekstem dramatycznego wymiaru człowieka jest dialogika.

W dotychczasowej antropologii wyróżnia filozof trzy sposoby rozumienia37 czło­
wieka: 1) przez to, co jakby ponad człowiekiem, jak u św. Augustyna, który wychodzi 
z założenia, że człowiek jest obrazem Boga w Trójcy jedynego, refleksja prowadzi od 
idei Boga, zatrzymuje się na człowieku i poznaje jego naturę, a następnie powraca do 
Boga; 2) wychodzący od tego, co poniżej człowieka, obecny w poglądach tzw. „mi­
strzów podejrzeń”, K. Marksa, F. Nietzschego, Z. Freuda, oraz 3) koncentrujący się na 
opisie i wykładni idei człowieczeństwa oraz doświadczeń podpadających pod tę ideę 
bez korzystania z tego, co „wyżej” i „poniżej” człowieka. W tej optyce człowiek jawi 
się jako uczestnik dramatu, widzący się w kolejach losu, zawiedzionych pragnień 
i spełniających się nadziei, w perspektywie Boga i otoczeniu ludzi. Wydaje się, że 
sposób rozumienia człowieka przez Tischnera odpowiada trzeciej z zarysowanych 
koncepcji. W tym kontekście krakowski fenomenolog stwierdza: „Przeprowadzony 
sposób postępowania badawczego nie wyklucza porównań z tym, co u góry, i z tym, 
co poniżej człowieka, jest treścią jego świadomości, w wyniku czego sam człowiek 
dokonuje stosownych porównań. Człowiek, który niesie w sobie ideał człowieczeń­
stwa, rozumie siebie w jego perspektywie i rozumienie to jest integralnym składni­
kiem jego sposobu bycia”38.

37 Rozumienie zakłada pewne przedrozumienie. „Droga od przedrozumienia do rozumienia ma cha­
rakter spiralny: przedrozumienie rzuca światło na to, co tu i teraz dane do zrozumienia, rzuca światło na 
treść przedrozumienia. Droga do rozumienia ma zarówno charakter negacji, jak afirmacji. Szukając istoty 
interesującego nas przedmiotu, zbliżamy się do niej, gdy odkrywamy, czym ona nie jest. Mając na 
uwadze spiralny charakter rozumienia, możemy mówić o dwojakiej filozofii człowieka (antropologii): 
antropologii pozytywnej i antropologii negatywnej. Antropologia negatywna ujawnia to, czym człowiek 
nie jest, ukazując go jako niezgłębioną do końca tajemnicę. Antropologia pozytywna stara się ukazać to, 
co dla bytu ludzkiego istotne, co go różni od otoczenia”. ZFC, s. 150.

38 Tamże, s. 144.
39 J. Tischner, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 5. Na temat dramatu jako kategorii filozoficznej w kontekście 

filozofii Tischnera zob. W. Baczyński, Człowiek jako istota dramatyczna, dz. cyt., s. 36 50.

Z pewnością oryginalnym ujęciem człowieka jest jego wymiar dramatyczny. Od­
powiedzi na pytanie o człowieka Tischner szuka w ramach filozofii dramatu, której 
centralna kategoria, tj. kategoria osoby, pochodzi z dramatu greckiego39. Spojrzenie na 
człowieka przede wszystkim jako na podmiot dramatu wyznacza pewien paradygmat. 
Dialogiczność w antropologii Tischnera dotyczy zarówno „horyzontu agatologiczne- 
go”, jak i aksjologicznego. Jak pokażemy dalej, źródłowym doświadczeniem etycz­
nym jest doświadczenie drugiego. Zasadnicze rozstrzygnięcia dotyczące istoty czło­
wieka padają na gruncie dialogiki, filozofii wartości i „myślenia religijnego”, któremu 
krakowski filozof nadał swoiste rozumienie. W takiej optyce antropologicznej kla­



Tischnerowski projekt aksjologii 87

syczne rozważania na temat człowieka stają się nieistotne, ponieważ „[...] Wewnętrz­
na prawda człowieka, jego »ja« (jaźń), ludzkie oikeion — określa się i wyraża w dra­
macie i poprzez dramat”40. Zdaniem Tischnera, boecjańska definicja osoby (persona 
est individua substantia ratonalis naturae') „utwierdza” osobę w bycie, lecz jej sub­
stancjalne ujęcie niweczy możliwość relacji dialogicznej41, tzn. tak pojęta osoba, 
niczym „monada bez okien”, nie może stać się uczestnikiem dramatu.

40 J. Tischner, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 5.
41 ZFC, s. 168 169. Jak zauważa Autor, współczesny personalizm unika stosowania pojęcia substan­

cji (proponuje się jej użycie najwyżej w sensie analogicznym) w odniesieniu do osoby, używając innych 
pojęć, np. suppositium - w dziele: K. Wojtyła, Osoba i czyn, dz. cyt., s. 76-77.

42 J. Tischner, Swemu istnieniu zaufać, art. cyt., s. 41.
43 Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 481.
44 Zob. A. Szwed, Tischner jako filozof egzystencji, art. cyt., s. 15-18.
45 J. Tischner, Egzystencja i wartość, [w:] ŚLN, s. 188-191.

Znamienny dla antropologii Tischnera jest jej rys aksjologiczny. Krakowski feno­
menolog, podobnie jak jego mistrz, Ingarden, dostrzega „istotę” człowieka w jego 
szczególnej wrażliwości na wartości: „Krótko mówiąc, człowiek dla Ingardena ma coś 
ze zwierzęcia, ale nie jest to zwierzę rozumne (animal rationale - jak mówił Arysto­
teles), lecz zwierzę odczuwające Wartości”*2. Należy podkreślić, że autor Fenomeno­
logii świadomości egotycznej nie popada w redukcjonizm, ograniczając antropologię 
do etyki czy aksjologii. Jeżeli wartości stoją w centrum jego refleksji o człowieku, to 
dlatego, że pominięcie aksjologicznego wymiaru bytu ludzkiego, zdaniem Tischnera, 
uderza w godność człowieka, ponieważ redukuje go do ,jednego wymiaru”43.

W perspektywie aksjologicznej odnosi się Tischner do egzystencjalistów, których myśl 
go inspiruje. Analizuje pojęcie egzystencji w ujęciu Jaspersa, Heideggera, Sartre'a, propo­
nując własne jego rozumienie44. Pojęcie egzystencji zrobiło karierę w filozofii na gruncie 
egzystencjalizmu, a ma swe źródło w zakwestionowaniu kartezjańskiego pojęcia substan­
cji na określenie człowieka na rzecz pojęcia metafory procesu. W duchu aksjologii mówi 
Tischner o Jaspersowskiej koncepcji egzystencji, która nie daje się ująć poznaniu, zwłasz­
cza naukowemu, lecz doświadcza się jej w sytuacjach granicznych. Do określenia natury 
egzystencji posługuje się Jaspers słowem Selbst - ja sam w moich działaniach, aktach, 
zachowuję konsekwencję wynikającą z wierności czemuś (komuś). Chodzi o zgodność 
siebie z sobą. Zarówno „zgodność” będąca wiernością jakiejś wartości, jak i pojęcie 
Ursprung, tłumaczone jako „pierwszy skok”, odnoszące się do świadomości uzyskiwania 
i odzyskiwania siebie, ma charakter aksjologiczny. Spojrzenie na fenomen egzystencji 
przez pryzmat aksjologii prowadzi Tischnera do konstatacji, że doświadczenie siebie 
w obliczu transcendencji, to doświadczenie przede wszystkim wobec jakiejś Wartości45. 
To doświadczenie nie byłoby możliwe bez Ja aksjologicznego, które, będąc samo 
wartością, potwierdza siebie, wybierając wartości. W realizacji tego, co aksjologicznie 
pozytywne, osoba tworzy swoje bycie, dlatego podstawą kształtowania się osoby jest 
obiektywna hierarchia wartości.



88 Rozdział 2

Zgoła odmienne jest Heideggerowskie ujęcie egzystencji pojęte jako warunek 
możliwości sposobu odnoszenia się Dasein do własnych możliwości bytowania. 
Można się odnieść do własnego bytowania w sposób „przeciętny” i popadnie się 
w przeciętność. Jednak egzystencją nie jest bycie przeciętnym, lecz warunki możliwo­
ści tej przeciętności. Egzystencja jest współdana z każdym z egzystencjałów jako 
struktura formalna. Tischner pisze, że „Egzystencja poza tym jest niczym. O tyle zaś, 
o ile jest, jest po prostu szczególnym przypadkiem formy znamionującej procesy. 
To egzystencja przeinacza człowieka w pieśń”46.

46 Tamże, s. 195.
47 Tenże, Sprawa osoby - wstępne przybliżenie, art. cyt., s. 8.
48 Por. tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 123.
49 Jak zauważa krakowski fenomenolog, niejasny jest status ontologiczny „nicości”. Dla egzystencja- 

listów nicość była przede wszystkim efektem jej doświadczenia. W rozważaniach nicości chodzi 
o badanie doświadczenia nicości, a nie jej pojęcia, ponieważ pojęcie winno dopasować się do doświad­
czenia, a nie na odwrót. Jeżeli złudzeniem jest doświadczenie nicości, to trzeba to wykazać przeciwstaw­
nym doświadczeniem, a nie pojęciem. Przy czym prawda o doświadczeniu nicości wyrosła z intuicji, 
w której dosięgła dna kluczowego w tym względzie przeżycia, a nie z nagromadzonych doświadczeń. 
Por. tenże, Egzystencja..., art. cyt., s. 198.

50 Tamże, s. 199.
51 Tamże, s. 200.

Dla Tischnera egzystencja osoby jako bytu-dla-siebie jest nakierowana na Dobro 
wydarzające się w „horyzoncie agatologicznym”. Egzystencja ujęta formalnie, jako 
wychodzenie z siebie ku temu, co „zewnętrzne” i powrót do siebie, domaga się mate­
rialnego dookreślenia. Osoba, chcąc być lepsza, wychodzi z siebie ku Dobru, jako 
„wzorowi” i powraca do siebie, jako „obrazu wzoru”, rozumiejąc siebie w świetle 
„ideału” (Dobra)47. Aksjologiczny wymiar bytu ludzkiego wykazuje „aktywność” 
aksjologicznego Ja, tzn. odczucie jego wartości i aksjologiczne odniesienie się do 
świata zewnętrznego48. W świetle tego, co powiedzieliśmy, osoba nie tyle Jest”, ile 
„staje się”, realizując wartości.

Autor Filozofii dramatu nie zgadza się z tezą M. Heideggera i J. P. Sartre’a, 
że najbardziej pierwotnym doświadczeniem jest doświadczenie nicości49 egzysten­
cjalnej, wskazując na nicość aksjologiczną50, którą można rozumieć jako spo­
niewieranie Ja aksjologicznego sięgającego dna rozpaczy, przez realizowanie 
negatywnych wartości etycznych (Kierkegaardowska „choroba na śmierć”). 
W kontekście egzystencjalistycznych ujęć egzystencji Tischner proponuje własne: 
egzystencja, jeżeli jest formą (Heidegger), to nie procesu, lecz przeżywającego 
przez człowieka w świadomości napięcia między nim a partyturą wartości. Można 
się zgodzić, mówi dalej Tischner, że egzystencja jest istnieniem (Sartre), bo tylko 
partytura wartości liczy się dla człowieka i dzięki niej może mieć świadomość 
siebie jako człowieka. Może też być Selbst człowieka, ponieważ w jego bytowaniu 
chodzi mu o bytowanie wartości51.



Tischnerowski projekt aksjologii 89

Tischnerowska krytyka Heideggera analityki Dasein jest przeprowadzona z per­
spektywy aksjologicznej, ale jest także krytyką wewnętrzną. Nieostre, niejasne jest 
samo pojęcie Dasein, wieloznaczne jest pojęcie „własnego bytowania”. Dla naszych 
rozważań istotny jest aspekt aksjologiczny. U Heideggera podstawowym egzysten- 
cjałem, w którym mają swą ontologiczną podstawę pozostałe, jest troska wyrażona 
formułą: „Dasein w jego bytowaniu chodzi o własne bytowanie”. Troska może doty­
czyć mnie samego (Selbsf), drugiego człowieka (Fursorge) oraz spraw codziennych 
(Besorgeny Egzystencja! troski warunkuje pozostałe egzystencjały, sam nie będąc 
uwarunkowany. Tischnerowska krytyka odsłania uwarunkowanie troski, którym 
okazują się być wartości. W tym kontekście rodzi się pytanie, w jaki sposób wartości 
warunkują troskę? Próbując odpowiedzieć na ten problem, Tischner twierdzi, że: po 
pierwsze, Dasein musi sam siebie odczuwać jako wartość; po drugie, konieczne jest 
odczucie i akceptacja jakiegoś horyzontu aksjologicznego, czyli wartości pozytyw­
nych, których trzeba bronić, bo są zagrożone, i wartości negatywnych, z których 
strony idzie zagrożenie; po trzecie, jeżeli troska jest „o kogoś”, to jej warunkiem jest 
odczucie jego wartości52.

52 Por. FSE, s. 302-305.
53 Tenże, „Życie wewnętrzne" osoby, art. cyt., s. 513-514.

Poszerzając krytykę Heideggera o horyzont agatologiczny, krakowski fenomenolog 
stwierdza, że: „Dasein to bez wątpienia podmiot dramatu gry o prawdę bycia - ale 
dramat Dasein nie jest podstawowym dramatem osoby ludzkiej. Egzystencja jest 
warunkiem możliwości „ruchu ponad siebie”, wywołanego doświadczeniem zła, które 
dotyka głębi osoby jako rozpacz, a nie jako trwoga śmierci. Stąd otwarcie osoby na 
wszystko, co może być dla niej ratunkiem. Osoba jest podmiotem dramatu agatolo- 
gicznego. Egzystencja, która określa strukturę otwarcia, nie może więc być ontolo- 
giczna, lecz musi być agato-eidetyczna”53.

Na początku niniejszego paragrafu powiedzieliśmy, że trudno o nadanie jakiejś ety­
kiety filozoficznej Tischnerowi. Na pewno z racji stosowanej przez niego metody moż­
na go zwać fenomenologiem. Zasadne wydaje się także stwierdzenie, że stawiając 
w centrum swej refleksji człowieka jako tego, który „tworzy” siebie, jest Tischner po 
trosze egzystencjalistą. Świadczy o tym nie tylko występujące w jego tekstach pojęcie 
egzystencji, lecz także postawienie akcentu na rolę czasu w życiu człowieka. Czasowość 
ludzkiej egzystencji została podkreślona szczególnie w filozofii dramatu: z czasem 
wiąże człowieka nadzieja, pełne napięcia oczekiwanie na odpowiedź zagadniętego 
innego, przeżywany „czas ciała”, czy też czas dramatu religijnego rozumiany jako ordo 
salutis. Jeżeli Tischner jest egzystencjalistą, to egzystencjalistą szczególnym. Wydaje 
się bowiem, że nigdy dotąd myśl egzystencjalna, wskazując na bliskość człowieka 
wobec Transcendencji (Dobro), nie podkreślała tak jego dramatycznego wymiaru.

Po ukazaniu znamiennych rysów antropologii Tischnera, takich jak: antysubstan- 
cjalizm, „myślenie religijne”, wpisanie się w tradycję egzystencjalną, lecz przede 



90 Rozdział 2

wszystkim interesujący nas wymiar dramatyczny i aksjologiczny, należy przyjrzeć się 
poznawczej drodze, na jakiej krakowski filozof dochodzi do ustaleń aksjologicznych. 
Właśnie to zagadnienie podejmiemy w kolejnym paragrafie, którego rozważania 
można zamknąć konkluzją, że Tischner nie zredukował antropologii do aksjologii, ani 
na odwrót, jednak te dziedziny tak się w jego myśli zazębiają, że ich rozdzielenie, 
chociaż teoretycznie możliwe, zagubiłoby prawdę o wartościach i człowieku, jaką 
myśliciel chciał ukazać.

2.2. Epistemologiczno-metodologiczny aspekt aksjologii

Wydaje się zasadne twierdzenie, że metodologiczny warsztat autora Fenomenolo­
gii świadomości egotycznej został ukształtowany w dużej mierze przez R. Ingardena. 
Mimo różnorodności charakteru pism Tischnera, na którą za chwilę wskażemy, kra­
kowski filozof do końca pozostał wiemy metodzie fenomenologicznej, jakiej nauczył 
się na seminariach u Ingardena. W celu ukazania metodologicznej strony aksjologii 
Tischnera należałoby zwrócić uwagę na fazy, w których ewoluowała jego myśl, 
charakterystyczny metaforyczny język, samą metodę fenomenologiczną oraz założe­
nia epistemologiczne, które filozof przyjął w ramach badań tzw. konscjentywnej sfery 
świadomości.

Antropologiczna myśl Tischnera ewoluowała w trzech fazach, których wyrazem 
były dzieła: Fenomenologia świadomości egotycznej oraz Myślenie według wartości 
(faza pierwsza), Filozofia dramatu (faza druga), Spór o istnienie człowieka (faza 
trzecia)54. Pierwszą fazę znamionuje widzenie człowieka jako „tworzywa” dla warto­
ści, lub - posługując się metaforą - jako instrumentu grającego płynącą przez czas 
pieśń55. Antysubstancjalizm antropologiczny i duch egzystencjalizmu jest tu wyraźny. 
Człowiek tworzy siebie przez realizację wartości, co znaczy, że jego istota nie jest 
„dana z góry”, jasno określona, lecz jest raczej egzystencją (Heidegger). W tej fazie 
bliska jest Tischnerowi Schelerowska koncepcja wartości jako nierzeczywista - choć 
realna - sfera danych doświadczeniu przedmiotów.

54 Por. A. Bobko, Poszukiwanie prawdy o człowieku, art. cyt., s. 57.
55 Por. EWN, s. 53.

Faza druga, to spojrzenie na człowieka jako uczestnika dramatu, którego kulmina­
cyjny punkt stanowi Spotkanie. To w tym etapie następuje już wyraźne podkreślenie 
dwóch horyzontów, w których rozgrywa się ludzki dramat: „horyzontu” aksjologicz­
nego i agatologicznego.

W trzeciej fazie następuje radykalny zwrot w kierunku „myślenia religijnego”. 
W ramach tego myślenia udziela Tischner odpowiedzi na pytanie: kim jest człowiek? 
Przede wszystkim jest istotą skrzywioną złem, której zagraża kierkegaardowska 



Tischnerowski projekt aksjologii 91

„choroba na śmierć”. Ocalenie w postaci odzyskania nadziei przychodzi dzięki łasce. 
Końcowe partie Sporu... wchodzą w ramy ostatniego, teologicznego etapu w myśli 
Tischnera. Szukając źródeł wolności, krakowski filozof sięga po trynitologię, by 
- podług spirali hermeneutycznej - powrócić do antropologii56. Przewodnikami 
Tischnera po meandrach trynitologii są G. Greshake oraz H. U. Balthasar. W ich 
ujęciu relacje trynitame w Bogu są darem wolności. Jest to zgoła odmienne ujęcie od 
tomistycznego, ponieważ „logika” wolnego daru pozwala odpowiedzieć na pytanie, 
wobec którego ontologia jest bezsilna: po co bytowi nieskończonemu byt skończony? 
Według autora Sporu o istnienie człowieka, istota skończona, wybrana i obdarzona 
łaską - pojętą jako przychodzące dobro, a nie siła, może wybierać. Jeśli człowiek 
przyswoi sobie Dobro, będzie istniał istnieniem usprawiedliwionym, a wtedy jego 
odpowiedzią na skończoność nie będzie bunt, lecz wdzięczność w powiernictwie 
Boga57.

56 Por. K. Tarnowski, Filozof dojrzałej wiary, art. cyt., s. 53.
57 Por. SOIC, s. 196.
58 M. Heller, Dyskusji z Tischnerem ciąg dalszy, [w:] W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka..., 

dz. cyt., s. 72.
59 Zob. J. Tischner, Uprawiam filozofię Dobra, [w:] A. Zieliński, M. Babiński, J. Wojtysiak [red.], 

Rozmowy o filozofii, Lublin 1996, s. 249-267.
60 Autor we Wstępie do Sporu... pisze: „Moim najgłębszym zamierzeniem był ideał systema­

tyczności. Porównałbym to do rosnącego drzewa: wszystko zaczyna się od korzenia, potem prze­
chodzi w pień, od pnia rozrastają się gałęzie. Dziś widzę, że obraz jest nieco zamazany: korzenie 
i pień zanikają, a moja praca robi wrażenie, jakbym przeskakiwał z gałęzi na gałąź, które w dodatku 
wiszą w próżni”. SOIC, s. 8.

Pisma Tischnera można podzielić na dwie grupy. Pierwszą stanowią publikacje 
o charakterze ściśle filozoficznym, drugą - artykuły przechodzące czasem w publicy­
stykę adresowaną do szerokiego grona czytelników. W pracach należących do drugiej 
grupy, Tischner nie porzuca całkowicie metody fenomenologicznej, choć nie trzyma 
się jej wiernie. Usprawiedliwieniem może tu być charakter tych publikacji. Z czasem 
swobodną parafrazę metody fenomenologicznej krakowski myśliciel zaczął wprowa­
dzać do stricte filozoficznego dyskursu58. Z pewnością znamiennym rysem twórczości 
Tischnera jest asystemowość, która utrudnia percepcję dzieł filozofa. Taki sposób 
uprawiania filozofii dawał Tischnerowi pewną swobodę, gdyż budowa systemu zabi­
jałaby świeżość myśli. Filozof, jak stwierdził, nie lubił samego słowa „komplementar- 
ność”, ponieważ nie jest inspirujące, co nie znaczy, że jest fałszywe59. Pod koniec 
życia nosił się z zamiarem usystematyzowania swojej myśli60, lecz niestety, ciężka 
choroba i śmierć ten zamiar udaremniły.

Poświęcając osobny tekst roli metafory w dyskursie i języku filozoficznym, nasz 
filozof zdaje się uzasadniać własne metodologiczne podejście do metafory. W tym 
kontekście warto wspomnieć, że autor Myślenia według wartości sprzeciwia się prze­
noszeniu modeli interpretacyjnych ze świata zewnętrznego na świat wewnętrzny 



92 Rozdział 2

człowieka, bo konsekwencją takiej praktyki jest zdeformowana antropologia. Pojęcia 
wartości, formy, materii są - zdaniem krakowskiego filozofa - niedefmiowalne, co nie 
znaczy, że nie możemy o nich nic powiedzieć. Przeciwnie, dysponujemy jakąś ich 
intuicją, dlatego właściwą drogą badawczą jest wejście w głąb bezpośredniego 
doświadczenia tego, czego te pojęcia dotyczą, próba rozjaśnienia, a następnie ujęcie 
w formy językowe61. Jak twierdzi Tischner, w sytuacji, gdy w języku filozoficznym 
(tekście) pojawia się metafora, która w dodatku streszcza jakoś część dyskursu, mamy 
już do czynienia z metaforycznym myśleniem filozoficznym. Nie jest możliwe odse­
parowanie języka filozoficznego od myślenia62.

61 Tenże, Genesis z ducha, [w:] ŚLN, s. 202.
62 Tenże, Myślenie z wnętrza metafory, [w:] MWW, s. 462.
63 Por. A. Karoń-Ostrowska, Rozmowa z księdzem profesorem..., art. cyt., s. 15.
64 J. Tischner, Myślenie z wnętrza metafory, art. cyt., s. 465^469.
65 Tamże, s. 474.
66 M. Kopczyński zwraca uwagę, że: „Bardzo łatwo jest się Tischnerowską metaforyką zafascyno­

wać, dać ponieść egzegetycznej brawurze i szafować myślowymi skrótami. O wiele rzadsze są na tym 
polu: wnikliwe spojrzenie na filozoficzną spuściznę, interpretacyjna rzetelność i rygoryzm myślenia. 
Tischnerowskie metafory bardzo wdzięcznie otwierają jego myśl, pozwalając na wielu płaszczyznach ją 
interpretować. Tutaj jednak najłatwiej wpaść w pułapkę ogólnikowości i zwykłego gadulstwa. Dlatego 
wydaje mi się, że owa metaforyka ciągle domaga się solidnego, hermeneutycznego opisu i analizy, należy 

Pojęcie metafory w myśleniu filozoficznym Tischnera wzięło się z refleksji nad 
metaforami filozofii greckiej. Szczególną rolę dla filozofa odegrała metafora jaskini 
z VII księgi Państwa Platona oraz metafora Kartezjańskiego złośliwego demona63, 
których przykłady dobitnie ukazują źródło myślenia: ból niepewności i nadzieja na 
osiągnięcie, lub choćby przybliżenie się do prawdy. Myślenie to dąży już w zarodku 
do ukazania ewentualnego rozwiązania tragicznej niepewności, jakim w przytoczo­
nych powyżej metaforach jest Bóg, który nie może skłamać (Kartezjusz) oraz nawró­
cenie do światła (Platon). Tischner widzi rolę metafory w fenomenologii, która prze­
cież zmierza do jednoznaczności i ścisłości języka, a także w tradycyjnej teorii 
orzekań analogicznych. Metaforyczność świata fenomenów wyraża się tym, że każę 
myśleć o czystej świadomości, która go ukonstytuowała, bo świat ukonstytuowany 
w świadomości jest metaforą świata przedmiotów64. W myśleniu metaforycznym 
następuje zmiana znaczenia treści pojęcia, które jest punktem wyjścia symbolizacji. 
Tischner wysuwa wniosek, że: „[...] radykalna metaforyzacja świata widzialnego 
oznacza odebranie światu rangi absolutnie istniejącego świata”65. Hermeneutyka 
dokonuje odwrócenia metaforyki. O ile metaforyka tradycyjna odsyłała od tego 
co znane i konkretne do zaświatów, o tyle metaforyka hermeneutyczna w bytach widzi 
metafory tego, co poza nimi. Stąd konsekwentnie sądy o świecie są quasi-sądami 
a jego istnienie quasi-istnieniem. Z pewnością, metaforyczność Tischnerowskiego 
języka ma swe zalety, lecz jego niejednoznaczność może skutkować wieloma, wyda­
wałoby się prawomocnymi, interpretacjami66.



Tischnerowski projekt aksjologii 93

Ukazane wyżej podejście metodologiczne odsłania swoiście rozumianą metafizykę, 
która ma aspiracje bycia królową nauk67. Sens królowania tak rozumianej metafizyki 
można rozumieć w ten sposób, że traktuje ona o innym, meta-fizycznym świecie, 
w którym „wszystko jest tak, jak być powinno”. Jeżeli jest możliwa metafora - mówi 
filozof- to możliwy jest także świat inny niż ten, w którym żyjemy68.

się jej naukowa rzetelność - wyczulenie na slogany i pokusy nadinterpretacji”. Tischnerowskie spojrze­
nia. Glosy uczniów i przyjaciół, „Znak” 2004, nr 5, s. 27-28.

67 Krakowski filozof nadaje nowe znaczenie słowu „metafizyka”. Przyjmuje się, że terminem tym 
posługujemy się w odniesieniu do Arystotelesowskiej filozofii pierwszej. Termin zawdzięcza swe 
pochodzenie porządkującemu pisma Stagiryty Andronikosowi z Rodos. Dla Tischnera „metafizyka” 
oznacza to, co poza bytem i niebytem.

68 „Jakież więc myślenie może obejść się bez metafory? Takie myślenie, którego celem i racją jest 
bezwzględna afirmacja aktualnego świata. Jest to myślenie, dla którego realizm staje się nie tylko filozo­
fią ale jest już chorobą a zasada ścisłej jednoznaczności języka - niczym zakaz wychodzenia na dwór 
obowiązujący zagrypionych - nie tyle dyrektywą która ma ułatwić porozumienie, ile rezygnacją 
z przemyślenia sensu ukrytego w wielkich metaforach europejskiej filozofii”. J. Tischner, Myślenie 
z wnętrza..., art. cyt., s. 476.

69 ZFC, s. 287.
70 J. Tischner, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 6.
71 Por. P. Duchliński, Czy Roman Ingarden stworzył teorię wartości, „Logos i Ethos” 2005, nr 1, 

s. 151-171.

Metaforyczność języka Tischnera ma swe zakorzenienie w inspiracjach Biblią, 
w duchu hermeneutyki i filozofii dialogu. Krakowski filozof często odwołuje się do 
tekstów biblijnych, co uzasadnia tym, że są one celnym zapisem doświadczenia po­
koleń. Jest to doświadczenie dobra i zła, do którego nie ma innego dojścia, jak tylko 
poprzez człowieka uwikłanego w dramat69. Wielkie postacie dziejów, w tym dziejów 
biblijnych, są „uniwersalnymi znakami losu ludzkiego, poprzez które konkretny 
człowiek w dalszym ciągu stara się uzyskać rozumienie siebie [...]. Nawet najbardziej 
krytyczne myślenie o człowieku nie jest w stanie oderwać się od dziedzictwa prze­
szłości”70.

Przejdźmy do zagadnień epistemologicznych. Na wstępie warto zaznaczyć, że do­
świadczenie w wydaniu fenomenologów jest zróżnicowane, zależnie od rodzajów 
przedmiotów poznania. Swoim zakresem obejmuje: spostrzeżenie zewnętrzne, spo­
strzeżenie wewnętrzne, intuicję aksjologiczną oraz poznanie aprioryczne71. Z uwagi na 
to, że Tischner nie jest zainteresowany konstruowaniem teorii wartości, lecz skupia się 
na ich roli w dramacie osoby, odwołuje się przede wszystkim do intuicji wartości 
wprzęgniętej w sytuację dialogiczną i tzw. myślenie preferencyjne, które jakoś „od­
słania” świat wartości. Namysł nad wartościami jest możliwy dzięki poznaniu aprio­
rycznemu, natomiast spostrzeżenie wewnętrzne umożliwia dotarcie do wartości 
w obszarze Ja.

Tischner w badaniach, których przedmiotem była egotyczność, posługiwał się spo­
strzeżeniem wewnętrznym, które określa jako „[...] takie ujęcie treści konscjentywnej, 



94 Rozdział 2

które dokonuje się w równoczesności teraźniejszej aktu ujęcia i treści ujmowanej 
i które nie mogłoby zaistnieć, gdyby ujmowana treść w ogóle nie istniała”72. Ustalenia 
filozofa dotyczące doświadczenia wartości w obszarze Ja somatycznego, Ja jako 
podmiotu poznania i Ja osobowego, opierały się o wypracowane przez niego metody, 
dlatego pokrótce przedstawimy Tischnerowskie rozumienie takich kluczowych pojęć, 
jak: refleksyjność, odsłonięcie (manifestacja) i refleksywność.

72 FSE, s. 346.
73 Por. EWN, s. 71.
74 A. Workowski widzi wyraz osoby w procesach solidaryzacji i desolidaryzacji egotycznej. Wyraz 

osoby miałby być w jakimś sensie przeciwny „przyswajaniu”. Przeciwieństwo polega na różnym kierun­
ku intencji: wyraz znamionuje intencja odśrodkowa (od-Ja), natomiast „przyswojenie” intencja dośrod­
kowa (do-Ja). Warto zaznaczyć, że Workowski widzi „przyswajanie” jako słowo-klucz w systematyzo­
waniu myśli Tischnera. Zob. A. Workowski, Józefa Tischnera filozofia przyswajania, art. cyt., s. 13—31.

75 J. Tischner, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 19.
76 W wyniku solidaryzacji egotyczność może sięgać przedmiotów, o ile jako „moje przedmioty” 

wejdą w obszar konscjentywności.

Refleksywność jest konscjentywnym doświadczeniem nieaktowym, które może 
stać się przedmiotem aktu refleksji. Charakterystycznym momentem refleksywności 
(doświadczenia wewnętrznego) i refleksyjności jest doświadczenie czasu, ściśle 
- ujęcia treści w aktualnej teraźniejszości. Doświadczenie refleksywne jest jakąś 
pośrednią formą między poznaniem Ja w aktach refleksji na nie skierowanych a czystą 
konscjentywnością Ja w aktach spostrzeżenia zewnętrznego. Istotą doświadczenia 
refleksywnego jest wsobność intencji treści, jak - przykładowo - w refleksywnym 
doświadczeniu lęku, który niejako „przychodzi z zewnątrz”. W obszarze inten- 
cyjności, czymś przeciwstawnym doświadczeniu jest manifestacja, od-słonięcie, 
ob-jawienie, ponieważ znamionuje ją inny kierunek intencji, tj. „od-Ja”. Manifestacja 
stanowi odpowiedź na wartości i dokonuje się w sytuacjach określonych przez Jasper- 
sa jako „graniczne”: działaniu, podejmowaniu decyzji, afirmacji bądź proteście wobec 
pozytywnych i negatywnych wartości73, odsłaniając głębię, jakąś prawdę Ja. Chociaż 
akt decyzji jest momentem manifestacji Ja, to nie jest z nią tożsamy. Manifestacja jako 
niezapośredniczona, czysta świadomość egotyczna ma walory poznawcze, wyświetlo­
ne w dwóch aspektach: 1) odsłonięcia prawdy o Ja; 2) dookreślenia tego, co nadcho­
dzi, czyli sposobu bycia zapoczątkowanego przez manifestację. Prezentując zagadnie­
nie osoby jako bytu-dla siebie, Tischner mówi, że „sobość” osoby, jej „Co” należy 
szukać w wyrazie74, w którym osoba , jeszcze raz rodzi samą siebie”75. Trzeba zazna­
czyć, że warunkiem „sobości” jest byt-dla-siebie, w którym jego „być” poprzedza 
„mieć”. Byt-dla-siebie, wewnętrznie rozdarty złem, pokonuje przeszkody na drodze 
powrotu do siebie poprzez wybór uczestnictwa w dobru. Sam wybór uczestnictwa nie 
jest jeszcze sobością. Sobość zawiera się w „wyrazie” osoby.

Akty refleksji (refleksyjność), w ujęciu Tischnera, obejmują jedynie sferę egotycz- 
ności76. Refleksja może obejmować nie tylko aktualne treści świadomości, lecz - dzięki



Tischnerowski projekt aksjologii 95

aktowi przypomnienia i wyobrażenia - sięgać tego, co w przeszłości było treścią 
świadomości lub może nią być w przyszłości. W sytuacji pozbawienia treści charakteru 
egotycznej konscjentywności, treść przestaje być przedmiotem refleksji77. Oprócz 
konscjentywności i egotyczności koniecznym warunkiem refleksji jest wchodzące 
w jej ramy spostrzeżenie wewnętrzne, które ujmuje swój przedmiot w czasowej teraź­
niejszości78. W akcie refleksji podmiot poznania dokonuje izolacji treści, na które 
kierują się intencje poznawcze, od strumienia przeżyć. Finalnym efektem aktu reflek­
sji jest nazwanie przeżycia. Możliwość ujęcia przeżycia w akcie refleksji zakłada 
wcześniejsze, przynajmniej przybliżone rozumienie czy wyobrażenie (ideę) tego, co 
ujmuje. Zachodzi tu możliwość zafałszowania ostatecznego ujęcia przez ową ideę, 
ponieważ nosi ona na sobie piętno treści minionych, tych, z którymi współwystępuje 
albo nie mieści się w ramach pojęć dysponowanych przez język79.

77 „Analizując np. akt decyzji w oderwaniu od momentu aktualnie moja, przechodzimy na płaszczy­
znę analizy aktu decyzji jako takiego, co z refleksją nie ma już nic wspólnego. Wtedy mógłby to być akt 
decyzji jakiegoś drugiego Ja lub akt decyzji w ogóle, badany przy pomocy Husserlowskiego poznania 
ejdetycznego. Akt konkretnej mojej decyzji będzie co najwyżej punktem wyjścia do osiągnięcia egotycz­
ności w ogóle, który bez refleksji byłby niemożliwy do uchwycenia. Z chwilą uzyskania idei egotyczności 
w ogóle, refleksyjna intuicja mojej egotyczności może zniknąć bez żadnej szkody dla dalszych badań”. 
FSE, s. 249.

78 Tamże, s. 230-250.
79 Tamże, s. 344-345.
80 Tamże, s. 339, 346.
81 Tamże, s. 348.
82 J. Galarowicz stwierdza, że „Etyka jest dla niego [Tischnera - przyp. K. S] przede wszystkim teorią 

wartości (aksjologią), ale taką aksjologią, poprzez którą odsłania się antropologia filozoficzna (teoria Ja 
aksjologicznego) oraz filozofia spotkania, dialogu i dramatu”. J. Galarowicz, Doświadczenie wartości 
etycznych według J. Tischnera, [w:] Etyka, J. Pawlica [red.], Kraków 1992, s. 564.

Apodyktyczna pewność, że jakaś treść występuje obecnie w świadomości, jest 
ugruntowana w intuicji przeżywania, którą - za Ingardenem - określa Tischner jako 
specyficzną samoświadomość charakteryzującą akty świadomości80. Dla spostrzeżenia 
immanentnego fenomenem jest treść konscjentywna dana w momencie teraźniejszości 
czasowej. Jeżeli wraz z treścią daną bezpośrednio i źródłowo ujmiemy związane z nią 
koniecznie treści, które w momencie teraźniejszości są równie „widoczne”, mamy 
do czynienia z fenomenem w znaczeniu szerszym. Treść warunkuje zaistnienie 
spostrzeżenia immanentnego. To, co się wiąże w sposób przypadkowy i niekonieczny 
z treścią daną wprost i bezpośrednio spostrzeżeniu immanentnemu, do fenomenu 
już nie należy81.

W odniesieniu do etyki i mieszczącej się w jej ramach aksjologii82, krakowski filo­
zof stosuje metodę fenomenologiczną. Zgodnie z głównym postulatem Husserla 
„z powrotem do rzeczy”, punktem wyjścia jest to, co bezpośrednio dane. Można 
postawić tu pytanie: jak źródłowo dane są wartości? By na nie odpowiedzieć, należy 
bliżej przyjrzeć się charakterowi metody. Redukcja transcendentalno-fenomeno- 



96 Rozdział 2

logiczna polega na „wzięciu w nawias” tezy egzystencjalnej, czyli naturalnego prze­
świadczenia o istnieniu świata i siebie w tym świecie. Nie jest to wątpienie Kartezjań- 
skie, ani sceptycyzm, ponieważ „wzięcie w nawias” oznacza bardziej „nie robienie 
użytku” z tezy egzystencjalnej. W konsekwencji dochodzi do ukonstytuowania trans­
cendentalnego Ja, które jest podmiotem mniemania o istnieniu świata. Świat zostaje 
ukonstytuowany nie jako realnie istniejący, lecz jako fenomen świata83. Redukcja 
fenomenologiczna proponowana przez autora Fenomenologii świadomości egotycznej 
obejmuje „wzięcie w nawias” wszelkich systemów metafizycznych, religijnych, tez 
o naturze człowieka, tez etyki teleologicznej itp. Zdaniem krakowskiego fenomenologa, 
przyjęcie wyżej wymienionych założeń skazuje etykę na uwikłanie w inne dyscypliny 
filozoficzne, a nawet w nauki szczegółowe84. Punktem wyjścia metody fenomenolo­
gicznej czyni Tischner konkretne sytuacje etyczne, konkretnego człowieka, stąd 
modelowym przykładem sytuacji etycznej jest biblijna przypowieść o miłosiernym 
Samarytaninie85. Z „natury” metody fenomenologicznej, opis źródłowego doświad­
czenia wartości dotyczy sytuacji etycznej twórcy teorii. Doświadczenie owo musi 
jednocześnie jakoś partycypować w doświadczeniu odbiorcy teorii. Tischner pisze: 
„Ponieważ jednak opis fenomenologiczny zmierza do uchwycenia jego powszechnej 
istoty, fenomenologia rości sobie pretensję do wypowiadania prawdziwych sądów 
o doświadczeniu etycznym w ogóle, a zatem także o doświadczeniu etycznym słucha­
cza. Pretensja ta wymaga weryfikacji, pogłębienia i poszerzenia. Stąd propozycje 
fenomenologów zwracają się do słuchacza nie jako do zwykłego odbiorcy teorii, lecz 
także jako do jej potencjalnego współtwórcy”86. Jedynymi założeniami fenomenolo­
gicznej metody w etyce, a także mieszczącej się w jej ramach aksjologii, są: uznanie, 
że sytuacje etyczne istnieją i że są przeżywane jako właśnie takie nie tylko przeze 
mnie, lecz także przez innych. Metoda zmierza do opisania źródłowego doświadczenia 
sytuacji etycznej, w której - od strony poznawczej - są obecne dwa bieguny: subiek­
tywny, zawierający jakieś odczucie wartości, i obiektywny (przedmiotowy), zawiera­
jący wartości etyczne. W opisie sytuacji etycznych idzie o „ich własną doświadcze- 
niowo daną istotę”, wydobycie istotnych rysów, które wystąpią w każdej sytuacji 

•87 etycznej .

83 Zob. J. Tischner, Ja transcendentalne w filozofii Edmunda Husserla, [w:] tenże, Studia z filozofii 
świadomości. Dzieła zebrane, Kraków 2006, s. 3-5.

84 Tenże, Wartości etyczne i ich poznanie, „Znak” 1972, nr 5, s. 630.
85 Por.EWN, s. 61-71.
86 Tenże, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 630.
87 Tamże, s. 630-631.

Krakowski fenomenolog przedmiotem rozważań aksjologicznych czyni głównie 
wartości etyczne, co wydaje się być zrozumiałe w kontekście filozofii dramatu. War­
tości etyczne realizuje się w perspektywie aksjologiczno-agatologicznej (dobra i zła) 
i perspektywie szczęśliwego zakończenia dramatu religijnego, czyli usprawiedliwienia 



Tischnerowski projekt aksjologii 97

i zbawienia. Jest w aktach realizacji wartości etycznych odniesienie do wartości 
świętych.

Trzymając się założenia metody fenomenologicznej, Tischner szuka doświadcze­
nia wartości możliwego dzięki intuicji wartości w sytuacjach, w których mamy 
do czynienia z konkretnymi „nosicielami wartości”, tj. „tam, gdzie dochodzi do 
konkretnego spostrzeżenia lub przynajmniej wyobrażenia przedmiotu czy sytuacji, 
wydarzenia, czy procesu, które są »nosicielami« wartości lub w których urzeczy­
wistnia się interesująca nas istota”88. Percepcja wartości jest zatem uwikłana 
w percepcję konkretu i wiąże się ze zmysłami, lecz jest możliwa dzięki intuicji, 
jakiemuś „widzeniu”, czuciu wartości wprost, z pominięciem rozumowania. Reflek­
sja jest wtórnym momentem względem intuicji. Sama intuicja wydaje się być pod 
mniejszym wpływem rozumu, niż uczuć, emocji, których korelatem w konkretnej 
sytuacji etycznej są wartości.

88 Tamże, s. 634.
89 „Intuicja wartości etycznych występuje w bogatej otoczce emocji. Uderzył mnie straszny widok... 

Pobity człowiek leży obok drogi... Jestem przerażony... Człowiek jęczy... ogarnia mnie litość. Trzeba 
coś zrobić”. Tamże, s. 634.

90 Por. EAH, s. 256.
91 Tenże, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 640-644.
92 „Ten tylko, kto doświadczył spotkania, może mówić, że doświadczył źródłowo jakiegoś konkret­

nego dobra i zła, jakiejś tragiczności, jakiejś wolności [...]. Kluczem do aksjologii jest spotkanie 
z drugim. Dopiero dzięki spotkaniu widzimy ludzi na scenie życia zorganizowanej w hierarchię, preferu­
jemy i rozumiemy preferencję innych”. Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 485.

93 Por. EWN, s. 87.

Tischner wiąże poznanie wartości ze sferą emocjonalną89 człowieka i sytuacją 
Spotkania z drugim. Intuicja wartości nie jest tożsama z sądem o wartościach 
i rozpoznaniem wartości opartym o akt przypomnienia, co nie oznacza, że nie 
możemy niczego powiedzieć o wartościach poza konkretną sytuacją etyczną. Doko­
nania na polu aksjologii takich myślicieli jak: M. Scheier, D. v. Hildebrand przeko­
nują Tischnera, że wartości jednostkowe i sytuacje etyczne, w których wartości są 
dane, odznaczają się, przynajmniej w pewnym stopniu, jakimś rysem ogólności. 
Chociaż autor Sporu o istnienie człowieka eksponuje myśl, że etyka jest twór­
czością90, to jednak tezę o niepowtarzalności sytuacji etycznych uważa za nie­
prawdziwą.

Także kryteria rozróżniania wartości „wyższych” od „niższych” winny być wzięte 
ze źródłowego doświadczenia wartości, nie zaś odkryte racjonalnie, ponieważ każda 
wartość dana jest od razu wespół z miejscem zajmowanym w hierarchii wartości, co 
umożliwia preferencję91. Kluczem do doświadczenia wartości jest Spotkanie z drugim. 
W Spotkaniu doświadczeniu dana jest wolność, niepowątpiewalna i w pewnym sensie 
absolutna wartość drugiego92, dlatego inny ze względu na swoją wartość nigdy nie 
może być potraktowany jako środek, lecz zawsze jako cel93. W Spotkaniu możliwe 



98 Rozdział 2

jest doświadczenie wartości dzięki „odkrywczości” nadziei istotnej drugiego, nato­
miast wybór i urzeczywistnienie wartości znajduje pełny wyraz w tym, co autor Filo­
zofii dramatu nazywa przyswojeniem94. Przyswojeniu podlega dobro, które przyswaja 
sobie człowieka. Po zarysowaniu epistemologiczno-metodologicznej strony Tischne­
rowskiej aksjologii należy dokonać próby określenia pewnej koncepcji wartości, jaka 
wyłoniła się w wyniku badań przeprowadzonych przez filozofa. Zagadnienia wartości 
i świata są z sobą skorelowane, ponieważ koncepcja rzeczywistości określa przy­
najmniej możliwość mówienia o wartościach „obecnych” w świecie95.

94 Por. SOIC, s. 305.
95 Mamy tu na myśli koncepcje rzeczywistości, jakie zarysowały się w historii filozofii, np. 

jakościowy monizm (spirytualizm, materializm), czy pluralizm. Z pewnością krakowski filozof 
- zgodnie z tradycją fenomenologiczną - stał na stanowisku pluralizmu metafizycznego, cho­
ciaż interesowało go nie tyle tworzenie ontologii, ile rozwiązanie „problemu człowieka”. Dlatego, 
jeśli podejmuje aksjologiczną refleksję nad „światem”, to w znaczeniu środowiska człowieka 
(Umwelt), bądź w znaczeniu sceny dramatu, do której stosunek jest zapośredniczony przez relację 
z innym.

96 Aksjologia na gruncie marksizmu, przynajmniej w Polsce, nie doczekała się jednoznacznych roz­
strzygnięć dotyczących sposobu istnienia wartości, ich natuiy i zachodzących między wartościami 
związków. Przyjmowano wartości jako obiektywne i rozumiano jako „[...] stosunek społeczny łączący 
ludzi z obiektami ich intencjonalnej aktywności”. Cz. Herod, Założenia teoretyczno-metodologiczne 
formułowania celów kształcenia i wychowania, [w:] Metodologiczne problemy badań nad modernizacją 
systemu oświaty’ (materiały z konferencji 10-11 listopada 1977), Instytut Badań Pedagogicznych, 

2.3. Koncepcja wartości i jej wpływ na wizję świata

Poszukując określenia koncepcji wartości w ujęciu Tischnera, warto te rozważania 
umieścić w pewnym aksjologicznym kontekście, jakim są podstawowe różnice 
w. kierunkach poszukiwań aksjologii ogólnej, przy uwzględnieniu kryteriów przed­
miotu, źródeł i metod badań aksjologicznych. Powyższe kryteria decydują o miejscu 
aksjologii pośród innych dyscyplin filozoficznych oraz przyjmują, nierzadko milczą­
co, pewne rozwiązania na gruncie metafizyki, ontologii i epistemologii.

W oparciu o te kryteria można wyróżnić siedem grup wyznaczających możliwe kon­
cepcje aksjologii. 1) Stanowisko negujące istnienie wartości czyni niemożliwą refleksję 
aksjologiczną, pozbawiając ją przedmiotu (stanowisko to łączy się często z fizykalizmem 
i materializmem mechanistycznym). 2) Wartości istnieją, lecz nie są indywidualne 
i obiektywne, nie mają charakteru zobowiązującego. Stanowią raczej treść aktów psy­
chicznych, sądów, mniemań, odczuć i ocen. Pogląd ten, oparty na filozoficznych założe­
niach nominalizmu i radykalnego neopozytywizmu, sprowadza rolę aksjologii do opisu 
ludzkich mniemań dotyczących wartości. 3) Wartości istnieją obiektywnie w świecie 
przedmiotowym, lecz są zrelatywizowane do człowieka, grupy społecznej (marksizm96) 



Tischnerowski projekt aksjologii 99

lub epoki historyczno-kulturowej. Rola aksjologii sprowadza się do opisowej nauki 
socjologicznej, historycznej, psychologicznej, gdzie analizuje się zachowanie ludzi 
w różnych epokach, sytuacjach i środowiskach. W wyniku tych działań powstają opiso- 
wo-porównawcze teorie postępowania moralnego. 4) Wartości istnieją obiektywnie, 
przysługują rzeczom jako własności czy cechy (tak samo jak biologiczne czy fizyczne). 
Pogląd ten zakłada podłoże naturalistyczne — przedmiot jest zbiorem własności, klasą 
cech. Aksjologia byłaby tu nauką badającą realną rzeczywistość wartości pojętych jako 
cechy, podobnie jak nauki przyrodnicze. 5) Wartości istnieją w świecie realnym obiek­
tywnie, choć niekoniecznie realnie; nie są zrelatywizowane do świadomości ludzkiej, lecz 
odgrywają w strukturze bytu istotną rolę, nadając mu rys aksjologiczny. 6) Wartości 
istnieją w świecie realnym oraz jako pewne istności idealne. Rzeczywistość dzieli się na 
realną i idealną, co wyznacza możliwość dwu aksjologii: bytu realnego, badającej wartości 
rzeczy jednostkowych, procesów i zjawisk w świetle faktów, oraz idealnego, ujmującej 
wartości jako trwałe, niezmienne istniejące w świecie bytów idealnych. W tej grupie 
znajdą się koncepcje rzeczywistości o zróżnicowanej przewadze świata idealnego lub 
realnego. Zależnie od tego, różnie mogą ułożyć się relacje aksjologii bytu realnego 
i aksjologii bytu idealnego. 7) Wartości są postrzegane jako przedmioty wyłącznie idealne. 
Aksjologia nie zajmuje się realną rzeczywistością lecz światem bytów idealnych. 
W obrębie tej grupy istnieje możliwość różnych odmian aksjologii, zależnie od przyjmo­
wanego typu idealizmu metafizycznego97.

Warszawa 1978, s. 54. Na temat aksjologii marksistowskiej zob. W. P. Tugarinow, Teoria wartości 
w marksizmie, Warszawa 1973.

97 Por. W. Cichoń, Wartości - człowiek - wychowanie. Zarys problematyki aksjologiczno- 
-wychowawczej, Kraków 1996, s. 23. Z W. Cichoniem Tischner poznał się na seminarium u R. Ingardena 
na Uniwersytecie Jagiellońskim. Obu połączyły zainteresowania filozofią wartości i teorią wychowania. 
W. Bonowicz, Tischner, dz. cyt., s. 180.

Zob. W. Cichoń, Świat wartości i sposoby jego poznawania, [w:] W. Stróżewski [red.], Studia z teorii 
poznania i filozofii wartości, Wrocław-Warszawa-Kraków-Gdańsk 1978, s. 163-176.

98 MWŻP, Część zatytułowana: Dramat wartości stanowi odczyt wygłoszony podczas Ogólnopol­
skiej Sesji Estetycznej zorganizowanej w Mogilanach w maju 1983 r. przez Zakład Estetyki Instytutu 
Filozofii UJ; drukowany [w:] M. Gołaszewska [red.], Etos sztuki, Warszawa-Kraków 1994, s. 20.

Aksjologiczna myśl Tischnera, odnośnie powyższego rozróżnienia, plasuje się 
w grupie piątej. W ujęciu krakowskiego filozofa świat wartości jest zróżnicowany, 
wartości nie można sprowadzić ani do fizycznych własności przedmiotów, ani do 
platońskich idei, lecz są one irrealne i obiektywne. Zależnie od rodzaju wartości, 
według akceptowanej przez Tischnera Schelerowskiej hierarchii wartości, są one 
w różny sposób „ucieleśnione” w tym, co obiektywnie istnieje. Według krakowskiego 
myśliciela, we wszelkich refleksjach aksjologicznych nie można wyjść poza idee 
trzech wartości - prawdy, dobra i piękna, dających źródło naukom - ontologii, będącej 
nauką o tym, co naprawdę jest, etyce, jako nauce o dobru, i estetyce traktującej 
o pięknie .



100 Rozdział 2

Można powiedzieć, że jednym z centralnych zagadnień aksjologii jest odpowiedź 
na pytanie, jakimi bytami są wartości, o ile w ogóle istnieją? Precyzyjniej sformułował 
to pytanie R. Ingarden w ramach swoich badań ontologicznych: w jaki sposób istnieją 
wartości? Na kanwie możliwych odpowiedzi zarysował się w aksjologii spór. Problem 
sporu wokół egzystencjalnego statusu wartości jest tak obszerny, że trzeba się ograni­
czyć tylko do wskazania kierunków prób jego rozwiązania. Nominalizm utrzymuje, że 
wartości nie istnieją, istnieją tylko ich nazwy i wypowiedzi wartościujące. To stano­
wisko jest znamienne dla pozytywistycznego stylu myślenia. W ujęciu Platona warto­
ści istnieją „realnie”, bardziej realnie niż rzeczy, bo trwale i niezmiennie. Najwyższą 
wartością jest zarazem Idea Prawdy, Dobra i Piękna. Świat idei jest realny, natomiast 
sfera zmiennych rzeczy pozostaje między istnieniem a negacją. To stanowisko można 
określić jako skrajny realizm aksjologiczny. Arystoteles reprezentuje umiarkowany 
realizm aksjologiczny, twierdząc, że wartości istnieją realnie w rzeczach. Nośnikiem 
wartości jest gatunkowa forma". Dualizm sposobów istnienia, towarzyszący dziejom 
sporów o status wartości, został przełamany na gruncie fenomenologii. Na uwagę 
zasługuje omawiana już koncepcja polskiego ontologa i estetyka, Romana Ingardena, 
według którego sposób istnienia wartości jest pośredni między prostą realnością 
a intencjonalnością.

Autor Fenomenologii świadomości egotycznej nie tworzy epistemologii wartości, 
jednak zaznacza, że człowiek ma naturalną zdolność postrzegania i życia wartościami, 
a realizując je, buduje siebie. Współczesna filozofia dialogu, w której mieści się myśl 
krakowskiego fenomenologa, wpisuje się w pewnym sensie w tradycję kantowską 
a konkretnie pytań stawianych przez Kanta: co mogę wiedzieć?; co powinienem 
czynić?; czego mogę się spodziewać?; czym jest człowiek? Zdaniem królewieckiego 
filozofa, z uwagi na to, że trzy pierwsze pytania odnoszą się do czwartego, wszystkie 
można zaliczyć do antropologii100. Kant widzi powiązanie tych pytań następująco: 
samo wiedza człowieka ma związek z projektami działań, te zaś z przewidywanymi 
rezultatami tych działań. Działania niosą z sobą zmiany w sferze wartości101.

99 Por. J. Lipiec, Istnienie wartości, [w:] tenże [red.], Człowiek i świat wartości, dz. cyt., s. 28-30.
100 Por. M. Heidegger, Kant a problem metafizyki, tłum. B. Baran, Warszawa 1989, s. 231-232.
101 Zob. K. Wieczorek, Człowiek otwarty na drugiego. Perspektywy filozofii Karola Wojtyły i Józefa 

Tischnera, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, dz. cyt., s. 25-36.
102 WKSW, s. 147.

Aksjologiczne ustalenia Tischnera są pochodne w stosunku do etyki, ponieważ ona 
„[...] jest niczym innym jak nauką tworzenia wartości. Życie etyczne nie polega na 
tym, że człowiek odbija normę, która jako jedyna jest wartością, ale na tym, że prze­
mienia wartości, których jeszcze nie ma a trzeba, żeby były, na wartości, które są. 
Czyn zgodny z wartością sam jest wartością”102. Autor Filozofii dramatu wypo­
wiada ten pogląd w kontekście rozważania na temat tzw. „kreacjonizmu”, „tworzenia 
wartości”, który teologowie interpretują jako decydowanie o tym, co dobre, a co złe.



Tischnerowski projekt aksjologii 101

Krakowski filozof zdecydowanie twierdzi, że człowiek wprawdzie tworzy wartości, 
lecz nie oznacza to, że ustala demarkację pomiędzy dobrem a złem.

Można zaryzykować twierdzenie, że cała filozofia Tischnera jest myśleniem „we­
dług wartości”. Trudno natomiast znaleźć interesujące nas refleksje „o wartościach”, 
chociaż możliwe jest „odczytanie” przemilczanych w dyskursie, ukrytych założeń 
aksjologicznych. Refleksja Tischnera odcina się zarówno od etyki rozumianej jako 
nauki o powinnościach moralnych, jak i aksjologii - mimo centralnego miejsca tego 
słowa w tekstach autora - rozumianej jako namysł nad istotą wartości, ich budową, 
hierarchią, związków między wartościami itd.103. Można sądzić, że sposób rozumienia 
wartości przez tego fenomenologa jest bliski ujęciom M. Schelera, N. Hartmanna, 
D. von Hildebranda czy R. Ingardena104, co widać na kanwie ukazanych już inspiracji 
myślą tych filozofów. Głębsza analiza wpływu wymienionych filozofów na poglądy 
J. Tischnera wymaga osobnego opracowania.

103 Por. B. Skarga, Człowiek agatologiczny, [w:] W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka..., dz. cyt., 
s. 99.

104 Por. A. Węgrzecki, Czym jest „myślenie według wartości”, [w:] W. Zuziak [red.]. Pytając 
o człowieka..., dz. cyt., s. 91-93.

105 M. Heidegger, List o humanizmie, tłum. J. Tischner, [w:] tenże, Budować, mieszkać, myśleć. Eseje 
wybrane, Warszawa, 1977, s. 111.

106 Zob. A. Węgrzecki, Czym jest „myślenie według wartości”, art. cyt., s. 94.
107 Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 479-482.

Zakrawa na paradoks pochodzenie zwrotu „myślenie według wartości”, którym jako 
tytułem opatrzył Tischner jeden ze swoich zbiorów prac. Jest to parafraza fragmentu 
z Listu o humanizmie M. Heideggera, w którym autor pisze: „Myślenie według warto­
ści jest tu i wszędzie największym bluźnierstwem, jakie można pomyśleć przeciwko 
byciu. Myśleć przeciw wartościom wcale nie znaczy bić w bęben na cześć bezwarto- 
ściowości i marności bytu, lecz znaczy: wbrew subiektywizacji bytu, która czyni 
z niego przedmiot jedynie, stawiać przed myślenie prześwit prawdy bycia”105. Czym 
więc jest „myślenie według wartości”? Tischner odpowie, że wyraża się ono w na­
szym preferencyjnym myśleniu zakładającym aksjologiczną hierarchiczność treści 
myślenia. Taka odpowiedź prowokuje następne pytanie: czy myślenie preferencyjne 
odbija „uhierarchizowaną” rzeczywistość, czy też rzeczywistość jawi się nam jako 
hierarchicznie uporządkowana, bo nasze myślenie jest z gruntu preferencyjne i hierar- 
chizuje świat, niczym aprioryczne formy zmysłowości i kategorie rozsądku Kanta? 
Jak zauważa A. Węgrzecki106, ewentualne wątpliwości mogłaby rozwiać ontologia 
wartości, której Tischner nie uprawiał. Z myślenia „według wartości” przebija jednak 
obiektywistyczne traktowanie wartości. Ponadto, w odróżnieniu od Kaniowskich 
apriorycznych form umysłu, myślenie preferencyjne jest związane z wolnością, zakła­
da jej moment, wartości człowiek wybierać bowiem nie musi, ale może. Wartość nie 
zniewala. Na tym polega wartość wolności107. Krakowski fenomenolog uważa, że 
człowiek nie jest w stanie uciec od wartościowania, ponieważ dany mu w preferencji 



102 Rozdział 2

świat jawi się jako hierarchicznie uporządkowany. Myślenie preferencyjne ma swoje 
źródło w platonizmie i neoplatonizmie, gdzie rzeczywistość jest uporządkowana 
hierarchicznie. Między innymi Platon i Pseudo-Dionizy Areopagita uważają, że dobro 
jest „ponad bytem i niebytem”108.

108 J. Tischner, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 50-56.
109 Tamże, s. 484.
110 EWN, s. 62.
111 Tamże, s. 65.
112 Zob. R. Ingarden, Uwagi o względności wartości, [w:] tenże, Przeżycie - dzieło - wartość, 

Kraków 1966, s. 67-82.
113 Zob. W. Tatarkiewicz, Droga do filozofii, t. 1, Warszawa 1971, s. 211-290.

Podstawowym źródłem wszystkich przeżyć aksjologicznych jest Spotkanie, poj­
mowane nie jako zwykłe zetknięcie się z kimś, lecz jako dramatyczne Wydarzenie. 
Dramat we wszelkich swoich odmianach jest możliwy tylko w przestrzeni między­
ludzkiej, gdzie główne role grają wartości, wolność i związane z nią preferencyjne 
myślenie109. W tak rozumianym doświadczeniu wartości jawią się ich znamienne rysy: 
pojawienie się ich w spotkaniu z drugim, obiektywność i zobowiązujący charakter110. 
Będące źródłem lęku „urazy” i „kompleksy” mogą prowadzić do moralnego subiek­
tywizmu. Lęk przedstawia wówczas człowiekowi wartości lękowi służące, a wtedy 
świat i inni ludzie jawią się jako zagrożenie111.

Wspomnieliśmy już, że Tischner rezygnuje z rozważań nad sposobem istnienia 
wartości. Filozof sądzi, że pytanie o ontologiczny status wartości jest doniosłe dla 
aksjologii, lecz dla praktyki etycznej człowieka bardziej istotne jest inne: do czego 
wartość zobowiązuje? Jeśli tak, czy to upoważnia do zarzucenia rozważań na gruncie 
ontologii? Będziemy mogli na nie odpowiedzieć dopiero w końcu pracy. Nasz myśli­
ciel w kwestii ontologicznego statusu wartości odsyła do poglądów Romana Ingarde­
na, przyjmując pewne rozstrzygnięcia. Wartości nie istnieją jako realne, w czasie 
(chociaż są doświadczane w czasie), lecz są obiektywne, bo kategorycznie zobowią­
zują i są zadane „przedmiotowo”. Obiektywność wartości oznacza, że nie są one 
zależne od czasu, przestrzeni i poznającego je podmiotu. Relatywność wartości może 
dotyczyć jedynie ich odczucia. W tej kwestii filozof znów odsyła do myśli innych: 
R. Ingardena112 i W. Tatarkiewicza113.

Tischner proponuje „określenie przybliżające” wartość, które pokierowałoby intu­
icję w badaniach aksjologicznych w odróżnieniu tego, co jest wartością, a co nią nie 
jest. Świadomy braków tego określenia, odnosi się do F. J. von Rintelena: „Gdy 
mówimy o wartościach, chodzi nam o możliwą do zobiektywizowania, jakościową, 
sensowną treść, która zostaje potwierdzona w jakiejś postawie jako cel świadomego 
lub nieświadomego dążenia i może być w jakimś stopniu urzeczywistniona (wartość 
realna). Na mocy swej wewnętrznej zawartości (własnej wartościowości) może ona 
być w sposób zobowiązujący przyporządkowana jakiemuś innemu porządkowi (war­



Tischnerowski projekt aksjologii 103

tości relacjonalne, wartości użytecznościowe)”114. Wartości - twierdzi Tischner na 
kanwie powyższego tekstu - jawią się w obszarze ludzkiego dążenia, którego warun­
kiem i motywem jest zaakceptowanie jakiejś wartości.

114 J. Tischner, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 638-639.
115 Tamże.
116 Por. FSE, s. 395.
117 Tischner mówi o nich w nawiązaniu do badań R. Otto nad fenomenem religijności człowieka.
118 Tenże, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 164-165.
119 Na temat tej polemiki zob. Wstęp, przypis 26.
120 J. Tischner, Sporu o inspirację ciąg dalszy, art. cyt., s. 282.
121 Przekład Schelerowskiego „Unwert” na „wartość negatywna” nie wydaje się Tischnerowi fortunna. 

„Ktoś mógłby powiedzieć: jeżeli wartość, to nie negatywna, z pojęciem wartości łączy się samorzutnie 
myśl o czymś pozytywnym. To racja. Niestety jednak, język polski nie dysponuje lepszym słowem. 
Tak więc z braku czegoś lepszego, pozostańmy przy dość niezręcznie brzmiącej wartości negatywne/'. 
EWN, s. 68. W Myśleniu według wartości oraz Sporze o istnienie człowieka, autor używa już słów: 
„wartości” i „antywartości”.

122 Tamże, s. 69. Np. zjedzenie obiadu nie jest aksjologicznie neutralne, jak sądzą niektórzy, lecz służy 
wartościom witalnym, które są usensownione wartościami wyższymi.

Snop światła na Tischnerowską koncepcję wartości rzuca jeszcze inny wątek. Filo­
zof sądzi, że wartością nie jest sam cel, lecz to, ze względu na co człowiek dąży do 
celu115. Jednocześnie wartości stanowią „okno na świat”116: „O czym myślimy, gdy 
mówimy: wartość? Myślimy o tym, że jakieś doświadczenie ukazuje nam nie tylko to, 
co jest lub może być, ale i to, że to coś jest ważne - ważne dla mnie, ważne dla ciebie, 
ważne dla nas. Drzewo jest wartością, bo jest piękne, twarz człowieka jest wartością, 
bo promieniuje prawdą, przebaczenie jest wartością, bo stanowi przeszkodę hamującą 
instynkt odwetu. Wartość nie zawęża naszego rozumienia świata i człowieka, lecz je 
poszerza. Dzięki wartości widzimy nie tylko to, co jest, ale i to, co może być, co być 
powinno. Przede wszystkim jednak widzimy siebie jako tych, którzy coś mogą 
w świecie: mogą coś zrobić a czegoś nie zrobić. Wartości wtrącają nas w podziw, 
zachwyt, budzą nadzieję, miłość, ale także wywołują lęk, przerażenie, nienawiść. 
Doświadczenie wartości powstaje i rozwija się między mysterium tremendum^ 
a mysterium fascinosum”™. W Tischnerowskich określeniach wartości uderza pewna 
niejednoznaczność. Polemizując119 z prof. Gogaczem, który widzi wartości jako 
własności bytów, Tischner stwierdza, że: „[...] pojęcie wartości to nic innego, tylko 
ogólne pojęcie ukute na określenie rysu wspólnego dobra, piękna i prawdy...”120. 
R. Ingarden, do którego odsyłał Tischner, raczej tego ujęcia by nie zaakceptował.

Zgodnie ze stanowiskiem M. Schelera, autor Fenomenologii świadomości egotycz­
nej dzieli wartości etyczne na pozytywne i negatywne121, co koresponduje z przeci­
wieństwami: sprawiedliwość - niesprawiedliwość, męstwo - tchórzostwo itd. Dalej, 
rozróżnia wartości „wyższe” i „niższe”, układające się w hierarchię i odznaczające się 
jakościowym charakterem122. Od wartości negatywnej idzie ku człowiekowi impera­
tyw zakazu, konsekwentnie - od wartości etycznej pozytywnej imperatyw nakazu.



104 Rozdział 2

Sytuacja bycia w obliczu wyboru pomiędzy powyższymi wartościami jest prawdziwą 
„sytuacją graniczną” (Jaspers), której podstawowym doświadczeniem jest odpowie­
dzialność. W zasadzie Tischner akceptuje Schelerowską koncepcję hierarchii wartości, 
do której odnosi się w wielu tekstach. Hierarchię tę tworzą: wartości hedonistyczne, 
witalne, duchowe oraz święte123. W ramach hierarchii zachodzi między wartościami 
związek porządkowania przez wartości wyższe wartości niższych, tzn. sensem warto­
ści hedonistycznych są wartości witalne, witalnych - duchowe, duchowych - święte. 
Wartość Sacrum, stojąca na szczycie aksjologicznej hierarchii, nie potrzebuje już 
usensownienia, gdyż jest ponad sensem124. Zdaniem krakowskiego fenomenologa, 
świat, o ile jest ludzkim światem, o tyle zabarwiony jest aksjologicznie125, gdyż war­
tość ma moc usprawiedliwienia bytu126.

123 EWN, s. 69-76.
124 Por. EAH, s. 378
125 EWN, s. 84.
126 „Teza, że istnienie jest aksjologicznie neutralne - to teza ta jest obecna w moich analizach, to zna­

czy, ile razy dokonuję jakichś analiz aksjologicznych, tyle razy ta teza jest mi przydatna. Nie bronię tej 
tezy jako absolutnie słusznej, tylko jako tezy, która jest przydatna w analizach aksjologicznych, bo dzięki 
temu ja mogę powiedzieć, że wartość czemuś przysługuje, coś określa, coś usprawiedliwia. A gdyby 
wszystko było wartością, to co miałoby wartość usprawiedliwiać? [...] Musi więc coś nie być wartością, 
żeby wartość mogła coś określać i czemuś przysługiwać, coś usprawiedliwiać”. EAH, s. 347.

127 Tenże, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 640.
128 Tamże, s. 640-643, por. EWN, s. 71-80.

Tischner sądzi, że na poszczególnych szczeblach hierarchii można by wykryć dal­
sze ustopniowienia127. Kryteria rozróżnienia między wartościami wyższymi i niższymi 
mają swą podstawę w źródłowo danym doświadczeniu wartości, które jakby „prezen­
tują się od razu” ze swym miejscem w hierarchii wartości. Za Schelerem wymienia je 
Tischner: 1) Ufundowanie wartości niższych przez wyższe. Krakowski filozof moder­
nizuje tę zasadę, posługując się kategorią sensu: wartości wyższe nadają sens warto­
ściom niższym. 2) Głębia zadowolenia - im wyższa wartość zrealizowana, tym więk­
sza głębia zadowolenia. Można mówić o parach przeciwieństw głębi zadowolenia, 
zależnie od zrealizowania wartości pozytywnej lub negatywnej na danym szczeblu 
hierarchii wartości: przyjemność i przykrość (sfera wartości hedonicznych), zadowo­
lenie i niezadowolenie (sfera wartości witalnych), radość i smutek (sfera wartości 
duchowych), szczęście i rozpacz (sfera wartości świętych). 3) Absolutność i relatyw- 
ność wartości - im wyższa wartość, tym jest mniej relatywna w odczuwaniu. Odczu­
wanie wartości jest relatywne, zależne od podmiotu doświadczającego wartości. 
Wartości hedonistyczne czy witalne są bardziej relatywne w odczuciu, niż święte. 
O ile pierwsze mogą być udziałem jedynie ludzi zdrowych, o tyle drugie - wszystkich. 
4) Niepodzielność wartości - im wyższa wartość, tym mniej ulega podziałowi. 
5) Niezależność od czasu i przestrzeni zwiększa się zależnie od „wyższości” wartości128. 
Wprawdzie Tischner zgłasza zastrzeżenia odnośnie ustalonych przez M. Schelera 



Tischnerowski projekt aksjologii 105

kryteriów wysokości wartości, pokazuje także napięcia i aporie jego aksjologii, zwią­
zane na przykład z relacją: nosiciel wartości - materia wartości, to jednak istnienie 
aksjologicznego uniwersum nie podlega jego zdaniem dyskusji129.

129 Por. EAH, s. 456.
130 Tenże, Między moralnym kompromisem a utopią, [w:] MWW, s. 374.
131 Tamże, s. 375
132 Tamże, s. 376.
133 Tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, [w:] ŚLN, s. 122.
134 Por. B. Skarga. Człowiek agatologiczny, art. cyt., s. 99.

Autor Świata ludzkiej nadziei proponuje także rozróżnienia rodzajów wartości 
w kategoriach formy i materii. Wartości etyczne formalne są neutralne aksjologicznie 
i domagają dookreślenia materialnego, Jakościowego”, które decyduje o ich pozy- 
tywności lub negatywności130. J. Tischner podaje jako przykład „bezkompromiso- 
wość”, która jest wartością formalną, czyli jej dobro lub zło zależne jest od tego, 
czego ona dotyczy. Związana ze złem przybiera postać bezwzględności, czyli posta­
wy, w której człowiek, dążąc do dobrego celu, posługuje się każdymi, tj. dobrymi 
i złymi środkami, uprawomocniając zasadę: „cel uświęca środki”. Filozof pisze: 
„Istota bezwzględności kryje się w samej postawie poprzedzającej działanie, którą 
w jaskrawy sposób charakteryzuje brak prawdziwej woli dobra. Jeżeli czyjaś wola nie 
jest prawdziwie dobrą wolą, to jego wola jest złą wolą”131. Wartość formalna „bez- 
kompromisywności” związana z dobrem tworzy „dzielność” implikującą dobro jako 
cel działania przy użyciu dobrych środków. Dzielność jest przejawem podwójnego 
dążenia, zwróconego zarówno do siebie, jak i do świata. W dążeniu „do-Ja” chodzi 
o wyłonienie z siebie właściwej postawy i czynu, natomiast w dążeniu do świata, 
o odczytanie właściwej wartości i jej urzeczywistnienie132.

Na płaszczyźnie znaczenia wartości dla konkretnej osoby Tischner dokonuje kolej­
nego podziału wartości na: „osobiste” i „typu ogólnego”. Wartości osobiste to te, do 
których realizacji osoba czuje się szczególnie powołana. One wnoszą w sferę aksjolo­
giczną własny porządek, który wyraża się w kwalifikowaniu niektórych wartości. 
Chociaż wartości osobiste nie są obiektywnie najwyżej w hierarchii, to dla osoby 
wydają się najbardziej doniosłe, ponieważ ich pole promieniowania jest obszarem 
wyrażania przez osobę prawdy o sobie133.

Aksjologia Tischnera wiąże się ściśle z agatologią, co odpowiada podwójnemu 
„horyzontowi” dramatu człowieka: aksjologicznemu i agatologicznemu. Wydaje się, 
że agatologia ma być w intencji Tischnera nie tyle jakąś fenomenologią czy ontologią 
dobra, lecz rodzajem antropologii ujmującym człowieka wokół dobra134. W dramacie 
relacja dialogiczna opiera się, w koncepcji krakowskiego filozofa, na pojęciach: 
przestrzeni dialogicznej (hierarchia wartości, czyli „horyzont aksjologiczny”, oraz 
bardziej podstawowy - „horyzont agatologiczny”) czasu dialogicznego i dialogicznej 
obecności. Czasem dialogicznym jest oczekiwanie na odpowiedź odnośnie do pytania 



106 Rozdział 2

skierowanego do drugiego. Nie jest to czas fizyczny czy psychiczny, choć i on ma tu 
znaczenie. Za pierwotne doświadczenie innego w sytuacji etycznej krakowski filozof 
uznaje doświadczenie agatologiczne, które może streścić formuła: „dzieje się coś, 
czego być nie powinno”. Dopiero z niego wyrasta doświadczenie aksjologiczne z jego 
wartościami czekającymi na urzeczywistnienie. Właśnie ze źródła doświadczenia 
agatologicznego tryska meta-fizyka, filozofia tego, co najbardziej zasadnicze135. 
Doświadczenie aksjologiczne, zakładając nadzieję, poczucie siły i „zmysł rzeczywi­
stości”, ma na celu projektowanie wydarzenia zaradzającego tragedii. Myślenie ak­
sjologiczne dzieje się w kierunku preferencji wartości prawdy nad nieprawdą, ale 
pojętą nie epistemologicznie, lecz dialogicznie (prawda Spotkania). J. Tischner stoi na 
stanowisku, że zarówno idea obiektywizmu, jak również idea nauki i klasycznej 
koncepcji prawdy rodzi się dzięki dialogowi. Celem dialogu wyrastającego z „hory­
zontu agatologicznego” oraz myślenia według wartości jest więc projektowanie roz­
wiązania dramatu136.

135 Wydaje się, że „agatologia”, mówiąca o tym, co poza bytem i niebytem, jest „meta-fizyką” nie 
tylko w tym znaczeniu, że ontologia jest bezsilna wobec „logiki dobra”, lecz także dlatego, że dobro 
usprawiedliwia byt, jest jego - rozumianą nie ontologicznie - racją. Jeśli byt ma jakiś sens, to tylko 
w dobru. Zob. W. Stróżewski, Ontologia, Kraków 2004, s. 291.

136 J. Tischner, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 486-491.
I37MWŻP, s. 21.
138 Tamże.
139 W tym przypadku racją dobra byłoby piękno.
140 FD, s. 134.

Według krakowskiego myśliciela, wszystkie wartości stają się „uczestnikiem” 
ludzkiego dramatu, bo ich doświadczenie ma charakter dramatyczny. Przyjrzyjmy się 
źródłom tego dramatyzmu. Po pierwsze, egzystencja ludzka wnosi do doświadczenia 
wartości czas, bo jedne zjawiają się na horyzoncie doświadczenia „prędzej”, inne 
„później”. Po drugie, istotą ich doświadczenia jest spór o to, które z nich są w hierar­
chii wartości wyżej, które niżej, oraz które są pierwotne, a które wtórne137. Według 
Tischnera spór ten nie jest możliwy do przezwyciężenia przez jedną przenikliwą 
intuicję, od której nie będzie odwołania. Źródłem owego sporu jest nie tylko możli­
wość błędu intuicji, lecz także trwanie wartości: prawdy, dobra i piękna w „sporze 
o pierwszeństwo”. Triada wartości nie stanowi - jak chciał tomizm - transcendentaliów, 
bo wówczas „[...] ludzkie życie nie byłoby dramatem narażonym na tragedię”138. 
Tożsamość prawdy, dobra i piękna jest postulatem rozumu praktycznego, dążeniem do 
jedności w celu uniknięcia tragedii. Czy piękno może utożsamiać się z dobrem? - pyta 
Tischner. Gdyby tak było, piękno stałoby się jedynym absolutem podporządkowują­
cym sobie prawdę. Dobro byłoby dobrem o ile byłoby piękne139, więc służące mu zło 
stwarzające piękno, nie byłoby złem140. Różne typy dramatu są konstytuowane uzna­
niem jednej z tych wartości za absolutną, czyli za dysponującą mocą usprawiedliwie­
nia istnienia.



Tischnerowski projekt aksjologii 107

Po naszkicowaniu wizji wartości u Tischnera, spróbujmy odpowiedzieć na pytanie 
zawarte w tytule niniejszego paragrafu: jaki jest wpływ wizji wartości na obraz 
świata? Myśl krakowskiego fenomenologa charakteryzuje spojrzenie przez pryzmat 
aksjologii na całą rzeczywistość. Podobnie jak plejada przedstawicieli materialnej 
etyki wartości: E. Husserl, M. Scheier, D. v. Hildebrand, R. Ingarden141, autor Filozo­
fii dramatu przyjmuje przedmioty neutralne aksjologicznie. Twierdzi też, że świat 
przedmiotów sam w sobie nie jest ani dobry, ani zły, lecz może być co najwyżej 
piękny lub brzydki142. Przedmioty nabierają zabarwienia aksjologicznego dopiero 
z chwilą zaangażowania wolności człowieka. Wprawdzie istnieją obszary świata 
neutralne aksjologicznie, lecz nie ma takich obszarów, które nie są objęte jakimś 
„oddziaływaniem” wartości. Wskazują na to takie ustalenia, jak istnienie promienio­
wania aksjologicznego, czy zasada uzasadnienienia aksjologicznego143. Można sądzić, 
że jednym z podstawowych warunków tego promieniowania jest przynależność dane­
go obszaru do Umweltu osoby.

141 Zob. FSE, s. 394.
142 Ściśle rzecz biorąc, brzydota i piękno mają również swoje zabarwienie aksjologiczne, ale chodzi tu 

o wartości etyczne.
143 Szersze omówienie tych pojęć będzie przedmiotem następnego rozdziału.
144 J. Tischner, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 122.
145 FSE, s. 395.
146 Ze względu na liczne koneksje pojęcia rzeczywistości, obejmujemy termin cudzysłowem. Chodzi 

nam o to wszystko, co ma charakter aksjologiczny.

Wartościowość przedmiotu neutralnego może „zaistnieć” aksjologicznie na zasa­
dzie uzasadnienia aksjologicznego bądź założenia intencjonalnego. W tym drugim 
przypadku będziemy mieli zawsze do czynienia z wartościami podmiotowymi. Jeżeli 
nie ma obszaru świata bez zabarwień aksjologicznych, to człowiek, będąc w nim, nie 
jest w stanie uciec od wartościowania144. Ponadto wartości wyznaczają horyzont 
doświadczanego świata. Krakowski filozof twierdzi, że: „[...] doświadczenie wartości 
jest czymś w rodzaju naturalnego przewodnika po tajemnicach istnienia. To i tylko to 
jest nam dane ze świata, co pozostaje w jakimś aktualnym lub potencjalnym stosunku 
do wartości horyzontalnych lub już uprzedmiotowionych. Doświadczenie wartości jest 
oknem na świat”™5. W obszarze „rzeczywistości”146 aksjologicznej można wyodrębnić 
granicę między aksjologiczną przestrzenią świata, a aksjologiczną przestrzenią czło­
wieka. Granicę tę wyznacza sposób dania człowiekowi wartości, tzn. wartości ze sfery 
założeń intencjonalnych, które mają charakter podmiotowy, wyznaczają przestrzeń Ja, 
natomiast wartości przedmiotowe oraz wartości pozostające w polu ich promieniowa­
nia lub w relacji uzasadniania, wyznaczają aksjologiczną przestrzeń świata. Na aksjo­
logiczne prowokacje płynące ze świata musi odpowiadać Ja osobowe.

Celem niniejszego rozdziału było ukazanie aksjologii postulowanej przez autora 
Myślenia według wartości. Poczynione analizy wyłoniły obraz aksjologii, w której 
centralne miejsce przypada nie tyle samym wartościom, ile człowiekowi w świecie 



108 Rozdział 2

wartości. Podkreślmy, że ważne są razem wszystkie trzy słowa: człowiek, wartości, 
świat. Wydaje się, iż żadnego z nich nie da się zrozumieć bez odniesienia do siebie, 
ponieważ człowiek buduje siebie, realizując wartości. Zdaniem Tischnera, one ocalają 
człowieka. Natomiast same wartości sprawiają z jednej strony, że świat jest „naszym” 
- właśnie ludzkim światem, z drugiej zaś „otwierają” na doświadczenie świata 
i umożliwiają rozumienie w nim siebie. Zaproponowany przez krakowskiego filozofa 
kształt aksjologii wyznacza drogę etyce opartej nie na normach, lecz żywym doświad­
czeniu wartości. Jemu poświęcimy rozważania w kolejnym rozdziale.



3. Doświadczenie wartości

3.1. Warunki doświadczenia wartości

Doświadczenie wartości jest punktem wyjścia analiz aksjologicznych Tischnera, 
który deklaruje, że nie przyjmuje żadnego z góry założonego pojęcia wartości 
i że pełna aksjologia stoi dopiero przed filozofią jako zadanie. Dla doświadczenia 
wartości, kluczowe znaczenie mają pewne rozróżnienia, ze względu na „co” doświad­
czenia. Przede wszystkim człowiek jako podmiot doświadczenia wartości sam siebie 
doświadcza jako wartości, bo jest wartością podmiotową. Jako wartość podmiotowa 
może stać się przedmiotem refleksji, jawiąc się wówczas jako wartość ęz/osż-przed- 
miotowa, ze względu na przedmiotowy, niekonscjentywny sposób dania podmiotowi 
poznania.

Rozróżnienie na wartości podmiotowe i przedmiotowe ma kluczowe znaczenie 
dla Tischnerowskiej koncepcji solidaryzacji, której nieosiągalną granicą jest przed­
miotowy sposób dania wartości, tzn. Ja może poszerzać obszar egotyczności tylko 
o wartości, które są dane nieprzedmiotowo, lecz konscjentywnie. Ważne jest także 
wyodrębnienie spośród różnych wartości przedmiotowych wartości horyzontalnych, 
ponieważ inna jest specyfika doświadczenia, przykładowo - horyzontalnej wartości 
prawdy w stosunku do wartości prawdy jako cechy aktu predykatywnego. Dzięki 
aksjologicznemu promieniowaniu wartości horyzontalnych, na mocy tak zwanego 
uzasadnienia aksjologicznego, przedmioty same w sobie neutralne aksjologiczne 
„nabywają” wartościowości. Między wartościami zachodzą pewne relacje. Można 
powiedzieć, że „wartościowość” niektórych wartości ma swą przedmiotową podsta­
wę w innej wartości. W myśl zasady uzasadnienia aksjologicznego, horyzontalna 
wartość prawdy jest przedmiotową podstawą np. wartości bezstronności badań 
naukowych, wartości osobiste osoby zaś, podstawą przedmiotową wartości czynności 
codziennych1.

1 Fragmenty niniejszego rozdziału zostały opublikowane w formie artykułu: K. Serafin, Doświadczenie 
wartości w obszarze Ja w ujęciu Józefa Tischnera, „Perspectiva” 2008, nr 1, s. 204—230.



110 Rozdział 3

Doświadczenie wartości kieruje się przede wszystkim na jakościowe uposażenie 
wartości i ich pozycję hierarchiczną. A. Węgrzecki pisze, że: „doświadczyć wartości, to 
przede wszystkim uzyskać bezpośredni wgląd w to, jaką ona jest wartością, to sycić się 
jej materią, a także uchwyty wać ją w charakterze czegoś wskazującego pewną pozycję, 
pewną wysokość czy niskość, nie relatywizowaną do innych wartości i nie wyznaczo­
ną przez ich system1. Wydaje się, że doświadczenie wartości w ujęciu Tischnera, 
jako związane ściśle z sytuacją etyczną, obejmuje przede wszystkim odczucie właściwej 
wartości, którą hic et nunc trzeba zrealizować, by odpowiedzieć na ukazany w „hory­
zoncie agatologicznym” problematyczny charakter bytu drugiego człowieka.

Przejdźmy do zaprezentowania koniecznych warunków doświadczenia wartości. 
Zaczniemy od warunku podstawowego, czyli podmiotowej wartości Ja. Koncepcja Ja 
aksjologicznego jest żywa w każdym okresie twórczości Tischnera. W „horyzoncie 
agatologicznym” Ja aksjologiczne stanowi rdzeń tworzenia „sobości” i konstytuuje 
związane z tym sposoby otwarcia osoby, które metaforycznie oddają formuły: 
„monada z zatrzaśniętymi oknami”, „monada z otwartymi oknami”. Dalej ukażemy, 
że - paradoksalnie - najbardziej „widoczne” okaże się Ja aksjologiczne w przypadku 
sposobu bycia osoby jako byciu-przeciwko-sobie. Ja aksjologiczne, jako najbardziej 
pierwotne doświadczenie egotyczne, warunkuje możliwość „myślenia religijnego”3, 
miłości4, i Spotkania z drugim5. Ponadto, bez Ja aksjologicznego nie byłoby zrozu­
miałe ani zakrycie twarzy zasłoną6, ani podstawy bycia przez osobę podmiotem dra­
matu7. Dramat człowieka o tyle ogniskuje się wokół Ja aksjologicznego, o ile chodzi 
o ocalenie jego wartości.

2 A. Węgrzecki, Między ontologią a doświadczeniem, [w:] T. Gadacz [red.], Zawierzyć człowiekowi..., 
dz. cyt., s. 364.

3 Por. J. Tischner, Myślenie religijne, art. cyt., s. 344.
4 Por. D. Zańko, J. Gowin, Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 170.
5 Por. tenże, Epizody sensu, „Logos i Ethos” 1999, nr 1, s. 76.
6 Por. FD, s. 74.
7 „Formuła potępienia zawiera słówko Ty: To ty jesteś potępiony. Formuła dotyka mnie w moim 

aksjologicznym Ja”. Tamże, s. 213-214.
8 Zob. A. Borowicz, Józef Tischner i Leszek Kołakowski o Ja aksjologicznym i Ja duchowym, 

„Kwartalnik Filozoficzny” 2003, z. 1, s. 65-83; tenże, Egologia Józefa Tischnera, „Kwartalnik Filozo­
ficzny” 2007, t. 35, z. 3, s. 57-86.

9 Zdaniem K. Tarnowskiego, oryginalność Ja aksjologicznego zasadza się na tym, że było podykto­
wane nie akademicką problematyką egologiczną, lecz radykalnym doświadczeniem zła XX wieku. 
Por. K. Tarnowski, Tischner - twórca czy naśladowca? Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut 
Myśli Tischnera, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność..., dz. cyt., s. 175-176.

Na wstępie już zasygnalizujmy, że Ja aksjologiczne jest warunkiem wzbudzenia 
świadomości wartości przedmiotu8. Zachodzi też pewna relacja zwrotna, to znaczy: 
współodczuwanie wartości w świecie wzbudza odczuwanie wartości samego siebie.

W Zakończeniu rozprawy habilitacyjnej Tischner przywołuje naszkicowaną w Im­
presjach aksjologicznych koncepcję Ja aksjologicznego9, lecz nie jest ona odpowie­



Doświadczenie wartości 111

dzią na postawione w dysertacji pytanie o najbardziej pierwotne doświadczenie ego- 
tyczne, ale wyrasta z namysłu w aspekcie aksjologii m.in. nad Ja transcendentalnym 
E. Husserla. Spojrzenie na Ja transcendentalne, które według Tischnera nie jest - jak 
chciał Husserl - Ja osobowym, doprowadza do uznania transcendentalnego Ja aksjo­
logicznego, pozaświatowej wartości, która jest warunkiem możliwości odczuwania 
wszelkich wartości, zwłaszcza horyzontalnych, wprawdzie promieniujących na świat, 
lecz nie uczestniczących w jego bycie10.

10 Por. FSE, s.412.
11 J. Tischner, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, „Znak” 1973, nr 1, s. 118-119.
12 Tamże, s. 119.
13 Por. tenże, Impresje aksjologiczne, „Znak” 1970, nr 2/3, s. 169.
14 „Podmiot, który angażuje się w akt widzenia w ten sposób, że w tym akcie żyje, który ze swej stro­

ny pojawia się, trwając jakoś w subtelnym oddaleniu poza intencjami aktów, który jako dostrzegalny 
tylko poprzez wsobność intencji niosących gdzieś w głąb świadomości, choćby ten mały okruch wiedzy 
o zieloności liścia, ten podmiot, nigdy nie może być oglądany, obserwowany, nigdy nie może stać się 
przedmiotem”. Tamże, s. 170.

Prześledźmy krótko drogę, jaką krakowski filozof dotarł do aksjologicznego Ja. 
J. Tischner, zestawiając z sobą koncepcje Ja E. Husserla, M. Heideggera (Ja jako 
Selbst, ja ten - sam w czasie i przestrzeni, ukonstytuowany przez egzystencjalną 
„decyzję stanowczości”) oraz P. Ricoeura (Ja pojmowane wraz z cielesnością będącą 
jej losem), pyta o najbardziej pierwotne doświadczenie egotyczne. Uważa, że wymie­
nione koncepcje ukazują jedynie pewne aspekty doświadczenia egotycznego, tzn. Ja 
może wystąpić jako podmiot refleksji, czasem przeciwstawiamy Ja naszemu ciału, 
innym razem określamy siebie razem z ciałem11. Innymi słowy, czasem Ja jest Ja so­
matycznym, następnie może być transcendentalnym lub określonym przez Heideggera 
jako Selbst. Dla wszelkiego możliwego Ja konieczna jest samoświadomość, bo 
w przeciwnym wypadku byłoby najwyżej Ty, On, Ona12. Proces konstytuowania się 
dowolnej postaci Ja nazywa Tischner procesem egotycznej solidaryzacji, proces 
przeciwny zaś - desolidaryzacji egotycznej.

Do Ja aksjologicznego dociera Tischner jeszcze jednym sposobem. Modyfikuje 
Huserlowską koncepcję intencjonalności, pojętą jako akt skierowany ku czemuś na 
zewnątrz Ja. Zdaniem krakowskiego dialogika, intencja aktu ma jakby dwustronny 
moment: w stronę przedmiotu i „dla” podmiotu. W ten sposób intencja przedmiotowa 
zmienia się na podmiotowo-wsobną, podmiot więc nie istnieje już jako byt-w-sobie, 
lecz jako byt-dla-siebie. Wsobne intencje, w odróżnieniu od przedmiotowych, odzna­
czają się pewną emocją13. Podmiot, który sam jest warunkiem obiektywizacji, nie 
może być jej materiałem. O wartości podmiotu decyduje wsobny charakter intencji 
i ich rys emocjonalny. Jawiąca się tu wartość podmiotu, to Ja aksjologiczne14, które 
zachowuje się dwojako: aktywnie i pasywnie. Pierwszy sposób zachowania opisali­
śmy powyżej, natomiast drugi sposób J. Tischner wyświetla w kontekście pojęcia 
„używania”, jakie pojawia się w opisach świadomości u P. Ricoeura i E. Levinasa.



112 Rozdział 3

Intencja „używania” ma charakter wsobny i przebija przez nią treść Ja aksjologiczne­
go15. Istnieje ono w sposób konscjentywny, czyli istnienie jest równoznaczne ze 
świadomością Ja aksjologicznego. Zachodzi istotna różnica między wartością Ja 
aksjologicznego, które jest wartością egotyczną, a innymi typami wartości, np. etycz­
nymi, religijnymi czy przedmiotowymi. Wyżej wymienione wartości mają swoje 
wartości negatywne, natomiast Ja aksjologicznemu, które jest wartością absolutnie 
pozytywną, nie przeciwstawia się żadna negatywna wartość egotyczną16. Tylko 
w pewnym sensie Ja aksjologiczne jest zagrożone przez wartości etyczne negatywne, 
a zagrożenie to polega na możliwości ich realizacji, która jest przeżywana jako rodzaj 
aksjologicznego samobójstwa17. Wsobne intencje Ja aksjologicznego we wszystkich 
odniesieniach są ciągłą afirmacją Ja. Krakowski filozof twierdzi, że nawet zamach 
samobójczy afirmuje Ja aksjologiczne jako wartość większą niż życie18. Należy 
podkreślić, że Ja aksjologiczne nie jest bytem czasoprzestrzennym, lecz irrealną 
wartością, której doświadczenie ożywia struktury, w jakich chcieli ująć człowieka 
E. Husserl, M. Heidegger i P. Ricoeur19.

15 Tamże.
16 „Człowiek jest - przynajmniej dla siebie samego - samodzielną wartością absolutną”. FD, s. 38. 

Należy zanaczyć, że alter ego jawi się również jako wartość.
17 Tenże, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 173-174.
18 Tamże, s. 175.
19 Tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 122.
20 Zdaniem Tischnera, Heideggerowska i Sartre’owska metafora „nicości” była niewłaściwie stoso­

wana, bo do opisu antropologicznego stosowała pojęcia teorii bytu. Zob. G. J. Grzmot-Bilski, Nicość 
a zło, „Filo-Sofija” 2001, nr 1, s. 77-84.

21 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 177.
22 Można ten wątek odnieść choćby do „szczytu” piramidy potrzeb ludzkich według Maslowa. Zob. 

H. Bronakowski, Rynek i nowy marketing, Białystok 1999. Np. A. H. Maslow ujmuje motywy działalno­
ści człowieka zaspokajaniem potrzeb, rozumianych jako stan niepokoju, wywołany brakiem czegoś, co 
jest potrzebne do dobrego samopoczucia fizycznego i psychicznego. Patrząc na człowieka w aspekcie 
działalności społecznej zawodowej i gospodarczej, nie uwzględnia jego wymiaru duchowego. Według 
tego psychologa, hierarchia potrzeb układa się następująco: potrzeby fizjologiczne, bezpieczeństwa, 

Esencjalny moment Ja aksjologicznego odznacza się prywatywnością, która umoż­
liwia wsobne intencje w obszarze własnej świadomości i intencjonalne na rzeczywi­
stość zewnętrzną. Tischner w odniesieniu do pry waty wności stosuje metaforę „gło­
du”20, zaznaczając przy tym, że niemożliwe jest opisanie pry waty wności przy 
zastosowaniu jednoznacznych pojęć, bo ich nie ma. Stąd posługuje się koniecznymi tu 
metaforami. Głód aksjologiczny zostaje nasycony w realizacji wartości, która to 
wypełnia „białe plamy”, barwiąc je zrealizowanymi wartościami. Ten głód różni się 
od fizycznego stanem pewnego zapomnienia o sobie w odczuciu imperatywu: „dzieje 
się niesprawiedliwość, więc coś trzeba zrobić”. Dolną granicą tego zapomnienia jest 
konscjentywność Ja aksjologicznego21. Krakowski fenomenolog twierdzi, że człowiek 
nie dąży ostatecznie do zrealizowania siebie22, bo próżnia w człowieku nie jest onto- 



Doświadczenie wartości 113

logiczna, lecz aksjologiczna, dlatego dramat prywatywności będzie trwał póki 
w świecie będą „białe plamy”, które trzeba zabarwiać zrealizowanymi wartościami23.

potrzeby przynależności i miłości, uznania i szacunku, samourzeczywistnienia (samorealizacji). Wyżej 
stoją kolejno: potrzeby wiedzy i rozumienia świata, następnie potrzeby samorealizacji. Szczyt „piramidy” 
stanowią potrzeby estetyczne.

23 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 177.
24 „Uczucie egzystencjalnej goryczy ma głębokie korzenie. Sięga ono gdzieś w konscencję aksjolo­

gicznej prywacji, splata się ze świadomością fundamentalnej winy z powodu połowicznej realizacji 
wartości przedmiotowych i nie dość konsekwentnych przeistoczeń »biało-plamistych« obszarów świata”. 
Tamże.

25 Tamże, s. 180.
26 Tamże, s. 181.
27 Tenże, Genesis z ducha, art. cyt., s. 218-219.
28 Por. Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 170.
29 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 178-179.

Ja aksjologiczne może się urealniać poprzez przybranie postaci określonego sensu, lecz 
nigdy nie jest w stanie wykorzystać wszystkich możliwości sensów i dlatego „nie jest tym, 
czym jest”. Filozof nazywa tę sytuację „uczuciem egzystencjalnej goryczy”24, cechującym 
się ambiwalencją, egzystencjalnym poczuciem ubogacenia i jednocześnie zubożenia25. 
Naturalnym przejawem egzystencjalnej goryczy jest tzw. prywatna mitologia, w której 
przegrani szukają pocieszenia i usprawiedliwienia aksjologicznej ułomności, natomiast 
zwycięzcy marzą o większych sukcesach. W prywatnych mitologiach ujawnia się trans­
cendentny i irrealny charakter Ja aksjologicznego26.

Wokół Ja aksjologicznego ogniskują się nastroje, uczucia i z niego tryskają akty 
intencjonalne. Z Ja aksjologicznego wychodzą dwie przeciwstawne tendencje: negacja 
życia duchowego, wyrażająca się w doznaniach trwogi, strachu, winy, rozpaczy itd., 
oraz zrodzenie. Kiedy w „negacji” życia Ja aksjologiczne widzi przyszłość jako bez­
wartościową i szuka swego niebytu, to w drugim przypadku „tworzy” ono siebie. 
Dokonuje tego, realizując wartości pozytywne, zwłaszcza w sytuacjach granicznych, 
takich jak: branie odpowiedzialności, męstwo w obliczu śmierci, poświęcenie 
w miłości itp.27.

Ja aksjologiczne stanowi warunek miłości, która ma charakter dialogiczny. 
Odkrywa ono wartość Ja aksjologicznego drugiego i fascynuje się nim, niejako zatra­
cając siebie, natomiast odzyskuje w momencie odpowiedzi drugiego, również odkry­
wającego wartość mojego Ja28. Z uwagi na to, że czas i przestrzeń to jedyny obszar 
realizowania miłości, zawsze wiąże się z nią cierpienie. Podmioty relacji miłości są 
bowiem rozdarte pomiędzy koniecznością akceptacji czasu i przestrzeni a buntem 
przeciwko nim. Czas płynący nieubłaganie ogranicza miłość w tym sensie, że ona 
dąży do ciągłego „teraz”. Przestrzennym ograniczeniem miłości jest jej napięcie 
pomiędzy dążeniem do ustawicznego „obok”, a niemożliwością realizacji pełnej 
„bliskości”29.



114 Rozdział 3

Ja aksjologiczne włada świadomością, stanowiąc „centrum” uczestnictwa w dobru. 
Zdaniem krakowskiego filozofa, istnieć naprawdę, oznacza rodzić dobro z nicości 
otaczającego zła. Istota ludzkiej egzystencji polega na tym, że w człowieku dobro i zło 
poprzedzają istnienie30, czyli człowiek tym bardziej jest, im bardziej staje się dobrym, 
natomiast zapada w „nicość”, stając się złym. Ból egzystencjalny wyraża obecność zła 
w człowieku, natomiast obecność zła wyraża się świadomością winy, która może mieć 
charakter moralny, oparty na dokonanym czynie, lub egzystencjalny, ufundowany na 
tożsamości. Podstawą winy moralnej jest wina egzystencjalna31. Ja aksjologiczne jawi 
się jako wartość zdolna do wyboru dobra, które je wybrało, oraz domaga się uznania 
ze strony drugiego uczestnika dialogu. Ono rodzi się i umiera w dialogu, do którego 
istoty należy wymiana dóbr (wartości). Ja aksjologiczne ujawnia się także we wsty­
dzie32, którym zasłania się twarz, wstydzącemu się chodzi bowiem o obronę własnej 
godności33. W świetle ukazanej aktywności Ja aksjologicznego zasadna jest konstata­
cja, że jest ono rdzeniem tworzenia „sobości”.

30 Ten zwrot należy rozumieć w perspektywie Tischnerowskiej tezy o pierwotności Dobra względem bytu.
31 ZFC, s. 325-326.
32 Bardzo interesujące analizy wstydu na kanwie myśli M. Schelera i R. Spaemanna proponuje 

J. Brejdak w książce pt. Odcienie obecności. Próba analizy fenomenu, Kraków 2007. Zob. s. 175-189. 
Z intuicjami J. Tischnera zbieżne jest stanowisko niemieckiego filozofa: „Wstyd jest możliwy - stwierdza 
Robert Spaemann - gdyż możemy ustosunkować się do tego, kim jesteśmy. Osobowość ujawnia się jako 
indywidualna relacja osobowa - relacja, która stawia pod znakiem zapytania nasze indywidualne, osobo­
we poczucie wartości. Wstyd ma zatem za swoją podstawę pozytywne, indywidualne poczucie osobowej 
wartości. Kto sobą pogardza, ten nie zna poczucia wstydu”. Tamże, s. 183.

33 ZFC, s. 327.
34 J. Tischner, Między moralnym kompromisem a utopią, [w:] MWW, s. 378.
35 Por. tamże, s. 380-386.

Przejdźmy do ukazania pozostałych warunków doświadczenia wartości.
Fundamentalne znaczenie dla życia etycznego ma tzw. zmysł rzeczywistości - 

pozwalający jak najbardziej obiektywnie ocenić możliwości realizowania konkretnej 
wartości. Zdarzają się sytuacje, kiedy nie można urzeczywistnić najwyższego dobra 
i zostaje wybór dobra mniejszego. Tym samym pojawia się mniejsze lub większe zło, 
czyli niechciany kompromis ze złem34. Brak „zmysłu rzeczywistości” prowadzi do 
dwóch skrajnych postaw: utopizmu etycznego oraz etycznego fatalizmu. Utopizm 
etyczny to wyczulenie na wartości z jednoczesnym poczuciem, że nic nie da się 
zrobić, natomiast fatalizm odznacza się widzeniem w świecie tylko niemożliwych 
do naruszenia konieczności obiektywnych35.

Pośrednie stanowisko zajmuje realizm etyczny, opierający się na „wyczuciu warto­
ści” i zdrowo funkcjonującym „zmyśle rzeczywistości”. Człowiek może stanąć 
w obliczu pewnego „konfliktu” między wartościami osobistymi, dla niego najważniej­
szymi, a wartościami, które hic et nunc należy urzeczywistnić. Wartości osobiste to te, 
do których urzeczywistniania człowiek czuje się szczególnie powołany. Wezwanie do 



Doświadczenie wartości 115

wyboru danej jednoznacznie wartości właściwej, która się pojawia w polu obowiązku 
wybierającego człowieka kosztem utraty wartości osobistej, krakowski fenomenolog 
nazywa sytuacją etyczną bezkompromisowości, inaczej - dzielności zwróconej ku 
wartościom. Stając w obronie jakiejś wartości, nie wolno poświęcać wartości od niej 
wyższej36, bo im wyższa wartość, tym bardziej zobowiązujący posiada charakter.

36 „[...] bezkompromisowość w tym co dobre, nastawiona na świat wartości obiektywnych, nie tylko 
wyrasta z dobrej woli człowieka, ale zakłada tę dobrą wolę u innych i staje w jej obronie. Obrona polega 
na realizacji wartości właściwej. Wartością właściwą jest zawsze wartość najwyższa, jakiej domaga się 
dana sytuacja, wartość chroniąca od zagrożenia, wartość odsłaniająca elementarną różnicę między 
dobrem a złem”. Tamże, s. 391.

37 Tamże, s. 387.
38 Tamże, s. 386.
39 Por. EWN, s. 81-82.
40 Trafnie interpretuje melancholię w życiu religijnym J. Gowin: „Melancholia paraliżuje umysł 

i wolę, pogrąża człowieka w tym, co ascetyka chrześcijańska nazwała ociężałością duchową. Religia zre­
dukowana zostaje do nastroju, do sentymentalnej religijności pogrążonej w bez-myślności i bez-czynności. 
To religia porażonej woli, która nie tylko pogodziła się ze słabością, ale wręcz wybrała słabość. Religię tę 
trawi choroba na pustkę, pesymistyczne zwątpienie, przed którym chronimy się w estetykę religijnej 
obrzędowości. Ta religia do niczego nie zobowiązuje, niczego nie wymaga, pozwala uchylić się 
od codzienności i jej zadań, dając w zamian - jak chochoł z Wesela - zapomnienie i sen”. J. Gowin, 
Religia i ludzkie biedy..., dz. cyt., s. 45.

Wartości, których nie wolno poświęcać to „wartości duchowe”: wolność człowie­
ka, godność dobrej woli, sprawiedliwość - źródła największej nadziei i miłości37. 
„Dobroć ludzkiej woli winna być nie tylko źródłem, ale i ostatecznym celem wyboru. 
W każdym wyborze etycznym trzeba człowiekowi mieć na oku dobroć woli drugiego 
człowieka. Dobroć ta jest wartością najwyższą w świecie. Zarazem jednak to wartość 
najbardziej zagrożona. Swoim wyborem takiej czy innej wartości etycznej winien 
człowiek dążyć do umocnienia drugiego w dobroci jego woli, a także umocnienia 
w skuteczności”38. Błędem w odczuwaniu wartości są także: „ciasnota moralna” oraz 
„moralna przewrotność”. Pierwszy z nich polega na tym, że człowiek odczuwa tylko 
wartości niższe lub przeciwnie - tylko wartości wyższe, będąc zamkniętym na warto­
ści niższe. „Moralną przewrotnością” nazywa Tischner postawę człowieka realizują­
cego wartości wyższe w celu osiągnięcia wartości niższych39.

Zaburzenia zmysłu rzeczywistości utrudniają zarówno odczucie, jak i realizację 
wartości. Jednym z takich zaburzeń jest melancholia40, na której istotę naprowadzają 
fenomenologiczne opisy Tischnera. Melancholia jest wybranym przez człowieka 
„sposobem bycia” (Heideggerowski egzystencja!) jako odpowiedź na zawinioną, 
przynajmniej w jakiejś części, porażkę. Porażka nie jest absolutna, ponieważ alterna­
tywą porażki nie jest nicość, lecz instynkt trwania i afirmacji „mimo wszystko”, 
dlatego nie nadchodzi rozpacz. Właściwie melancholia jest rozpaczą, która nie zdążyła 
dojrzeć. Przenika ją czas zdegradowanego jutra, czego świadomość nie pozwala na 
radość życia, gdyż jej miejsce zajmuje cofająca się rozpacz. W przeżyciu melancholii 



116 Rozdział 3

zwalczają się egzystencjalne nastroje goryczy i radości życia, lecz żaden z nich nie ma 
prawa do zwycięstwa.

Człowiek opanowany przez melancholię przyjmuje maskę41 cierpiętniczą w sto­
sunku do ludzi z otoczenia, żywiąc przekonanie, że o jego wartości stanowi cierpienie 
uniewinniające konieczność wyboru melancholii. Pomimo tego, iż relacjom z innymi 
towarzyszy jakaś forma masochizmu, notabene stanowiąca degradację chrześcijań­
skiej koncepcji cierpienia, ten sposób bycia osoby potwierdza, że rdzeniem ludzkiej 
świadomości jest Ja aksjologiczne, któremu chodzi o realizowanie przedmiotowych 
wartości42. Melancholię określa Tischner jako „grzeszną wolność”, która nie chce 
chcieć wybierać. Powstrzymywanie się od wyboru wolności, wybór niewybierania, 
to wycofanie się wolności z samej siebie i „trwanie” w bezruchu. Stagnacja melan­
cholijnej wolności jest zdominowana przeszłością i jako taka jest matką wszystkich 
grzechów43.

41 ZFC, s. 327.
42 J. Tischner, Chochoł sarmackiej melancholii, [w:] ŚLN, s. 16-27.
43 SOIC, s. 310.
44 Jak wykazaliśmy w pracy, Tischner posiłkuje się w tym zakresie ustaleniami A. Kępińskiego. 

Zob. p. 1.3.5.
45 „Autoironia nie oznacza oczywiście zupełnego porzucenia maski. Oznacza grę dwiema 

maskami - maską poddania dla jednych i maską kpiny z tego poddania, przeznaczoną dla drugich”. 
FD, s. 78.

46 Tamże, s. 78-79; por. tenże, Ludzie z kryjówek, art. cyt., s. 412-429.

Doświadczenie wartości w sytuacji dialogicznej zaburza przywdzianie przez 
innego maski. Kiedy autor Filozofii dramatu mówi o twarzy, jako źródłowym 
doświadczeniu etycznym, stwierdza, że może być ona przesłonięta maską, która 
w odróżnieniu od zasłony kłamie: wartość negatywna chce się ukazać jako pozy­
tywna. Uwzględniając pochodzenie maski44, J. Tischner wyróżnia: maskę poczucia 
niezadowolenia (np. schizofrenia, w której nurtuje człowieka niezadowolenie 
z siebie, chciałby być inny niż jest, a role, które wbrew woli musi odgrywać, nie 
wychodzą - czuje obcość, bo inni widzą jego złą grę, autoironii45 (zajmowanie 
komediowej a nawet szyderczej postawy wobec siebie) oraz maskę świadomości 
cierpiętnictwa (człowiek wie, że nosi maskę, podejrzewając jednocześnie, że inni 
to również wiedzą, lecz jego-maska pozwala mu się utrzymać w świecie, mimo 
że stanowi źródło niepokojów i cierpień). W przekonaniu przywdziewających 
maski jest ona wykwitem alienacji, ale w rzeczywistości należy do tych, którzy nie 
mają w posiadaniu siebie. Maska jest dowodem zmniejszonego poczucia odpowie­
dzialności, powodowanego lękiem wtrącającym człowieka w taką przestrzeń 
obcowania, gdzie drugi jawi się a priori wrogiem, przed którym trzeba uciec 
do kryjówki46.

Tischner mówi także o tak zwanym zmyśle moralnym, pojętym jako silna emocja 
otwierająca człowieka na horyzont dobra i zła, umieszczająca go w sytuacji granicz­



Doświadczenie wartości 117

nej: „albo-albo”. Tym, co odróżnia zmysł moralny od innych zmysłów jest preferen- 
cyjność, czyli postawienie w świecie wartości hierarchicznie uporządkowanych. Jeśli 
dojdzie do zaburzenia zmysłu moralnego, zanika hierarchiczność wartości, świat 
człowieka stanie się Jednowymiarowy”, a zasadą porządkowania przedmiotów i ludzi 
staje się utylitaryzm. Człowiek w tym sposobie bycia przestaje być człowiekiem 
moralnym, mimo że nie musi być od razu zbrodniarzem. On „pozwoli być” tylko tym, 
którzy są przydatni47.

47 Tenże, Pozwolić drugiemu być, art. cyt., s. 60.
48 Por. tenże, Swemu istnieniu zaufać, art. cyt., s. 44.
49EWN, s. 91.
50 Tamże.
51 Por. tenże, Miłość nas rozumie, Kraków 2000, s. 13, oraz Nadzieja szukająca prawdy, „Znak” 

1985, nr 12, s. 3
52 Tenże, Pozwolić drugiemu być, art. cyt., s. 57.

Kolejnym warunkiem doświadczenia aksjologicznego jest wspaniałomyśl­
ność48, rozumiana jako afirmacja wartości z tego względu, że są wartościami, 
otwierająca na odkrycie ich zobowiązywalności. Należy jeszcze zwrócić uwagę na 
„zasadę odkrywczości”. W Spotkaniu z drugim chodzi o poznanie jego nadziei 
istotnej z oczekiwaniem, że drugi pozna moją nadzieję istotną. Nadzieja istotna 
jest rozumiana jako taka, „poprzez którą osoba ludzka zwraca się w kierunku 
wartości sobie najbliższych, by je odnaleźć lub zrealizować w świecie, w drugim, 
w sobie”49. Zasada odkrywczości odgrywa szczególną rolę w Spotkaniu, ponieważ 
nadzieja istotna może przechodzić zmiany i stać się przyczyną kryzysów porozu­
miewania się z innymi50.

Wydaje się, że z zaburzeniami zmysłu rzeczywistości i - konsekwentnie - za­
burzeniami odczuwania wartości możemy powiązać nadzieję utopii, a właściwie 
mitologię nadziei, którą znamionuje ucieczka od świata rzeczywistego w świat 
możliwości. W nim człowiek nie jest narażony na porażkę, bo w marzeniach są 
same zwycięstwa. Żyjąc ciągle w projekcie jutra, człowiek nie podejmuje działa­
nia dziś. I tak bez końca51.

Warunkiem człowieka jako bytu moralnego jest dobra wola czynienia dobra. 
Autor Myślenia według wartości przyjmuje za Kantem przekonanie o woli czło­
wieka, która nie może być zła. Ten pogląd Kanta stanowi być może inspirację 
dla koncepcji „człowieka agatologicznego”, który „ze swej natury” chce dobra. 
W dobrej woli człowieka widzi Tischner zakorzenienie cnót, które nazywa sposo­
bami bycia (Heidegger). Sprawiedliwość - to sposób bycia sprawiedliwego, jego 
gotowość do czynienia sprawiedliwości wtedy, gdy tę wartość trzeba zrealizować. 
Wada jest sposobem bycia człowieka umożliwiającym „wślizgnięcie się zła do 
ludzkich uczynków a nawet pożądań”52. Nie zmienia to faktu, że wola człowieka 
nie może być z gruntu wolą złą. Jeśli ku złu się kieruje, to dlatego, że zaciemnia ją 
iluzja zła udającego dobro.



118 Rozdział 3

3.2. Doświadczenie wartości w obszarze Ja

3.2.1. Doświadczenie wartości w obszarze Ja somatycznego

W poprzednim paragrafie zasygnalizowaliśmy, że świadomość egotyczna, kon­
kretnie Ja aksjologiczne, może poszerzać i zawężać swój obszar. Zanim ukażemy 
doświadczenie wartości w poszczególnych obszarach Ja, przyjrzyjmy się mechani­
zmowi, dzięki któremu poszczególne „typy” Ja są możliwe, mianowicie zjawisku 
solidaryzacji. Jak już zostało określone, źródłem i warunkiem solidaryzacji z warto­
ścią jest przeżywanie siebie jako wartości, czyli Ja aksjologiczne53. Krakowski 
filozof rozumie solidaryzację jako: „[...] zjawisko utożsamienia się Ja z obszarem, 
który pierwotnie był bądź tylko obszarem mojego, bądź stanowił teren całkowicie 
aegotyczny, w rezultacie czego obszar ten nabiera znaczenia bycia integralnym skład­
nikiem konstytucyjnym obszaru ścisłej egotyczności (Ja będącego fundamentem 
solidaryzacji)”54.

53 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 168.
54 Tenże, Aksjologiczne podstawy doświadczenia „ja” jako całości cielesno-przestrzennej, „Logos 

i Ethos” 1971, s. 69.
55 Por. tenże, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 167-168.
56 Konscjentywność (samoświadomość), to pojęcie, które Tischner wprowadził celem uściślenia 

wieloznacznego pojęcia świadomości. Konscjentywność jest świadomością w ścisłym znaczeniu, 
tzn. obejmuje to, co dla podmiotu istnieje lub może istnieć jako świadome, w odróżnieniu od 
podświadomości będącej przedmiotem badań psychoanalizy. Konscjentywność nie obejmuje także 
świadomości intencjonalno-przedmiotowej. Przeżycia, doznania konscjentywne stanowią „tło” 
świadomości, w której z chwilą pojawienia się intencji - np. na konscjentywnie dany ból - mamy do 
czynienia ze scjentywnością.

Mechanizm solidaryzacji i desolidaryzacji egotycznej konstytuuje Ja somatyczne, 
Ja jako podmiot poznania i Ja osobowe. Wartość jest racją solidaryzacji, fundującej 
zmiany zachodzące w poczuciu solidarności Ja z wartością oraz skorelowane 
z nimi zmiany w konscjentywnym obszarze egotyczności. Obszar solidaryzacji może 
przekroczyć granice ciała, ponieważ człowiek może solidaryzować się z czymś na 
zewnątrz, co wyraża słowo: „moje”. Solidaryzacja może być stopniowalna, co ozna­
cza, że z czymś może się człowiek solidaryzować głębiej, z czymś innym mniej. 
Granicą solidaryzacji jest konscjentywność podmiotu, natomiast jej kresem śmierć 
osoby55.

Wyjaśnienia wymaga jeszcze pojęcie konscjentywności. Świadomość czegokol­
wiek, każdej „świadomościowej treści”, może być przedrefleksyjna lub refleksyjna. 
Przedrefleksyjną lub też arefleksyjną świadomość przeżycia doznania czegoś, należą­
cą do istoty całego strumienia świadomości, nazywa Tischner konscjentywnością56. 
Jest ona przeciwieństwem tzw. scjentywności, będącej świadomością o treści strumienia 



Doświadczenie wartości 119

świadomości uzyskanej przy pomocy różnych form refleksji57. Warunkiem świadomo­
ści scjentywnej jest wcześniejsza konscjentywność stanowiąca istotę Ja, co oznacza, 
że nie może być żadnego Ja bez jego konscjentywnej świadomości58.

57 J. Tischner, Impresje aksjologiczne, art. cyt., s. 164.
58 Tamże, s. 165.
59 Są to wartości związane np. z wykonywanym zawodem. Autor podaje przykład: „Cieśla stanowi 

jedność z ręką, zegarmistrz czy malarz ze wzrokiem, muzyk ze słyszeniem. Konscjentywność związana 
ze świadomością ręki, wzroku, słyszenia wchodzi w egotyczność człowieka i stanowi jej rdzeń. FSE, 
s. 229. Por. tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 122.

60 FSE, s. 403.
61 „Akceptujemy ciało w stopniu, w jakim zaakceptowaliśmy wartości, których jest ono nosicielem. 

Są to bądź wartości przysługujące ciału ,jako takiemu”, bądź przysługujące mu w relacji do wartości 
przedmiotowych, których jest warunkiem odczuwania i realizacji”. Tamże, s. 402.

62 Tamże, s. 205-208.

Przejdźmy do ukazania doświadczenia wartości w obszarze Ja somatycznego. 
Spróbujemy najpierw odpowiedzieć na pytanie, czym jest samo Ja somatyczne. Zda­
niem krakowskiego filozofa, Ja somatyczne jest ukonstytuowane jako odpowiedź na 
konfliktowe sytuacje aksjologiczne płynące ze świata. Ruch czynności Ja somatycz­
nego jest dookreślony przez aktualnie odczuwane wartości przedmiotowe. Na ukon­
stytuowane przestrzennie Ja somatyczne składa się zasadniczo niezmienny rdzeń 
egotyczny związany z realizacją wartości osobistych59 oraz pełny noemat Ja określają­
cy cały możliwy obszar solidaryzacji, czyli wartości już zrealizowane, aktualnie 
realizowane i mogące być zrealizowane w przyszłości. Ja somatyczne jest wartością 
z obszaru założeń intencjonalnych i warunkuje działanie osoby w świecie60 oraz jest 
warunkiem odczuwania i realizacji wartości61.

Poszukując pierwotnego doświadczenia egotycznego, Tischner ustala, że doświad­
czenie wartości jest obecne jako konstytutywny element doświadczenia ciała i jego 
granic. Wiedzę o somatycznej świadomości umożliwia synteza na poziomie pamięci 
afektywnej trzech warstw konstytuujących świadomość somatyczną: czystej dozna- 
niowości (konscjentywności) somatycznej, jakościowej konscjentywności somatycz­
nej oraz odczucia wartości witalnych i związanych z witalnymi. Czysta doznaniowość 
somatyczna nie jest intencyjna i będąc warunkiem doznań cielesnych, stanowi ich tło. 
Jej „czystość” polega na tym, że nie jest doznawaniem czegoś. Wtórną, względnie 
czystej doznaniowości, jest warstwa jakościowej somatyczności obejmująca świado­
mość niektórych organów ciała. W jakościach konscjentywnych dana jest rozciągłość 
np. wzroku czy słuchu, a także „umiejscowienie” doznań, takich jak smak czy powo­
nienie62.

Dla tematu naszych rozważań najistotniejsza jest trzecia warstwa świadomości 
somatycznej - odczucie wartości. Aksjologiczny wymiar ciała prezentują ustalenia: 
1) Ciało jest wartością samo w sobie; 2) Ciało jest nosicielem wartości witalnych 
i estetycznych. 3) Cielesność stoi w sferze promieniowania aksjologicznego wartości 



120 Rozdział 3

przedmiotowych. Rozpatrzmy głębiej te zagadnienia. Koniecznym warunkiem od­
czuwania wartości witalnych jest przeżywanie własnego ciała jako wartości. Jest to 
warunek możliwości konieczny, co nie znaczy, że wystarczający. Tischner nie anali­
zuje przypadku, kiedy ciało byłoby przeżywane jako wartość negatywna. Wiemy, że 
odczucie wartości w ogóle może być przytępione w sytuacji zaburzeń „zmysłu rze­
czywistości” i zdaje się, że można pomyśleć sytuację przeżywania ciała jako wartości 
negatywnej. Historia zna takie przypadki, jak choćby sekty gnostyckie, w których 
ciało było postrzegane jako złe ze swej „natury” (dualizm dobra ducha i zła materii). 
Pozostaje otwarte pytanie, czy przeżywanie ciała jako wartości negatywnej wpływa, 
a jeśli tak, to w jaki sposób, na doświadczenie i realizowanie wartości wyższych?

Ciało jest szczególnym „miejscem” przeżywania wartości witalnych, jakie niesie 
sama wartość życia. Przeżywanie tych wartości jest intensywne w skrajnych sytu­
acjach zmęczenia, choroby itp., a także w czasie doznawania przyjemności. Czas 
zagrożenia życia w wyniku choroby jakiegoś organu ujawnia integrującą somatycz- 
ność rolę wartości - troska o wartość tego organu jest ważna ze względu na wartość 
całego ciała, która jest zagrożona. Obszarem wyjątkowej ekspresyjności wartości 
witalnych jest sfera seksualności człowieka, w której wraz z przyjemnością (wartości 
hedonistyczne63) łączy się przeżycie wartości witalnych przez świadomość uczest­
nictwa w strumieniu życia dzięki prokreacji64.

63 Autor w omawianym tutaj tekście nie posługuje się terminem: wartości hedonistyczne. Wydaje się 
jednak, że zasadne jest używanie tego terminu na określenie wartości charakteryzowanych zwrotem: 
„przyjemne - nieprzyjemne”, ponieważ dla krakowskiego filozofa kanwą rozważań jest przywoływana 
w wielu jego tekstach hierarchia wartości w ujęciu M. Schelera.

64 Tamże, s. 208-209. Por. EWN, s. 120-122. Warto w tym miejscu zaznaczyć, że nie zawsze działa­
nia seksualne człowieka zmierzają, choćby intencyjnie, ku prokreacji. Oznaczałoby to, że wartość 
przyjemności nie występuje tu z wartością witalną pozytywną lecz negatywną (zamknięcie na „strumień 
życia”). Głębszy wymiar ciała, a także związanej z nim prokreacji pojawi się u Tischnera w pismach 
późniejszych.

65 Por. FD, s. 305-306.

Ciekawe, że po odkryciu agatologii, „fundamentu” aksjologii, podstawowa katego­
ria estetyczna, piękno, nabiera rysów dramatycznych. Piękno jest bezwzględne, obie­
cuje, uwodzi, lecz nie daje się posiąść. Warto w tym miejscu zasygnalizować, że 
piękno cielesne ma w dramacie szczególne znaczenie. Jeżeli stanowi osiową wartość 
solidaryzacji, może prowadzić do potępienia estetycznego w obliczu dzieła sztuki, 
które pogardza szpetotą. Należy pamiętać, że potępienie estetyczne nie wyłania się 
z „horyzontu agatologicznego”. Tutaj nie przemawia dobro i zło, lecz szpetota i piękno. 
O ile dobro i zło może być widziane jako trzeci obok mnie i drugiego, o tyle w potę­
pieniu estetycznym podmiotem dramatu jestem tylko Ja i dzieło sztuki (np. drugi 
człowiek). Potępienie estetyczne jest możliwe, bo piękno jest uznane za wartość 
absolutną. Przezwyciężenie potępienia estetycznego jest możliwe dzięki zmianie 
osiowej wartości solidaryzacji, kiedy w obszarze Ja piękno „przestaje się liczyć”65.



Doświadczenie wartości 121

Rodzi się pytanie, czy oczarowujące człowieka piękno musi wzbudzać pożądanie 
posiadania. Zdaje się, że nie musi. Jeśli „odpowiedzią” na piękno byłaby wdzięczna 
kontemplacja, wówczas dramat nie byłby zagrożony tragedią. Niestety, tego wątku 
autor Filozofii dramatu nie poruszył.

Ciało jest nosicielem podstawowych66 wartości estetycznych: piękna i brzydoty. 
Wartości estetyczne mogą wyznaczać granice konscjentywnej cielesności, np. brzydki 
nos będzie przeżywany przez człowieka jako „coś obcego”, a piękne włosy jako 
„szczególnie moje”, „mi najbliższe”. Ciało może posiadać szereg wartości przysługu­
jących mu z racji promieniowania aksjologicznego wartości przedmiotowych. 
W sytuacji owego „promieniowania” pojawia się świadomość dwóch przestrzeni 
aksjologicznych: przestrzeni ciała i przestrzeni zewnętrznej, czyli przestrzeni wartości 
przedmiotowych. E. Husserl twierdzi, że doznania, np. przyjemności opalania się na 
słońcu, pełnią dla konstytuowania się wartości jako intencjonalnych odpowiedników 
tych doznań analogiczną rolę, jak w spostrzeżeniu zewnętrznym pierwotne wrażenia 
dla ukonstytuowania się w świadomości intencjonalnych przedmiotów przestrzen­
nych67. Aksjologiczna prezentacja ciała uwyraźnia się także w doświadczeniu wartości 
utylitarnych i wyższych68. Na płaszczyźnie doświadczenia między innymi powyż­
szych wartości ukazuje się konfliktowy charakter istnienia inkamowanego. Możliwa 
jest sytuacja, w której wartości hedonistyczne stoją w konflikcie z wartościami utyli­
tarnymi, jak wtedy, gdy pożyteczne dla zdrowia lekarstwo jest nieprzyjemne, czyli 
stanowi negatywną wartość hedoniczną. Racją akceptacji wartości utylitarnej jest 
uniknięcie przyszłych - możliwych negatywnych - wartości hedonistycznych.

66 Piękno i brzydota nie są jedynymi wartościami estetycznymi, lecz w estetyce wymienia się także 
m.in. „ładność”, „wzniosłość” (R. Ingarden), a nawet tragizm (M. Wallis) i komizm (H. Bergson). 
Zob. A. B. Stępień, Propedeutyka estetyki, Lublin 1986, s. 25-39.

67 FSE, s. 210, przypis 51.
68 Chodzi o tzw. wartości wyższe w rozumieniu M. Schelera.
69 Dramatyczność, tragizm polega na tym, że spośród dwóch będących w starciu równoważnych 

wartości, jedna musi być zniweczona.

W przypadku doświadczenia wartości „wyższych”, aksjologiczna świadomość so­
matyczna może być ambiwalentna. Moment dramatyczności w obszarze aksjologicz­
nym pojawił się już u M. Schelera, lecz dotyczył konfliktu między dwoma, lub więcej, 
wartościami pozytywnymi69. Przeżywanie wartości „wyższych” może wypierać prze­
żywanie wartości „niższych”, aż do momentu, kiedy potrzeby ciała będą kategorycz­
ne. Świadomość somatyczna jest wówczas jakby wchłonięta przez świadomość Ja 
jako podmiotu poznania. Przyczyną tego „wchłonięcia” jest wartość wyższego rzędu, 
mianowicie prawda jako wartość horyzontalna. Konfliktowy charakter istnienia inkar- 
nowanego ujawnia się w sytuacji, kiedy konscjentywność somatyczna jest w konflik­
cie z konscjentywnością aksjologiczną. Ma to miejsce na przykład wtedy, gdy jakaś 
przynależna do samoświadomości somatycznej sfera jest wartością negatywną. Kon­
flikt uruchamia proces desolidaryzacji z tym, co jawi się jako wartość negatywna.



122 Rozdział 3

Obszar konscjentywności somatycznej, obejmujący omówione wyżej sfery, tj. kon- 
scjentywności czystej, jakościowej i aksjologicznej, to centrum przestrzeni, w której 
inicjuje się ruch w stronę świata. Wywołany ruch rozwiązuje konflikty, ale zarazem 
stwarza nowe. Konfliktowy sposób bycia rozgrywa się między przeciwstawionymi 
przez G. Marcela „być” i „mieć”70. Granice między „być” i „mieć” są nieostre i płyn­
ne, ponieważ czasem „mieć” wchodzi w ramy „być”, jak choćby w sytuacji solidary- 
zacji inwalidy z protezą71.

70 Por. G. Marcel, Być i mieć, dz. cyt., s. 118.
71 „Są w ciele obszary, które mam. I są obszary, którymi jestem. Egotyczność jest raz egotycznością 

radykalną (czystą), raz posesywną, opartą o świadomość posiadania. Zagrożenie obszaru pierwszej 
oznacza śmierć. Zagrożenie obszaru drugiej oznacza zubożenie. Granice między obszarami są płynne 
i niewyraźnie, jak granice między ciałem i światem zewnętrznym”. FSE, s. 217.

72 „[...] solidaryzacja egotyczna może się rozwijać tylko na poziomie przed-przedmiotowej świado­
mości tła, to jest na poziomie się refleksywnego a nie refleksyjnego. Wystarczy uświadomić sobie swoje 
ciało jako przedmiot poznania, aby przestało ono być Ja, a stało się moje". FSE, s. 223.

73 Tischnerowskie pojęcie założenia intencyjnego można rozumieć w odniesieniu do założenia inten­
cjonalnego wskazującego na uwarunkowanie sensów: „Przeżycie Y jest intencjonalnym założeniem 
przeżycia X, jeżeli jego sens warunkuje wystąpienie sensu przeżycia X. Np. intencjonalnym założeniem 
przeżycia nadziei jest pojawienie się „sytuacji próby”, na którą nadzieja przynosi odpowiedź (G. Mar­
cel)”. Tenże, Gnoseologiczny podmiot poznania, AC 1969, nr 1, s. 18.

74 Jak zauważa Tischner za D. Hildebrandem, nawet w przypadku wartości, która pojawi się „we­
wnątrz” nas w procesie poznawczym, może być ona w sposobie prezentacji bardziej lub mniej wyraźna 
i jasna, ale relacja poznawcza podmiot - przedmiot, ujmie wartość przedmiotowo, tzn. wartość wpraw­
dzie będzie „moją”, ale nie będzie „mną”. Tamże, s. 225.

75 FSE, s. 226.

Powiedzieliśmy już, że warunkiem możliwości solidaryzacji egotycznej jest hory­
zontalna świadomość wartości. Na płaszczyźnie Ja somatycznego, przedmiotowymi 
założeniami solidaryzacji są: świadomość własnego ciała jako wartości, a także 
wartości w ciele ufundowanych oraz świadomość istnienia wartości w świecie. Świa­
domość aksjologiczna, ściśle przedmiotowa, jest - używając języka matematyki 
- asymptotą solidaryzacji egotycznej. Nie jest możliwe jej osiągnięcie ani przekrocze­
nie72. Granica solidaryzacji egotycznej wiąże się z innym sposobem dania i poznania 
konkretnej wartości przedmiotowej i wartości założonej intencyjnie. Wartość założona 
intencyjnie73 nie podlega stopniowaniu w sposobie dania pod względem jasności 
i wyraźności, jak jest w przypadku poznania (nie czucia, czy ujęcia) wartości przed­
miotowych74. Sposób dania wartości założonych intencyjnie nie jest przedmiotowy, 
podlega natomiast stopniowaniu: „bliższe mi”, „dalsze”. Najczęściej „bliższe” jest to, 
co w trakcie realizowania wartości przedmiotowej jest po prostu łubiane, do czego 
przywykliśmy lub co sprawia „najmniejszy opór”. Powyższe ustalenia pozwalają na 
konkluzję: „[...] pierwotnym obszarem egotycznej solidaryzacji jest aksjologiczny 
obszar cielesności o ile spełnia on dwa warunki: a) wchodzi w sferę aksjologicznych 
założeń intencyjnych oraz b) prezentuje się w sposobie bliższe mi, dalsze mi”15.



Doświadczenie wartości 123

O kroku solidaryzacji rozstrzyga moment określony przez autora Myślenia według 
wartości odnalezieniem siebie w treści aksjologicznej. Oznacza to, że człowiek odnaj­
duje jakąś głębszą warstwę samego siebie po „zetknięciu”, przylgnięciu do treści 
aksjologicznej76, co pozwala mu „naprawdę być”.

76 Por. tamże, s. 227.
77 Tamże, s. 224-225.
78 J. Tischner ukazuje niewystarczalność ujęć wyżej wymienionych filozofów. Wskazuje na trudności 

w zachowaniu tożsamości Husserlowskiego Ja w kontekście jego rozszczepienia na Ja anonimowe, 
Ja światowe i Ja transcendentalne. Odnośnie Heideggera wykazuje, że znoszące opozycję poznawczą: 
podmiot - przedmiot rozumienie (gerstehen) de facto domaga się struktury egotycznej. W końcu udo­
wadnia wewnętrzną sprzeczność w Rickertowskiej koncepcji egotycznego podmiotu teoriopoznawczego, 
któremu przypisuje się w sposób nieuprawniony równoznaczne z uznawaniem transcendentalnych 
wartości funkcje predykatywne.

Promieniowanie aksjologiczne wiąże się z pewną określoną przez Tischnera zasadą 
aksjologiczną. O ile - przykładowo - Ingarden wyróżniał w świecie przedmioty 
aksjologicznie neutralne, o tyle w filozofii Tischnera, za sprawą wspomnianej wyżej 
zasady, aksjologiczny charakter świata zdaje się być mocniejszy. Zgodnie z relacją 
aksjologicznego uzasadnienia, jedna wartość przedmiotowa może „fundować” warto­
ściowość drugiej wartości przedmiotowej. Na przykład, wartość zdrowia funduje 
wartość lekarstwa, czyli lekarstwo jest wartością przedmiotową ze względu na cel - 
wartość zdrowia. Jednak warunkiem odkrycia wartościowości wartości fundowanej 
jest uprzednie uznanie, akceptowanie zdrowia jako wartości. Zarówno wartość 
fundująca, jak i fundowana jest przedmiotowa, różnią się natomiast kierunkiem inten­
cji akceptacji przez Ja, tzn. intencja akceptacji wartości fundującej jest wsobna 
(„w głąb”), akceptacji wartości fundowanej zaś - „ku światu”. Powyższą relację 
akceptacji Tischner nazywa aksjologiczną relacją intencyjną77.

3.2.2. Doświadczenie wartości w obszarze Ja 
jako podmiotu poznania

Na wstępie zasygnalizujemy Tischnerowskie ujęcie Ja jako podmiotu poznania, by 
następnie wyeksplikować szerzej to zagadnienie z postawieniem akcentu na doświad­
czenie wartości w obszarze tego Ja. Autor Fenomenologii świadomości egotycznej 
proponuje własne ujęcie podmiotu poznania w opozycji do stanowisk E. Husserla, 
M. Heideggera i H. Rickerta78. W ujęciu J. Tischnera podmiot poznania konstytuuje 
solidaryzacja Ja z wartością prawdy. Odpowiedź na pytanie, co konstytuuje Ja pozna­
jące, wymaga naszkicowania pewnych ustaleń krakowskiego fenomenologa dotyczą­
cych fenomenu Ja. Analizy egotyczności pozwoliły na określenie znamiennych rysów 
Ja: jest ono indywidualne, konkretne i zabarwione aksjologicznie. Indywidualność Ja 
wiąże się z jego niezmienną tożsamością, konkretność zaś z kwalifikującą go treścią.



124 Rozdział 3

Precyzując indywidualność egotyczności, Tischner wprowadza pojęcie przestrzeni 
przed-rozciągłej Jest ona o tyle przestrzenią Ja, o ile tego „miejsca” nie może zająć 
inne Ja, podobnie jak niemożliwe jest zajęcie miejsca jednej idei przez drugą w prze­
strzeni idealnej. Konkretność wiąże się z przeżyciem wewnętrznego czasu rozumiane­
go jako trwanie, które zabarwia Ja jego przeżytym czasem, ale jednocześnie Ja kon­
kretyzuje czas, tworząc go „swoją historią”79. Przejdźmy do ukazania roli wartości 
w procesie poznawczym.

79 Por. FSE, s. 293-296.
80 Tamże, s. 271-272.
81 Trwanie nie mieści się w Husserlowskich kategoriach retencji, protencji i czystej teraźniejszości. 

Trwanie aktu polega na pewnym „utrzymywaniu się” w świadomości. Por. tamże, s. 331-334. Trwanie 
rzeczywistości jest jednym z centralnych ustaleń H. Bergsona, którym inspiracja jest tutaj wyraźna. 
Zob. H. Bergson, Ewolucja twórcza, tłum. F. Znaniecki, Warszawa 1957, s. 244-258.

Tym, co - zdaniem Tischnera - różnicuje w procesie poznania świadomość ego- 
tyczną jest jego czas wewnętrzny, który sprawia, że w strumieniu świadomości poja­
wiają się ciągle nowe przeżycia, bo jeśli nawet powtórzą się podobne, to nie będą 
tożsame z minionymi. Różnorodność i zmienność, wynikające z wewnętrznego czasu 
świadomości, integruje proces poznania. Jedność i spoistość świadomości jest kon­
stytuowana w aspekcie noetycznym i noematycznym poznania. Pierwszy z nich obej­
muje moment gnostyczny („wiem”), trwający mimo zmieniającej się jego treści. 
Noematyczny aspekt poznania zawiera horyzontalną wartość prawdy, jeszcze nie 
osiągniętej, lecz zadanej do obrony, usprawiedliwienia80.

Rozpatrzmy moment gnostyczny. Jako konstytutywny „element” poznania, stano­
wi on granicę odkrywania przedmiotu przez podmiot i „odsłaniania się” przedmiotu. 
Moment gnostyczny jest wspólny wszystkim typom poznania, czyli aktowemu, nie- 
aktowemu, predykatywnemu, przedpredykatywnemu, uprzedmiotowiającemu, nie- 
uprzedmiotowiającemu, bezpośredniemu i pośredniemu, podstawowemu i fundowa­
nemu przez bardziej podstawowe. Moment gnostyczny jest fenomenem prostym, 
nierozkładalnym na czynniki i dzięki trwaniu81 pozbawionym charakteru czasowego. 
Koncepcja poznania jest wyznaczona u Tischnera ściśle przez horyzont aksjologiczny. 
Moment „wiem” rozpatruje krakowski filozof w związku z próbą określenia gnoze- 
ologicznego podmiotu poznania. W odróżnieniu od omawianego tu Ja jako podmiotu 
poznania, podmiot gnozeologiczny jest czystą strukturą gnozeologiczną, to znaczy nie 
ontologiczną, ani nie egologiczną. Określenie „podmiot” należy widzieć jako ekstra­
polację pojęcia z obszaru ontologii na epistemologię, nie jest tu bowiem widziany jako 
forma przedmiotowa, w której istnieją własności. Ta ekstrapolacja jest możliwa dzięki 
analogii, opartej o podobieństwo w zachodzeniu związków między podmiotem 
a własnościami w indywidualnym przedmiocie samoistnym, a związkami między 
tworami sensownymi. Gnozeologiczny podmiot poznania jest potwierdzającą się 
konscjentywnością i nie ma charakteru egotycznego. Tischner podkreśla, że treść Ja 



Doświadczenie wartości 125

może być przedmiotem stwierdzeń, natomiast potwierdzająca się w stwierdzaniu stanu 
przedmiotowego konscjentywność nie82.

82 Por. J. Tischner, Gnoseologiczny podmiot poznania, art. cyt., s. 18.
83 Por. FSE, s. 329-330.
84 Tamże, s. 330.
85 Wartości są dane preferencyjnie, a ich korelatem są wartości negatywne. To spojrzenie na sposób 

doświadczenia wartości przejmuje Tischner od M. Schelera, co pokazaliśmy w pierwszym rozdziale 
niniejszej pracy.

86 Por. tenże, Od prawdy sądu do prawdy egzystencji, AC 1972, nr 2, s. 67.

Proces solidaryzacji i desolidaryzacji Ja z podmiotem poznania dobrze ukazuje 
sytuacja zagrożenia Ja przez negatywną wartość fałszu. Załóżmy, że Ja zaczyna wąt­
pić w prawdziwość dotychczasowego ujęcia przedmiotu. Z wątpieniem następuje 
desolidaryzacja Ja z podmiotem poznania - dekonkretyzacja Ja. Rozpoczyna się ruch 
podmiotu w kierunku odkrycia, jak ,jest naprawdę”, ponieważ człowiek doświadcza 
siebie w aksjologicznej prywacji, tj. braku wartości. Momentem solidaryzacji Ja 
z czystym podmiotem poznania (gnozeologicznym) jest ten, w którym moment gno- 
styczny „wiem” będzie odnosił się do „nowo” poznanej prawdy. Proces poznawczy 
podmiotu poznania zachodzi jakby w tle aksjologicznego przeciwieństwa zachodzące­
go między egotycznością osoby doświadczającej siebie w prywacji i wartością prawdy 
zadaną do osiągnięcia83. Ja poznające jest zawieszone między fałszem a prawdą. 
Prywacja jako brak wartości, w tym przypadku wartości prawdy, wnosi z sobą stosu­
nek aksjologicznego przeciwieństwa (kontradyktoryjnego) rozumianego jako relację 
między egotycznością a zadaną do osiągnięcia prawdą84.

Według Tischnera, w procesie poznawczym ujawnia się podwójny charakter praw­
dy, ponieważ z jednej strony, intencje aktu podmiotu kierują się ku prawdziwemu 
poznaniu - poznaniu prawdy o przedmiocie, z drugiej natomiast, zasadnicza intencja 
podmiotu kieruje się dalej - ku prawdzie jako wartości horyzontalnej. Pozaprzedmio- 
towa intencja podmiotu wskazuje na zajęcie „postawy” wobec wartości prawdy zagro­
żonej przez negatywną wartość fałszu85. Oznacza to, że sprzeniewierzenie się hory­
zontalnej wartości prawdy pociąga za sobą poczucie winy, tak jak w odniesieniu 
do wyboru negatywnej wartości etycznej. Jest to znamienny punkt w myśli krakowskie­
go fenomenologa. W kontekście aksjologicznego horyzontu procesu poznawczego, 
Tischner traktuje jako redukcjonistyczne dotychczasowe koncepcje prawdy, w tym 
klasyczną, które pomijały samą wartość prawdy, skupiając się na koniecznych warun­
kach, w jakich może zachodzić poznanie prawdziwe. Są to problemy istotne - twierdzi 
krakowski fenomenolog - lecz w teorii prawdy kluczową rolę winna odgrywać ak­
sjologia. Innymi słowy, postuluje przeniesienie zagadnienia prawdy z płaszczyzny 
poznania na płaszczyznę aksjologii, ponieważ prawda jest dla człowieka przede 
wszystkim wartością86.

Należy wspomnieć, że tradycja arystotelesowska wiązała zagadnienie prawdy z są­
dem kategorycznym. Fenomenologia Husserlowska mówiła o prawdzie w sensie 



126 Rozdział 3

źródłowym już na poziomie spostrzeżeń. Źródeł „prawdy egzystencji” Heideggera 
należy szukać już u Hegla, tj. w jego koncepcji człowieka jako bytu-dla-siebie, który 
może być w prawdzie, kiedy świadomość tego, kim jest, odpowiada rzeczywistości 
lub - w przeciwnym wypadku - być w błędzie. Heidegger poszedł dalej, wiążąc 
prawdę z „otwartym sposobem bytowania” człowieka w stronę świata i samego siebie, 
który to sposób miał stanowić autentyczne bytowanie Dasein*1. Tischner poszedł 
jeszcze dalej, stawiając pytanie o prawdę bycia na nowym gruncie, tj. aksjologii. 
„Bycie autentyczne” nie może dotyczyć „egzystencjałów”, bo to są tylko „formy” 
bycia, a chodzi o ich treść. Dla Tischnera treścią wypełniającą Heideggerowskie 
„formy” są wartości.

Na polu poznawczym przeciwieństwem prawdy jest fałsz88, natomiast na polu rela­
cji międzyludzkich przeciwieństwem prawdy jest kłamstwo89. Prawda nie jest reali­
zowana, lecz osiągana i tym różni się - między innymi - od wartości estetycznych, 
które mogą być „ucieleśnione” w dziele artystycznym. Niezupełność osiągnięcia 
prawdy jest jej wspólnym mianownikiem z wartościami etycznymi, których pełna 
realizacja także jest niemożliwa. Prawda o wartościach w świecie ich realizacji wa­
runkuje realizację wszystkich wartości90, dlatego dążenie do prawdy integruje wszyst­
kie aksjologiczne dążenia człowieka. Wobec powyższego, podstawowy, zobowiązują­
cy charakter prawdy trzeba uznać, nawet gdyby nie uznawało się jej jako wartości91.

87 Por. tamże, s. 51-52.
88 Tu poglądy Tischnera korespondują z klasycznym ujęciem prawdy: prawdy poznawczej 

(epistemologicznej) i prawdy moralnej. Autor akceptuje także prawdę metafizyczną, lecz nie 
stoi ona w polu jego zainteresowań. W innym miejscu krakowski myśliciel mówi o prawdzie 
poznania (epistemologiczna), prawdziwym wyrażaniu wewnętrznych przekonań w mowie (prawda 
moralna) oraz „prawdzie bycia”, inaczej egzystencjalnej - gdy człowiek zawsze pozostaje sobą 
(mówimy wówczas o nim, że jest „autentyczny”). W każdym z powyższych przykładów przez 
prawdę przebija jej etyczny wymiar. Prawda jest źródłem moralnego zobowiązania człowieka. 
ESHS, s. 40.

89 Zob. FD, s. 143-162.
90 „Prawda poznania jest wartością szczególną. Jeżeli chcesz realizować w świecie jakiekolwiek 

wartości: budować domy, leczyć ludzi, sądzić zwaśnionych, musisz znać prawdę o tym świecie i musisz 
znać prawdę o wartościach, które chcesz w świecie ucieleśniać. Prawdziwe poznanie świata jest warun­
kiem podstawowym moralnego działania w świecie. Płynie stąd prosty wniosek: żadna wartość nie może 
usprawiedliwić odchyleń od prawdy...”. Tenże, Refleksje o etyce pracy, „Znak” 1972, nr 6, s. 78-79.

91 Tak czyni np. M. Scheier.
92 Por. J. Tischner, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 489.

Rodzi się pytanie, co oznacza, że prawda jest wartością horyzontalną? Horyzont 
jest tym, co określa pole widzenia, lecz sam nie jest widzialny. Wartość horyzontalna 
prawdy określa pole wszystkich przedmiotów potencjalnie poznawalnych. Innymi 
słowy, w poznaniu nie dotykamy prawdy, lecz przedmiotu „w imię” horyzontalnej 
wartości prawdy92. Wartości etyczne też mają charakter horyzontalny, co oznacza, 
że sprawiedliwy czyn jest podejmowany „w imię” horyzontalnej wartości sprawiedli-



Doświadczenie wartości 127

wości93. Horyzontalnej wartości prawdy nic nie zagraża, dlatego troska może dotyczyć 
- mówiąc ogólnie - rzetelności poznania, przybliżenia się do prawdy (aspekt episte- 
mologiczny) oraz prawdomówności (aspekt etyczny)94.

93 FSE, s. 264-271.
94 Por. tamże, s. 305.
95 Tamże, s. 336.
96 Tamże, s. 327.
97 ZFC, s. 327.

Po przedstawieniu roli wartości prawdy i wartości fałszu w procesie konstytu­
owania się podmiotu gnozeologicznego, należy zapytać, czym ostatecznie jest Ja 
poznające? Tischner określa je jako Ja obejmujące w swym obszarze zarówno czystą 
egotyczność Ja, jak i uniwersalność podmiotu poznania, w którym Ja się dekonkrety- 
zuje (gnozeologiczny podmiot poznania), by następnie się w nim odnaleźć. Ja pozna­
jące „zawiera w sobie” także źródło poznania podmiotu, źródło odczuwania horyzon­
talnej wartości prawdy, promieniowania ściśle aksjologicznego (od wartości) 
i promieniowania intencyjnie ściśle przedmiotowego. Powyższe momenty Ja poznają­
cego istnieją konscjentywnie. Ja poznające obejmuje tak różnorodne momenty dzięki 
solidaryzacji95. U kresu procesu poznawczego (poznanie prawdy) Ja poznające jest 
przeniknięte świadomością osadzenia w realnym bycie.

Dla naszych rozważań nie jest istotny przebieg procesu poznawczego w ujęciu 
Tischnera, należy jednak zaznaczyć, że jest on uwarunkowany aksjologicznie. 
Prawda jako wartość horyzontalna w procesie poznawczym jest „intencją intencji” 
aktu poznania i stanowi korelat negatywnej wartości fałszu. Ja bytujące w stanie 
fałszu jest zagrożone utratą siebie - nie w istnieniu, lecz w wartości. „Ja znosi 
siebie tylko pod jednym warunkiem: że poprzez akt znoszącej desolidaryzacji 
egotycznej osiągnie źródłowe doświadczenie przedmiotu, a w nim prawdę o nim. 
Żywi przy tym nadzieję, że w tej prawdzie odnajdzie siebie”96. Po eksplikacji 
doświadczenia wartości w konstytuowaniu się Ja somatycznego, Ja jako podmio­
tu poznania, spróbujemy przybliżyć doświadczenie wartości w obszarze Ja oso­
bowego.

3.2.3. Doświadczenie wartości w obszarze Ja osobowego

Ukazanie zagadnienia określonego tytułem niniejszego paragrafu wymaga próby 
określenia Ja osobowego, jego „przestrzeni”, tj. „środowiska”, miejsca w nim oraz 
aksjologicznych uwarunkowań życia Ja osobowego. Zaznaczmy, że gdy mówimy 
o różnych „typach” Ja, chodzi w gruncie rzeczy zawsze o Ja aksjologiczne, które nie 
jest transcendentne wobec świata, lecz weń wkorzenione. Będące Ja osobowym, samo 
jest wartością97. Należy też podkreślić, że Tischnerowskie Ja osobowe to jeszcze nie 



128 Rozdział 3

osoba, chociaż związane jest ze świadomością osoby98. Osoba jest czymś więcej 
- przede wszystkim podmiotem dramatu. Osoba jako byt-dla-siebie przyswaja sobie 
dobro a siebie dobru. Realizując wartości, człowiek przyswaja sobie dobro. Mimo 
dwóch różnych płaszczyzn rozważań dotyczących Ja osobowego i osoby, ustalenia 
dotyczące Ja osobowego odnoszą się także do osoby, ponieważ istnieje płaszczyzna 
wspólnego doświadczenia99.

98 Por. tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 120.
99 FSE, s. 352.

100 Heideggerowski świat ludzkiego otoczenia jest dla Tischnera właściwie punktem wyjścia opisu 
świata. Por. B. Trocha, Józefa Tischnera od-czytywanie świata, art. cyt., s. 41-42. Jak pokażemy, 
Heideggerowska kategoria „podręczności” tego, co w świecie, zamykająca „to, co na zewnątrz” Dasein 
w ramy wartości utylitarnych spotka się z radykalną krytyką Tischnera.

'°' FSE, s. 350-355.
102 Por. tamże, s. 368-369.

Istotnym rysem Ja osobowego jest konscjentywność, w odróżnieniu jednak od Ja 
jako podmiotu poznania - związek Ja osobowego ze świadomością nie jest konieczny. 
Źródłowym doświadczeniem Ja osobowego jest szeroko rozumiany zespół czynności 
w świecie, przy czym świat (Umwelt)'00 jest tu rozumiany jako całość możliwych do 
spełnienia, już spełnionych, i aktualnie spełnianych czynności. Dokonana w dalszej 
części pracy analiza czynności osoby odsłoni aksjologiczny charakter świata, w zna­
czeniu „środowiska” (Umweltu) człowieka.

Podstawowym konstytuensem Ja osobowego jest indywidualność bliska rozumie­
niu tożsamości ontologicznej a wyrażona formułą: ,,nikt inny nie może być mną”. 
Konstytutywnym elementem jest także odrębność, „osobność” osoby, która nie daje 
się sprowadzić do doświadczenia cielesnej odrębności człowieka od świata, bo zwią­
zek: Ja osobowe - cielesność nie jest konieczny, ponadto świadomość cielesności nie 
jest pierwotna, lecz wywodzi się ze świadomości bardziej podstawowej101.

Osobność osoby w świecie zdarzeń i innych osób konstytuuje kontradyktoryjność 
odczuwanych wartości przez Ja osobowe. Należy zaznaczyć, że wartość Ja osobowego 
jest absolutna, co nie oznacza, że nie ma wartości od niego wyższych, lecz niezbywal­
ność wartości Ja, niesprowadzalność tej wartości do żadnej innej. Z kolei w konflikcie 
kontradyktoryjnym aksjologiczne ukwalifikowanie Ja osobowego jest ambiwalentne. 
Z jednej strony, warunkiem odczucia i „potrzeby” zrealizowania wartości jest prywa- 
cja Ja i wówczas Ja osobowe jest zabarwione aksjologicznie negatywnie, z drugiej 
strony - Ja musi mieć „moc” realizacji i jest zabarwione aksjologicznie pozytywnie. 
Z prywacją wiąże się odpowiedzialność za zrealizowanie wartości a także aksjolo­
giczny dystans kontradyktoryjny między Ja osobowym a światem. Dystans ten wyraża 
świadomość negatywnej wartości Ja, który jest warunkiem odczucia wartości do 
zrealizowania w świecie102. W tym kontekście należy przypomnieć, że Tischner 
rozróżnia między wartościami osobistymi a „typu ogólnego”. Wartości osobiste to te, 
do których realizacji czuje się konkretny człowiek szczególnie zobowiązany, czy 



Doświadczenie wartości 129

lepiej - powołany. Okazja realizacji niektórych z nich może nadarzyć się jeden raz 
w życiu, podczas gdy inne realizuje się codziennie. Wartości osobiste, jak i typu ogólnego, 
powiedzmy — powszechne, mogą należeć do wszystkich szczebli Schelerowskiej hierar­
chii wartości103.

103 Tenże, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 645.
104 Por. M. Scheier, Materialne apriori w etyce, art. cyt., s. 1528-1529.
105 FSE, s. 367.
106 Bez protencji, retencji i czystej teraźniejszości.

W aktualnej świadomości Ja osobowego najbardziej podstawowe są momenty: 
świadomość wartości, świadomość „głębi” i świadomość tożsamości w czasie. Świa­
domość „głębi” może wiązać się np. z jakąś wewnętrzną mocą czy energią, lecz 
nas interesuje „głębia” w aspekcie aksjologicznym. Idąc śladem M. Schelera, autor 
Sporu o istnienie człowieka wiąże doświadczenie wartości z głębią osoby, mianowi­
cie: im wyższa wartość w hierarchii, tym większej „głębi” dotyka104. Tropem dla 
Tischnerowskiej filozofii dramatu było ujęcie Schelera relacji człowieka do najwyżej 
stojącej w hierarchii wartości - Sacrum. To, co w głębi wzbudzone przez Sacrum, 
wpływa na sposób odczuwania innych wartości. Może tym, co wzbudzane w głębi 
przybrało u Tischnera postać „Ja agatologicznego”? Krakowski fenomenolog 
radykalizuje stanowisko Schelera, stwierdzając, że świadomość Ja osobowego jest 
uwarunkowana tylko przez odczuwanie głębi aksjologicznej, ponieważ to wartości, 
zwłaszcza osobiste, modelują czynności osoby w świecie zdarzeń i innych osób. 
Świadomość Ja osobowego może ukonstytuować się na każdym poziomie hierarchii 
wartości105.

Tożsamość Ja osobowego w strumieniu czasu konstytuuje się w relacji do czasu 
wewnętrznego Ja i czasu zmienności w świecie. Sposób „bycia w czasie” samego Ja 
osobowego, tak jak w przypadku Ja jako podmiotu poznania, jest trwaniem106. 
W relacji do czasowości świata, świadomość tożsamości Ja osobowego konstytuuje 
się dzięki funkcji spełnianej w świecie. Wprawdzie funkcja ta jest wyrażana pojęciem 
ogólnym, lecz Ja poznające, indywidualizuje treść pojęcia, wiążąc z nim przeżyte 
treści. Spełniana w świecie funkcja wraz z osobistymi cechami jest źródłem świado­
mości wartości Ja osobowego dla-świata, i w tym aspekcie uczestnictwa Ja osobowe­
go w świecie możemy mówić o Ja społecznym. Ja osobowe „nabywa” świadomość 
wartości dzięki komunikowanym wartościowaniom innych członków społeczeństwa, 
(najczęściej najbliższego środowiska), pod warunkiem że Ja osobowe uzna je za 
prawdziwe i adekwatne. Należy podkreślić, że podmiotem uznającym i uznawanym 
zawsze jest Ja aksjologiczne. O tożsamości Ja osobowego w relacji do czasowości 
wewnętrznej świadomości strumienia przeżyć decyduje „odnalezienie siebie”, jako 
„podmiotu powtórzeń”, odpowiedzi na konflikt aksjologiczny. Tożsamość jest zako­
rzeniona w pewnej postawie, lub raczej „ciążeniu ku postawie”, ukierunkowującej 
odpowiedzi na konflikt aksjologiczny, warunkującej „powtórzenia” i trwającej mimo 



130 Rozdział 3

czasu107. Powyższe określenie fundamentu tożsamości rodzi pewną wątpliwość: czy 
wraz ze zmianą „postawy”, na przykład w nawróceniu, zmienia się tożsamość? Można 
sądzić, że tak rozumiana tożsamość jest zmienna, choćby z tego względu, iż mimo 
pewnego rysu ogólności konkretne sytuacje etyczne różnią się od siebie, co wyklucza 
„powtórzenie” w ścisłym znaczeniu tego słowa. Z drugiej strony, skoro tak, to trudno 
mówić jeszcze o tożsamości, której istotnym momentem musi być jakaś niezmien­
ność, trwałość „w czasie”.

107 Por. FSE, s. 371-374.
108 „Człowiek odpowiada na wezwanie wartości i w ten sposób nie tylko przekształca świat, 

lecz także buduje siebie jako wartość na tym świecie”. EWN, s. 89.
109 FSE, s. 356-358.
110 Subiektywizm nie musi oznaczać relatywizmu.

Przejdźmy do ukazania specyfiki Umweltu Ja osobowego. Horyzont świata jest za­
kreślony przez wszystkie możliwe czynności, ukazuje Ja osobowe, jako Ja, które może 
(ma moc) wykonywać różne czynności. Czynności względem Ja osobowego wykazują 
uporządkowanie hierarchiczne. Zależnie od sytuacji uwarunkowanej wartościami 
- jak ukażemy dalej - miejsca czynności w hierarchii ulegają przesunięciu, chociaż 
„podstawowa struktura” hierarchii trwa niezmiennie. Różne możliwości wykonywania 
czynności hic et nunc stawiają Ja osobowe w obliczu jakiegoś konfliktu: by coś zro­
bić, muszę coś porzucić. Wyjściem z konfliktu jest wybór działania108. Przeżywany 
konflikt ma charakter aksjologiczny, ponieważ czynności jawią się w kategoriach: 
ważne (warte), mniej ważne (mniej warte), nieważne (niewarte), czyli przejawiają 
znamienną dla wartości korelację: wartości pozytywnych i negatywnych109.

Zabarwienie czynności przez wartości otwiera drogę doświadczenia wartości po­
przez czynności. Tischner zmierza tu wyraźnie do jakiejś formy subiektywizmu110, 
ponieważ punktem wyjścia opisu fenomenologicznego jest jawienie się wartości 
dla-mnie. Powyższe podejście jest podstawą zasady podziału wartości na osobiste 
i nieosobiste. Pierwsze z wyżej wymienionych charakteryzuje doniosłość dla osoby, 
ważność w życiu. Ponadto są odczuwane najżywiej i jasno, gdyż hierarchia wartości 
osobistych raczej nie pokrywa się z hierarchią wartości obiektywnych. Wartości 
horyzontalne mogą być akceptowane przez Ja osobowe jako wyższe, jednak dla osoby 
stoją one „gdzieś dalej”, nie należą do doraźnych. Obszar promieniowania wartości 
osobistych jest miejscem ekspresji Ja osobowego. Wartości osobiste nie muszą być 
radykalnie indywidualne, i raczej takie nie są, ponieważ obejmują różne typy i rodzaje 
wartości, natomiast charakter osobisty nadaj e im indywidualnego uporządkowania. 
Wartości nieosobiste, choć obiektywnie mogą być wyższe, nie są dla osoby „najważ­
niejsze”, co nie oznacza, że nie może ona podjąć ich realizacji. W sferę wartości 
osobistych osoby wchodzą wartości innych osób i zależnie od pozytywnego lub 
negatywnego kwalifikowania, mogą rodzić różne reakcje: od ucieczki po wspólne 
podejmowanie czynności. Umwelt osoby - świat czynności porządkowanych według 



Doświadczenie wartości 131

kategorii: „ważne, nieważne bądź mniej ważne”, „osobiste, nieosobiste”, „przyjemne, 
nieprzyjemne” modelują wartości, ze względu na które czynności mogą być podej­
mowane. Krakowski filozof uważa, że poza wartościami barwiącymi czynności i poza 
samymi czynnościami dają się uchwycić wartości horyzontalne, konstytuujące 
wszystkie możliwe „pola ważności”. Wartości horyzontalne są „poza” możliwymi 
działaniami aksjologicznymi, tzn. nigdy nie realizujemy ich samych w sobie, lecz ze 
względu na nie111. Wartości te istnieją irrealnie i są obiektywne.

111 Por. FSE, s. 359-363
112 Tamże, s. 363.
113 Konflikt aksjologiczny ujawnia dramatyczność człowieka w „horyzoncie aksjologicznym”.
114 Tamże, s. 364.
115 W rozmowie z A. Karoń-Ostrowską Tischner wyjaśnia, że: „człowiek jest w stanie nieustannego 

poszukiwania własnego miejsca, każda rzecz, każdy przedmiot ma swoje miejsce, człowiek także pragnie 
je mieć. W języku greckim nazywa się ono topos, czyli miejsce będące celem dążenia, miejscem bycia 
sobą u siebie. Hegel określa wolność jako bycie sobą u siebie. Z tego określenia w języku potocznym 
znikło pojęcie wyboru, jakby nie było istotne to, co człowiek może wybrać, a z czego zrezygnować, 
a jedynie było ważne - gdzie człowiek jest sobą u siebie”. A. Karoń-Ostrowska, Rozmowy z księdzem 
profesorem..., art. cyt., s. 8.

116 „Ja aksjologiczne artysty odsłania się w dziełach sztuki. Ja aksjologiczne człowieka religijnego 
odsłania się w modlitwie i dobrych uczynkach. Ja aksjologiczne człowieka odsłania się w jego pracach 
naukowych. Każde Ja nosi z sobą partyturę wartości, wedle których gra swoje życie”. J. Tischner, Drogi 
i bezdroża miłosierdzia, dz. cyt., s. 59.

Dla podjęcia czynności w świecie fundamentalne znaczenie ma sposób doświad­
czenia wartości horyzontalnych: „Wnikając w poszczególne szeregi czynności aktual­
nych lub możliwych, jakie pojawiają się przed nami, lub jakie mogą się przed nami 
pojawić, możemy osiągnąć intuicję wartości horyzontalnej, która jest racją uszerego­
wania owych czynności. Całość wartości horyzontalnych osoby wyznacza aksjolo­
giczny horyzont świata osoby”112. Innymi słowy, wartości horyzontalne doświadczane 
są źródłowo w preferencji, natomiast sposób dania wartości: jasny, wyraźny, dogłęb­
ny, żywy lub niewyraźny, powierzchowny, jest właściwy indywidualnej osobie 
i zależny szczególnie od zmysłu rzeczywistości.

W związku z tym, że wartości dane są jako pozytywne i - korelatywnie - nega­
tywne, ich „wezwanie” stawia człowieka w konflikcie aksjologicznym113. Odpowia­
dając wyborem na konflikt aksjologiczny, osoba nie tylko przez czynność realizuje 
odnośne wartości, lecz buduje siebie, urzeczywistnia na jednym z poziomów aksjolo­
gicznych swego środowiska (Umweltu)114. Ja osobowe, dokonując wyborów w kon­
flikcie aksjologicznym, konstytuuje siebie jako Ja, które się w czymś odnalazło - 
jest-u-siebie115. „Miejscem”, w którym Ja odnajduje siebie jest świat zrealizowanych 
i realizowanych wartości116. J. Tischner wpisuje się tu w egzystencjalistyczne ujęcie 
człowieka, którego istota jest „przed nim” (egzystencja poprzedza esencję). W „hory­
zoncie aksjologicznym” esencja człowieka ujawni się z chwilą odnalezienia siebie. 
Należy zaznaczyć, że solidaryzacja egotyczna jest szczególnym przypadkiem Husser- 



132 Rozdział 3

lowskiej konstytucji sensu. Jednak ta forma konstytucji różni się od konstytucji 
w ogóle tym, że jest podmiotowa, tamta zaś przedmiotowa. Ponadto solidaryzacja 
egotyczna, w odróżnieniu od konstytucji w rozumieniu Husserla, jest uwarunkowana 
doświadczeniem aksjologicznym117. Umwelt człowieka jest „złożony” z zazębiających 
się i warunkujących wzajemnie sensów przedmiotowych. Przy czym sens należy 
rozumieć jako twór o strukturze warstwowej, ukonstytuowany zarówno dzięki świa­
domości, jak i doświadczeniu. Sens sprawia, że człowiek czuje się „u-siebie”. 
W świecie pełnym sensów człowiek sam zyskuje jakiś sens, na przykład sens lekarza. 
Pomiędzy człowiekiem a jego środowiskiem zachodzą liczne relacje, z których jedną 
z podstawowych jest rozumienie118.

117 Tenże, Filozofia i ludzkie sprawy człowieka, art. cyt., s. 120-121.
118 Por. tenże, Rozumienie - dziejowość - prawda, art. cyt., s. 172.
119 FSE, s. 380-390.

Za Heideggerem Tischner przyznaje, że rozumienie jest poznaniem znoszącym 
opozycję poznawczą podmiot-przedmiot, bo przedmiot jest „oglądany” poprzez 
umiejętność działania, a podmiot - poprzez możliwości zawarte w przedmiocie. 
W związku z powyższym, rozumienie jest poznaniem źródłowo prezentującym, bez­
pośrednim. Tak pojęte poznanie jest wartością ze sfery aksjologicznych założeń 
intencyjnych. Rozumienie jest związane z umiejętnością posługiwania się zarówno 
przedmiotem, jak i sobą, czyli umiejętnością zachowania się w świecie. W akcie 
rozumienia zostaje uchwycony pewien obiektywnie zadany stan rzeczy. Rozumienie 
konstytuuje się w takim procesie, którego punktem wyjścia i jednocześnie koniecz­
nym warunkiem jest ujęcie wyjściowe, zawierające całość intuicji i spostrzeżeń oraz 
prezentujące temat do rozumienia i esencję tematu zagrożonego niepojętością. Kres 
rozumienia konstytuuje akt rozumienia, w którym jest uchwycone Ja osobowe 
- w zadanych do realizacji czynnościach pojawiających się w promieniowaniu warto­
ści horyzontalnych. Intuicja wartości stanowi tu rdzeń procesu rozumienia. Ujęcie 
końcowe aktu rozumienia ńie jest ostateczne, lecz może się zmieniać w wyniku no­
wych okoliczności i doświadczeń. Koronujący proces rozumienia akt rozumienia 
(ujęcie) stanowi źródło bytowania rozumiejącego, które jako wartość z obszaru 
założeń intencyjnych (tj. pochodna od wartości przedmiotowych) jest przedmiotem 
troski119.

Przyjrzyjmy się sytuacji przeciwnej, takiej, w której człowiek staje się niezrozu­
miały dla siebie. Jeżeli warunkiem bytowania rozumiejącego była umiejętność reali­
zacji pozytywnych wartości horyzontalnych, analogicznie, objawienie niezrozumiało- 
ści (niepojętości) osoby jest związane z realizacją wartości negatywnych. Objawienie 
niepojętości jest wewnętrznym wstrząsem, którego źródłem jest konflikt, zasadnicza 
sprzeczność między wartościami osobistymi, a decyzją i realizacją wartości negatyw­
nych. Człowiek wyrwany z orbity wartości osobistych i horyzontalnych utracił prze­
strzeń „swojskości”. Niepojętość może być przezwyciężona pod warunkiem, że czło­



Doświadczenie wartości 133

wiek ujmie swój czyn jednym aktem z wartością, której czyn służył. W powyższym 
przypadku będzie to wartość negatywna. W tym akcie dochodzi do wstrząsającej 
konstatacji: ,jestem kimś innym”. Kolejne warunki zrozumienia siebie, to ukonstytu­
owanie sensu Ja osobowego w oparciu o nową wartość, której czyn służył, oraz wy­
artykułowanie tego sensu na poziomie pojęcia. Już we wczesnej twórczości filozofa 
spotykamy wątek zwiastujący myślenie agatologiczne. Według krakowskiego myśli­
ciela, podstawowym egzystencjałem (Heidegger) Ja osobowego jest troska, ale nie 
pojęta formalnie, jak u Heideggera, lecz troska o wartości. Sprzeniewierzenie się 
trosce o realizację wartości wyższych doprowadza do nie-zrozumienia, nie-pojętości 
siebie120. Dla Tischnera Sacrum, najwyższa wartość w hierarchii Schelerowskiej, 
wyznacza kanwę rozumienia siebie przez osobę121. Krakowski fenomenolog pisze: 
„Pierwotną kanwę sensu wyznaczało promieniowanie Sacrum. Ja osobowe nosiło 
w sobie doświadczenie bycia w obszarze tego promieniowania. Przychodzi wstrząs 
wywołany świadomością grzechu. Rodzi się pytanie: jak mogłem? Pytanie rodzi się 
z poczucia zagrożenia jako pierwszy odruch obronny. Skoro mogłem, jestem kimś 
innym, jestem zagrożony przez potępienie, zagrożony zgubą. Sens tego stwierdzenia 
jest aksjologiczny: jestem nadal tym samym Ja, a jednak kimś innym. Promieniowanie 
aksjologiczne idące od strony Sacrum nie konstytuuje we mnie... mnie. Jestem obcy 
dla Sacrum i obcy dla siebie samego” . W Zakończeniu tego samego dzieła już 
otwiera się „horyzont agatologiczny”: dla człowieka istnieje większe zagrożenie niż 
nieistnienie, jest nim istnienie nieusprawiedliwione. Na podstawie możliwości istnie­
nia nieusprawiedliwionego, możliwości zwycięstwa zła będą rozgrywały się akty 
dramatu człowieka.

120 Zob. W. Płotka, Zagadnienie Ja „głębokiego” a ułomność człowieka w pracy Józefa Tischnera 
„Fenomenologia świadomości egotycznej”, „Ruch Filozoficzny” 2006, t. 63, nr 4, s. 613-630.

121 Por. EWN, s. 89,110.
122 FSE, s. 386-387.
123 Por. tamże, s. 414—415.

3.3. Doświadczenie wartości w sytuacji dialogicznej

Ukazanie doświadczenia wartości w dialogu międzyosobowym wymaga uwzględ­
nienia tego, że relację dialogiczną analizuje Tischner w różnych aspektach. Po pierw­
sze, analizy w aspekcie mowy naprowadzają na możliwe „pola obcowań”. Po drugie, 
doświadczenie twarzy w „horyzoncie agatologicznym” jest źródłem etyki, konkretnie 
— odczucie wartości, które trzeba hic et nunc urzeczywistnić, dokonuje się w spotkaniu 
z drugim. W celu wyeksplikowania sytuacji dialogicznej jako miejsca doświadczenia 
wartości wskażemy najpierw na Tischnerowskie rozumienie dialogu, a następnie na 
możliwe „pola obcowań” z drugim. Poszczególne „pola obcowań” stanowią miejsce 



134 Rozdział 3

konstytucji epizodu sensu, niezbędnego dla odkrycia nadziei istotnej drugiego, która 
„ukazuje” wartości osobiste. W dalszym ciągu ukażemy powinności etyczne, których 
źródłem jest obecność drugiego człowieka. Szczególne miejsce przypada „wiązaniu 
nadziei”. Na koniec zapytamy o wartości prawdy, dobra, piękna oraz wolności, która, 
jak już powiedzieliśmy, jest warunkiem zarówno doświadczenia, jak i urzeczywistnie­
nia wartości. Podjęcie zagadnienia właśnie tych wartości jest podyktowane ich szcze­
gólnym znaczeniem dla myśli krakowskiego filozofa.

W ujęciu Tischnera, doświadczenie aksjologiczne łączy się ściśle z sytuacją dialo- 
giczno-dramatyczną. Uczestnicy dialogu spotykają się w sytuacji agatologicznej 
(pierwotnej) i aksjologicznej (wtórnej). Spotkanie rozpoczyna się z chwilą wyboru 
„Ty”, kiedy uczestnicy uznają swą wzajemną wartość i myślą według wartości124. 
Należy zauważyć, że sytuacja dialogiczna jest możliwa w różnych „przestrzeniach 
obcowań” jakby „rzeźbionych” przez wartości. Rodzaj przestrzeni obcowania „pod­
powiada” uczestnikowi dialogu, czego „może się spodziewać” od drugiego, jednak 
ostatecznie o kształcie dialogu rozumianego jako wymiana dóbr125 decydują wartości. 
W obcowaniu z drugim człowiekiem rodzi się odczucie wartości, których urzeczy­
wistnienie może zaradzić potrzebie drugiego. Przypomnijmy, że dzięki preferencji, na 
drodze emocjonalnej intuicji wartość jest dana „wprost”, razem z miejscem w hierar­
chii wartości. Można powiedzieć, że widok potrzebującego, cierpiącego człowieka jest 
doświadczeniem twarzy w „horyzoncie agatologicznym”, który streszcza formuła: 
„Jest coś, czego być nie powinno”126. W perspektywie dobra odsłania się twarz inne­
go, jako tego, z którym możliwa jest wymiana dóbr. Ponadto ta perspektywa ukazuje 
innego jako tego, który stoi naprzeciw podmiotu w doświadczeniu wartości127 oraz 
chroni go przed subiekty wizowaniem wartości.

124 ZFC, s. 153.
125 Należy zaznaczyć, że w powyższym kontekście, słowo „dobro” bliskie jest rozumieniu w ujęciu 

np. Hildebranda, dla którego dobro jest tym, co wiąże się z osobą (dobro-dla-osoby). Zob. p. 1.2.
126 Por. tenże, Myślenie -według wartości, art. cyt., s. 485.
127 Por. D. Kot, Spory o Józefa Tischnera, art. cyt., s. 12.
128 ZFC, s. 152.
129 Wyjaśniając ten typ dialogu, J. Tischner stwierdza, że logika dialektyczna tym różni się od logiki deduk­

cyjnej, że w tej drugiej wniosek nie zawiera niczego więcej, co byłoby w przesłankach. W dialektycznej logice 
synteza jakby wyrasta poza zawartość tezy i antytezy. W dyskusji jeden partner dialogu przeczy sądowi 
drugiego, trzeba więc kogoś trzeciego, kto obu przyzna rację. „Sądy, o które chodzi, wyrażają ruch dwóch, 

Prawda rodzi się w dialogu opartym na głębszej relacji niż poznawcza, bo „Tam, 
gdzie dialektyka odkrywa uniwersalny charakter czystej świadomości, dialogika widzi- 
konkretne, żywe osoby”128. Prezentowane przez krakowskiego fenomenologa podej­
ście do dialogu jest różne od tego, pojawiającego się np. w dyskusji, gdzie w dwóch 
przeciwnych sądach partnerzy dialogu usiłują znaleźć to, co mimo różnic jest wspól­
ne. W dialogu dialektycznym129 (teza, antyteza, synteza) następuje czysty ruch między 
sądami130.



Doświadczenie wartości 135

Wskazówką odnośnie Tischnera koncepcji dialogu może być ukazanie różnicy 
między koncepcjami idei dialogu greckiego i chrześcijańskiego, zakorzenionego 
w Biblii. Dialog grecki najpierw pojawia się w dramacie, a następnie w filozofii 
Platona. Człowiek jest w nim rządzony przez fatum (Antygona, Kreon) i dialog jest 
raczej rozpisanym na głosy monologiem. W filozofii nie rządzi już fatum, lecz we­
wnętrzna logika pojęć, którą chcą odkryć uczestnicy dialogu. Dialog biblijny jest inny 
- tutaj dedukcja załamuje się, bo dialog rozgrywa się na płaszczyźnie wybrania. Bóg 
zwierza się człowiekowi ze swojej miłości. Odpowiedzią człowieka może być uciecz­
ka przed wyborem lub wybór Boga, który staje się wówczas powiernikiem w więzi 
wierności131. Z pewnością Tischnerowska koncepcja dialogu bliższa jest idei biblijnej 
„dialogiczności”, zwłaszcza w dramacie człowieka z Bogiem.

a właściwie trzech świadomości, przypominający ruch rodzenia: jedna świadomość nie odbija drugiej, 
lecz pomaga jej, by coś nowego urodziła. Tak powstaje wewnętrzna prawda świadomości”. Tamże, s. 150.

130 Zob. W. Stróżewski, Dialektyka twórczości, Kraków 2007, s. 23-36.
131 Por. WKSW, s. 233-234.
132 Por. ZFC, s. 290.
133 Tenże, W kręgu myśli Husserlowskiej, art. cyt., s. 32.
134 Por. FD, s. 82.
135 W tekście posługujemy się zamiennie słowami „drugi” (w sensie niemieckiego: der Andere) oraz 

„inny”. Słowo „inny” w filozofii dramatu ma zastosowanie tylko do podmiotu, z którym możliwe jest 
wejście w dialog. Innym jest ten, kto może stać się dla Ja: Ty lub On, a także, z którym Ja może stworzyć 
wspólnotę My. Zdaniem krakowskiego filozofa niemożliwe jest tzw. czyste doświadczenie świata, a także 
innego. Na marginesie powiedzmy, że przeciwko Husserlowskiemu Ja transcendentalnemu wystąpiła już 
hermeneutyka. W doświadczeniu Innego obecne są moje i jego troski, niepokoje, tęsknoty i rozczarowa­
nia. Por. tenże, Inny, „Znak” 2004, nr 1, s. 17, 21.

136 Omawiany tutaj fragment Filozofii dramatu ukazał się pierwotnie pod tytułem: Przestrzeń obco­
wania z drugim (AC, IX 1977) i miał stanowić część Sporu..., Tischner tytuł artykułu opatrzył przypisem: 
„Fragment większej całości przygotowanej do druku, pt. Spór o istnienie człowieka...".

Przejdźmy do ukazania specyfiki doświadczenia wartości w sytuacji dialogicznej. 
W dialogu opartym na szczególnej relacji, której horyzontem jest dobro Ja i Ty, zaś 
wymianą wartości rządzi „logika” łaski, a nie bytu132, krakowski fenomenolog poszu­
kuje nowych fundamentów etyki. J. Tischner, nawiązując do Levinasa, stoi na stano­
wisku, że relacja międzyosobowa jest par ecxellence etyczną i najbardziej źródłową. 
Spotkanie z drugim „otwiera drogę językowi”, który umożliwia konstytucję wspólne­
go świata otoczenia, co oznacza, że etyka poprzedza ontologię133. Tischner mówi, że 
aby dotrzeć do istoty Ja i Ty, trzeba zapytać o ich wartość. W relacji Ja-Ty, Ty jest 
ważny dla mnie, a Ja dla niego. W relacji Ja-On, on jest ważny dla mnie, lecz ja nie 
jestem ważny dla niego, natomiast mówiąc „My”, wiem, że są dla mnie ważni, lecz ja 
dla nich nie134.

Wychodząc z założenia, że poznawcze obcowanie z drugim135 odbija się na płasz­
czyźnie języka, analizuje Tischner sytuację przedstawiania się innemu136. Człowiek, 
przedstawiając się, ukazuje się drugiemu w tzw. „nierozciągłej przestrzeni sensu”.



136 Rozdział 3

Horyzont sensu, w którym może się rozwijać wzajemne poznawcze obcowanie 
z drugim, otwiera już imię, będące o tyle wartością, o ile jego intencjonalny 
wskaźnik kierunkowy137 odnosi do Ja aksjologicznego. Ów horyzont, zwany 
imiennym horyzontem sensu, dany jest rozumieniu138 i określa pole możliwych 
obcowań z innymi, wskazując na to, z czym człowiek się identyfikuje. O przebie­
gu dialogu w dramacie nie decyduje rodzaj „przestrzeni obcowania”, lecz do­
świadczane w Spotkaniu wartości139. Innymi słowy, od doświadczenia wartości 
zależy przestrzeń140 poznania i obcowania z drugim. Jeśli w porządku agatologicz- 
nym spotykamy drugiego w jego twarzy, to w porządku aksjologicznym chodzi 
o poznanie nadziei istotnej, ukazującej jego wartości osobiste. Obecność drugiego 
człowieka w sytuacji dialogicznej jest, według Tischnera, wyznaczona „polami 
obecności”: wzajemności, przeciwieństwa i władania. Drugi może być obecny 
jako: „współpracownik”, „przeciwnik”, „władający mną” lub „mnie poddany”. 
Człowiek może zajmować jednocześnie wszystkie powyższe „pola obecności”, 
tzn. być pod pewnym względem przeciwnikiem, pod innym współpracownikiem. 
Pola możliwości wzajemnie się warunkują, zachodzą na siebie, jak - przykładowo 
- pole możliwości nauczyciela i ucznia. Taką przestrzeń, której pola możliwości 
warunkują się na zasadzie wzajemności, nazywa Tischner „znaczeniowym obsza­
rem wzajemności”, natomiast przestrzeń, w której te pola są sobie przeciwne 
- „znaczeniowym polem przeciwieństwa”141.

137 Tischner zapożycza to pojęcie od R. Ingardena; zob. O dziele literackim, Warszawa 1979, 
s. 100-105.

138 W swych analizach znajduje Tischner pośredni punkt wyjścia między Husserlowskim transcen­
dentalnym subiektywizmem (ja transcendentalne konstytuuje sens świata i sens drugiego jako podobnego 
do mnie; drugi to alter ego) a proponowanym przez filozofię dialogu genetycznym obiektywizmem 
(M. Buber, G. Marcel - najpierw jest doświadczenie drugiego - moje ja jest innym ty; dopiero w dialogu 
tworzy się świadomość mojego odrębnego, samoistnego ja). Zaproponowany przez Tischnera punkt 
wyjścia streszcza formuła: „wiem, że mnie rozumiesz, więc jesteśmy”. W ten sposób jest obecny i dialog, 
i wyjście od doświadczenia: „wiem, że...”. Tamże, s. 273.

139 „Wartości, rzeźbiąc międzyludzką przestrzeń, zarazem otwierają i zamykają człowieka przed 
drugim człowiekiem”. Tamże, s. 271.

140 Słowo „przestrzeń” użyte do opisu relacji międzyludzkich jest rozumiane inaczej niż w kate­
goriach rozciągłości. Tu chodzi o „przestrzeń” sensu. O ile przestrzeń rzeczowa ujmowana jest 
w porządku intencjonalnym i może być przedmiotem wiedzy, o tyle przestrzeń obcowań jest zej­
ściem z porządku intencjonalnego na poziom rzeczowości i jest przedmiotem rozumienia. Tamże, 
s. 292-293.

141 Tamże, s. 288-290.
142 Por. tenże, Epizody sensu, art. cyt., s. 76.

Można powiedzieć, że „znaczeniowy obszar wzajemności” jest warunkiem ko­
niecznym, choć niewystarczającym, ukonstytuowania momentu wzajemności, który 
ma charakter aksjologiczny, bo polega na uznaniu wartości innego i budowaniu wła­
snej142. Podstawę wzajemności stanowi takie samo rozumienie bycia przez uczestni­



Doświadczenie wartości 137

ków dialogu143, konstytuujących w Spotkaniu wspólny „epizod sensu”. Spotkanie jest 
możliwe tylko w świetle tego sensu, ponieważ dzięki niemu człowiek rozumie siebie 
i drugiego. Źródłem konstytucji „epizodu sensu” jest świadomość dialogiczna. Trzeci 
rodzaj „przestrzeni znaczeniowej” stanowi znaczeniowy obszar władania zachodzący 
wówczas, gdy jedno pole możliwości jest podstawą drugiego144. Zależnie od zajmo­
wanego przeze mnie i drugiego miejsca w którejś z powyższych przestrzeni sensu, 
wystąpią różne rodzaje obecności. Jeśli osoba żyje w obszarze przeciwieństwa, to 
obcym będzie każdy. Istnieje także czwarta możliwość, zupełna obcość, która nigdy 
nie doznała żadnej obecności145. Z obszarem „obcości” skorelowany jest sposób bycia 
określony przez Tischnera jako „monada z zatrzaśniętymi oknami”146. Źródłem tego 
sposobu bycia, zdaniem Tischnera, jest zalękniona wolność człowieka zamykającego 
się w kryjówce.

143 Por. FD, s. 283-284.
144 Tamże, s. 289.
145 Tamże, s. 290.
146 Zob. SOIC, s. 242-243.
147 Tenże, Epizody sensu, art. cyt., s. 69.
148 Tamże, s. 79.

Wspomnieliśmy wyżej, że w sytuacji dialogicznej Ja i Ty konstytuują wspólny 
„epizod sensu”, określający a priori wzajemne odniesienia osób. Jako możliwe, autor 
Myślenia według wartości wymienia relacje dialogiczne charakteryzowane mową: 
„dla innego”, „z innym”. Źródło sensu dialogicznego, czyli świadomość dialogiczna, 
jest „mocno osadzona w mowie”. Ten moment dialogiczności sprawia poszerzenie 
metody transcendentalnej o nowe „podmioty” świadomości, którymi oprócz Ja, są: 
Ty, On, My147.

Dialogiczna geneza konstytutywna epizodu sensu ma wymiar dramatyczny, gdyż 
jest otwarta także na możliwość niespełnienia148. Aksjologiczno-agatologiczny cha­
rakter mowy „do innego” wynika z horyzontu dobra i zła, w jakim toczy się mowa, 
i towarzyszącego jej „napięcia”. „Napięcie” oznacza niepewność co do odpowiedzi 
drugiego i pewne ryzyko. Mowa „do kogoś” może przybierać pewne formy pośrednie 
między skrajnościami: rozkazem będącym mową zamkniętą, niewymagającą odpo­
wiedzi drugiego, a mową otwartą, wyrażoną pytaniem. Dzięki pytaniu, mowa „do 
kogoś” może przerodzić się w mowę „z kimś”, lecz może stać się inaczej, gdy „mowa- 
-do” przybierze postać „mowy-od”, zaś „mowa-ku-i-dla” może stać się „mową- 
-przeciw”. W tej sytuacji mowa przestaje być „słowem życia” a zaczyna być „słowem 
niosącym śmierć”. Przejście od mowy „do”, ku „mowie z kimś” może dokonać się 
niepostrzeżenie, lecz wymaga momentów, takich jak: konstytucja wspólnego pod­
miotu mowy (my rozmawiający), konstytucja relacji wzajemności (potwierdzenie 
„inności” Ja i Ty) oraz pojawienie się wspólnego wątku rozmowy. Dramaturgia ob­
cowań z innym ukazuje się jako łańcuch epizodów sensu, z których mowa „ku mnie 



138 Rozdział 3

i dla mnie” otwiera sens daru, jakim jest dobro149. Pytanie drugiego ustanawia zobo­
wiązanie osoby wobec osoby150. Warunkiem możliwości zadania pytania, czyli moż­
liwości dialogu między Ja i Ty, jest Ja aksjologiczne, które domaga się uznania. Nale­
ży podkreślić, że roszczenie uznania wartości Ja przez drugiego ma charakter 
uniwersalny151 i obok obecności drugiego jest źródłem powinności etycznych. 
Przejdźmy do ich ukazania.

149 Tamże, s. 72-78.
150 Por. SOIC, s. 187.
151 FD, s. 111-112.
152 EWN, s. 97.
153 „Kierunek odsłaniania jest jednak inny niż kierunek preferencji. Preferencja odsłania sferę wartości 

obiektywnych, a sumieniu odsłania się ludzka osoba (persona) w jej odniesieniu do świata wartości”. 
Tamże, s. 100. Por. J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 136-143.

154 Por. tenże, Wartości etyczne i ich poznanie, art. cyt., s. 633.
155 EWN, s. 95.
156 Tenże, „Życie wewnętrzne” osoby, art. cyt., s. 513.

Na wstępie warto przypomnieć, że otwarcie się człowieka na wartości jest możliwe 
dzięki tzw. „zmysłowi rzeczywistości”, który jest niezwykle silną emocją152. Człowie­
ka jako istotę moralną, oprócz wolnej woli i zmysłu rzeczywistości, konstytuuje 
sumienie, ponieważ bez sumienia wartości mogłyby być jedynie przedmiotem podzi­
wu, a nie realizacji153. Źródłem moralnej osobowości człowieka jest jego dobra wola, 
w której znajdują oparcie różne sposoby bycia człowieka wobec wartości. Z dobrą 
wolą możemy wiązać postawę wspaniałomyślności154. Zdaniem Tischnera, zasadniczo 
wola człowieka nie może być wolą złą, nawet wybierając zło155. Wybór dobrej woli 
(wolnej) ma stronę wewnętrzną i zewnętrzną. Strona zewnętrzna dotyczy „horyzontu 
aksjologicznego” i jest określana przez doświadczenie wartości oraz wybór pomiędzy 
nimi, który jest wkroczeniem osoby w świat. Wewnętrzna strona wyboru dotyczy 
„horyzontu agatologicznego” i polega na przyswajaniu przez osobę dobra związanego 
z wartościami oraz przyswojeniu siebie temu dobru156.

Jedną z najważniejszych kategorii, w jakich autor Filozofii dramatu usiłuje opi­
sać kondycję człowieka, jest nadzieja. Krakowski fenomenolog ujmuje ją w hory­
zontalnym i wertykalnym wymiarze. Wydaje się, że w Tischnerowskich opisach 
nadziei można wyodrębnić przynajmniej trzy aspekty: agatologiczny, wskazujący 
na sens nadziei ufundowany w dobru, aksjologiczny, wyświetlający funkcję na­
dziei w poznaniu wartości, oraz egzystencjalny, w którym nadzieja jawi się jako 
struktura egzystencji.

Nadzieja w wymiarze horyzontalnym wiąże się z realizacją wartości w sytuacji 
dialogicznej z drugim. Ta nadzieja może być dotknięta zdradą bądź nadużyciem ze 
strony drugiego. Nadzieja wertykalna to ta, która zawieść nie może, ponieważ jej 
powiernikiem jest zawsze wiemy Bóg. Człowiek, o ile chce rozumieć siebie, nie może 
żyć tylko i wyłącznie w przestrzeni nadziei horyzontalnej, terry stycznej, gdyż bez 



Doświadczenie wartości 139

odniesienia do transcendencji jest zredukowany do wymiaru doczesności157. Prawdzi­
wa nadzieja horyzontalna zawiera się jakoś w nadziei „z tamtej ziemi”158.

157 Por. tenże, Marksizm a teoria osobowości, art. cyt., s. 659-652.
158 Tenże, Wiązanie nadziei, [w:] ŚLN, s. 309.
159 Por. FD, s. 214, SOIC, s. 281, Prolegomena chrześcijańskiej filozofii śmierci, [w:] ŚLN, 

s. 283-284.
160 Zob. P. Sobczyk, Pytanie i prośba. Doświadczenie nadziei w ujęciu J. Tischnera i św. Tomasza 

z Akwinu, „Logos i Ethos” 2005, nr 2, s. 103-104.
161 J. Tischner, Wiązanie nadziei, art. cyt., s. 296.
162 Tamże, s. 298.

Agatologiczny aspekt nadziei kładzie akcent na dobro, bez którego nadziei nie 
można nawet pomyśleć. Wskazuje na to najbardziej mroczne i tragiczne doświadcze­
nie rozpaczy pojętej jako istnienie nieusprawiedliwione, beznadzieja159. Aksjologiczny 
aspekt nadziei prezentują następujące ustalenia. Po pierwsze, nadzieja nie pozna- 
je świata rzeczywistego ani możliwego, lecz świat wartości, szczególnie wartości 
osobistych drugiego160. Rozum mówi, jaka jest prawda, nadzieja natomiast potwierdza 
tę prawdę jako obowiązującą wartość. Poznanie przez nadzieję jest pierwsze, bo 
tam, gdzie nadzieja „ślepnie” na wartości, rozum popada w bezruch161. Po drugie, 
nadzieję cechuje aksjologiczna dwubiegunowość intencji: wewnętrzna intencja na­
dziei ukazuje Ja aksjologiczne, natomiast intencja zewnętrzna odsłania ruch wartości 
w stronę świata i świata ku wartościom. Po trzecie, nadzieja swoim sprzeciwem, 
powiedzeniem „nie” w obliczu zagrożenia człowieka, podnosi go do poziomu 
wartości162.

Egzystencjalny aspekt nadziei ukazuje, że w nadziei ogniskują się - mówiąc języ­
kiem M. Heideggera - wszystkie egzystencjały jestestwa. Zdaniem J. Tischnera, 
człowiekowi w jego bytowaniu chodzi o realizację wartości wyznaczonych nadzieją 
i jej heroizmem. Czasowości egzystencji nie można sprowadzić ani do czasu fizykal­
nego, ani do kategorii retencji, protencji i czystej teraźniejszości, lecz do czasu dra­
matycznego. Nadzieja odnosi czasowość egzystencji do przeszłości, teraźniejszości 
i przyszłości oraz wolności i relacji z innym. Przeszłość w czasie dramatycznym to 
sięganie do tradycji przodków w poszukiwaniu fundamentów nadziei w sytuacji 
próby. Teraźniejszość jest „czasem” heroizmu opartego na akceptacji „aktualnego” 
cierpienia, którego zło staje się coraz bardziej kruche wraz z potęgującą się nadzieją. 
„Teraz” jest dla nadziei momentem czynu, realizacji wartości, natomiast właściwym 
czasem nadziei jest przyszłość jako spełnienie się dobra.

Relacje międzyosobowe nie są czymś statycznym, lecz przebiegają w pełnym na­
pięć czasie wiązania nadziei. Proces ten przechodzi momenty: upadek nadziei płytkiej, 
wywołana nim rozpacz, przezwyciężenie rozpaczy zawiązaniem nadziei głębszej. 
Dramatyczny, a czasem tragiczny charakter wiązania nadziei, jest wyznaczony obec­
nością innego, który jest wolny i nieprzewidywalny, ma więc możliwość odpowiedzi 
złem. Powierzenie nadziei może mieć charakter symetryczny, gdy ja powierzam 



140 Rozdział 3

drugiemu nadzieję na realizację wartości, a on mnie, lub asymetryczny, gdy tylko ja 
powierzam nadzieję na realizację wartości. Na nadziei realizacji wartości nadbudo­
wują się kolejne: nadzieja na nie nadużycie przez drugiego mojej wierności oraz 
nadzieja na dochowanie wierności163.

163 Na temat symetryczności i asymetiyczności wiązania nadziei zob. A. Adamczyk, Człowiek 
w Tischnerowskiej koncepcji nadziei, art. cyt., s. 144-167.

164 Zob. J. Jagiełło, Wprowadzenie. Tischner wobec..., art. cyt., s. 16.
165 Przestrzeń nadziei jest „ukształtowaną przez doświadczenie wartości przestrzenią wolności 

z ludźmi i wśród ludzi”. J. Tischner, Ludzie z kryjówek, art. cyt., s. 414.
166 Por. FSE, s. 386.
167 Por. tenże, Drogi i bezdroża miłosierdzia, dz. cyt., s. 30. Miłosierdzie, litość i współczucie 

rodzą się w sytuacji dialogicznej, kiedy drugi cierpi. Współczucie, czyli poznanie uczestniczące 
(uczestniczę niejako we wstydzie, biedzie, cierpieniu drugiego) może otworzyć na litość, za którą 
idzie czyn. Jako „uczuciowy wstrząs” litość trwa tak długo, jak widok biedy drugiego. Innymi 
słowy, współczucie to poznanie uczestniczące, litość to szybko przemijające uczucie owocujące 
nierzadko czynem (jeszcze nie rozumiejące), natomiast miłosierdzie to zwieńczenie miłości, której 
zarodki są we współczuciu i litości. Miłosierdzie pochyla się nad biedą (nie nad radością, jak 
w przypadku współczucia), „obiektywnie” poznaje stany uczuciowe drugiego i odznacza się tym, 

W ujęciu krakowskiego filozofa zachodzi wzajemne uwarunkowanie nadziei 
i wolności. Otwarta przestrzeń nadziei stanowi przestrzeń wolności, która troszczy się 
o realizację wartości. Człowieka zamkniętego w kryjówce odznacza choroba nadziei, 
skurczenie jej przestrzeni. Kryjówka jest miejscem chronienia wolności, o którą lęka 
się „monada z zamkniętymi oknami” 164. Z powyższego płynie konkluzja, że gdy 
choruje nadzieja, chora jest także wolność165. Jeśli oparta na nadziei wzajemność 
zostanie zerwana przez zło, to osobie objawia się niepojętość, niezrozumienie sie­
bie166. Drogą do odzyskania zrozumienia siebie jest najpierw uznanie własnej winy, 
będące jedyną w swoim rodzaju sytuacją graniczną. W niej odsłaniają się wartości do 
zrealizowania znane człowiekowi wcześniej tylko z nazwy. W tej sytuacji chodzi 
szczególnie o prawdę człowieka, inaczej pokorę, którą rozumie się jako widzenie 
siebie w prawdzie, czyli takim, jakim się jest. Dzięki pokorze człowiek poznaje swoją 
wartość, uwalniającą go od wstydu, i jednocześnie dostrzega wartość innych. Źródłem 
winy jest cierpienie dobrej woli człowieka z powodu uczynionego zła. Istnienie dobrej 
woli w człowieku warunkuje to, że człowiek może powiedzieć: ,jestem winny”, lecz 
nie: ,jestem zły”. Sytuacja graniczna poczucia winy może być szansą, czyli może 
zaowocować „odrodzeniem”, które jest jakimś Jakościowym skokiem” zależnym od 
twórczych sił człowieka i inteligencji. Zło wyrządzone człowiekowi domaga się 
restytucji, tzn. tam, gdzie człowiekowi odebrano należne mu wartości, obowiązuje 
zasada sprawiedliwości wyrażona formułą: „oddaj, coś winien”. Zasada restytucji ma 
ograniczony zasięg, ponieważ nie wszystko da się naprawić. Między pokrzywdzonym 
a winowajcą winno pojawić się przebaczenie i jeśli nie ma ono granic, staje się miło­
sierdziem167. W odpuszczeniu win drugiemu chodzi o zobaczenie w nim - mimo 
wszystko - dobrej woli168.



Doświadczenie wartości 141

Obecność drugiego człowieka w Spotkaniu stanowi fundament dla zobowiąza­
nia do odpowiedzialności169, której przeżycie zakłada wolność i jest uwarunkowa­
ne dobrą wolą człowieka, zmysłem moralnym, sumieniem oraz przekonaniem 
o możliwości skutecznego działania w danej sytuacji. Wobec tego, ograniczona 
odpowiedzialność może pojawić się wtedy, gdy brak jest dostatecznego „widze­
nia” wartości, bądź rzeczywistość, w której wartość ma być wcielona, jest widzia­
na z brakami170. Sposoby przeżywania odpowiedzialności mogą być różne. Przeży­
cie odpowiedzialności dotyka zarówno ciała w pewnym napięciu psychicznym, jak 
i ducha w horyzoncie dobra i zła, wolności, winy, transcendencji171. Gdy człowiek 
ma poczucie winy za zło wyrządzone drugiemu, może przyjąć postawę uznania 
winy lub ucieczki172. Odpowiedzialność zawiera intencję wsobną - to ja jestem 
odpowiedzialny, oraz intencję absolutyzującą - wobec czego (kogo) jestem odpo­
wiedzialny. Tischner proponuje także widzenie odpowiedzialności wobec innego, 
która dotyczy odpowiedzi na zagadnięcie w sytuacji dialogicznej, a wtedy świat 
przedmiotów może się znaleźć w „polu” odpowiedzialności, o ile jest związany ze 
światem osób. Źródłowe doświadczenie odpowiedzialności jest obecne w czasie 
dramatycznym. Odpowiedzialność jest ściśle związana z uczestnictwem podmio­
tów dramatu w dobru, ponieważ to właśnie dobro „wyzwala” odpowiedzialność: 
„Być odpowiedzialnym, znaczy: być odpowiedzialnym za urzeczywistnianie dobra 

że „wie i rozumie”. Miłosierdzie jako „rozumiejące” biedę drugiego, także moralną, wierzy, 
że podniesienie się z upadku jest zawsze możliwe. Por. tamże, s. 13-23. Miłosierdzie i litość to 
różne oblicza miłości. Tischner sądzi, iż „[...] to, że miłość raz jest miłosierdziem, a raz litością, 
zależy wyłącznie od przedmiotu, ku któremu się kieruje. Gdy przedmiot jest synem marnotraw­
nym, miłość staje się miłosierdziem, gdy jest pobitym przez zbójców wędrowcem, staje się 
litością”. Tamże, s. 66. Zdaniem K. Tarnowskiego, „Miłosierdzie między ludźmi jest właściwie 
największą wartością, którą jeden człowiek może podarować drugiemu. Zauważmy, że miłosierdzie 
nie dotyczy tylko skrajnych cierpień. Ono jest podstawowym stosunkiem człowieka do człowieka, 
podstawowym wyrazem miłości, która zawsze pochyla się nad tym, co w drugim jest ułomne, 
kruche, zagrożone. Kiedy Tischner mówi o perspektywie tragedii, która wywołuje protest, to myśli 
o tym, czego jeszcze nie ma, ale co może się zdarzyć. Inaczej mówiąc, drugi jest zawsze zagro­
żony. Prawdziwa miłość pochyla się zatem również nad potencjalnym, a tym bardziej nad aktual­
nym zagrożeniem. Taka miłość pochyla się nad biedą, która wyciąga rękę i woła o pomoc”. 
K. Tarnowski, Cierpienie i miłosierdzie w myśli Jana Pawła II i Józefa Tischnera. Dyskusja pane­
lowa zorganizowana przez Instytut Myśli Józefa Tischnera. Część I, [w:] Człowiek wobec..., dz. cyt., 
s. 198.

168 EWN, s. 111-118.
169 Por. J. Jagiełło, Wprowadzenie. Tischner wobec wartości, art. cyt., s. 13.
170 EWN, s. 103-104.
171 SOIC, s. 119.
172 Ucieczka od winy może mieć różny kształt, np. „odwracanie wzroku od winy” (spychanie w pod­

świadomość), „pozbycie się niewygodnego świadka” (trzeba wszystkich dookoła przekonywać o swej 
cnotliwości „pośród łajdaków”), obwinianie pokrzywdzonego (prawdziwym powodem winy jest sam 
pokrzywdzony).



142 Rozdział 3

lub za nieurzeczywistnianie zła. Dobro i zło są źródłowo dane przez poczucie 
odpowiedzialności”173.

173 J. Tischner, Gra wokół odpowiedzialności, „Znak” 1995, nr 10, s. 50.
174 „Żeby mówić, jak jest, trzeba chcieć prawdy. A prawda to wartość, a wartość, to problem etyki. 

Byt dlatego zaistniał, że miał być dobry, a nie na odwrót. [...] Gdy istnieje coś złego, to istnienie tego 
złego jest... złe. Dla mnie ens et bonum non convertuntur...". Tenże, Jaskinia bez cieni, art. cyt., s. 256.

175 Zob. K. Tarnowski, Drogi potępienia, drogi zbawienia, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Między 
potępieniem... ”, dz. cyt., s. 19-38.

176 MWŻP, s. 22.
177 Zob. K. Serafin, Fryderyk Nietzsche - Józef Tischner: usprawiedliwienie bytu, „Perspectiva” 2008, 

nr 2, s. 163-190.
178 „Dzieło sztuki literackiej obdziera z prawdy socjologię, naukę, historię, które absolutyzują zaistniałą 

realność i podnosząją do poziomu prawdy ostatecznej. Jest to szczególnie widoczne w przypadku prawdy 
drugiego człowieka”. FD, s. 126-127.

179 ESHS, s. 46.
180 Tamże, s. 47.

Niestety, nie zawsze przeżycie odpowiedzialności jest właściwe. Ma to miejsce 
w postawie ucieczki od odpowiedzialności, która jest wywołana lękiem przed 
potępieniem, tj. istnieniem nieusprawiedliwionym. Przezwyciężenie potępienia, 
jak ukazuje w Sporze... Tischner, jest możliwe tylko dzięki łasce odradzającej 
nadzieję. Kanwą ukazanych powinności etycznych związanych z obecnością 
drugiego człowieka jest spór „o pierwszeństwo” transcendentaliów: prawdy, dobra 
i piękna. W kontekście tego sporu, zapytamy o doświadczenie powyższych 
wartości.

Zdaniem krakowskiego filozofa, „spór transcendentaliów”174 tworzy dramat ludz­
kiej egzystencji. Żywiołem tego sporu jest „błądzenie”175. Spór wartości o pierwszeń­
stwo dotyczy tego, która z nich usprawiedliwia radykalnie i absolutnie. Człowiek 
stawia sobie pytanie: którą wartość najpierw zrealizować? Dramatyzm sytuacji aksjo­
logicznych potęguje fakt, że nie ma na to pytanie jasnej odpowiedzi176. Spór o pierw­
szeństwo nie dotyka dzieła sztuki, bo tam wszystko jest tak, jak „być powinno”. 
Dzieło sztuki tworzy istnienie usprawiedliwione wartością piękna177, w świetle które­
go świat realny może ukazać się jedynie metaforą prawdziwego bytu178. Zdaniem 
autora Nieszczęsnego daru wolności, w dziele sztuki nie ma quasi-sądów, ale sądy 
prawdziwe określające to, jaki świat być powinien.

Dzieła sztuki i twórczość artystyczna są przesycone pierwiastkami etycznymi 
z dwóch względów. Po pierwsze, twórczość jest wolna, a wolność jest pierwszym 
warunkiem etyki. Po drugie, twórczość jest według jakichś wartości. „Wszystkie 
wartości, którym służy sztuka, dają się sprowadzić do trzech: prawdy, dobra, pięk­
na”179. Dzieło sztuki jest owocem twórczego wyboru wartości. Na przykładzie Pomni­
ka Solidarności Tischner wyjaśnia, że monument „ucieleśnia” prawdę, dobro i piękno. 
Prawda nie pozwala na zapomnienie minionej tragedii, ponieważ „Dzieło sztuki bierze 
nas za rękę i prowadzi do tego, co kryje się głębiej; aż do prawdy ukrytej”180.



Doświadczenie wartości 143

W pomniku jest dobro, dobro etyczne, świadectwo dobroci człowieka i ostrzeżenie, by 
taka tragedia już nigdy się nie powtórzyła. Jest także piękno, które dokonuje syntezy 
prawdy i dobra. „Piękno odsłania prawdę. Zaś prawda jest prawdąo tym, co dobre”181. 
Między pięknem dzieła artystycznego a pięknem człowieka zachodzi istotna różnica 
związana z faktem wolności człowieka. W doświadczeniu piękna drugiego musi 
wystąpić wzajemność, czyli nie tylko oczarowanie pięknem, lecz także odkrycie 
w sobie i uznanie przez drugiego tego, co ja w nim odkryłem i uznałem. W ten sposób 
moje oczarowanie pięknem drugiego staje się jego rzeczywistością. Zachodzi tu 
podobna sytuacja, jak w procesie tworzenia przez artystę dzieła sztuki. Na twarzy 
drugiego odciśnie się mój ślad, czyli drugi będzie moim dziełem sztuki182, lecz nie 
w sensie artystycznym, a dramatycznym183.

181 Tamże, s. 48-49.
182 Na temat dialogu pomiędzy artystą a dziełem sztuki w procesie twórczym, zob. W. Stróżewski, 

Dialektyka twórczości, dz. cyt., s. 250-263.
183 FD, s. 135.
184 Trzymamy się tu wcześniejszej terminologii Tischnera, w której wartości dzielą się na pozytywne 

i negatywne.
185 Por. FSE, s. 267.
186 Tenże, Spowiedź rewolucjonisty, dz. cyt., s. 109.
187 Zob. FSE, s. 270-271.

Podejmijmy próbę opisu doświadczenia prawdy. Zagadnienie to u Tischnera posia­
da rozliczne wątki. Ukazaliśmy już, że w konstytuowaniu się Ja jako podmiotu pozna­
nia główną rolę odgrywały wartości prawdy i fałszu184. Autor Fenomenologii świa­
domości ego tycznej wspomniał, że istnieje różnica między doświadczeniem prawdy 
jako wartości horyzontalnej, a doświadczeniem prawdy „osiągniętej” w procesie 
poznawczym. Niestety, tego wątku nigdy nie rozwinął. Krakowski filozof podejmuje 
problem prawdy jeszcze w innym aspekcie. Chodzi o „prawdę bycia” (Heidegger) 
rozumianą jako „bycie autentyczne”, które w ujęciu Tischnera oznacza realizację 
wartości pozytywnych, bycie w horyzoncie dobra. I jeszcze jeden aspekt - dialogicz- 
ność prawdy.

Prawda jest dla człowieka przede wszystkim wartością185, do której wezwanie 
„[...] jest na wskroś idealne. Płynie ono ku nam przede wszystkim od innych ludzi 
(nie okłamuj mnie), a także od samych siebie (bądź sobą). Pośrednio rzutuje to na nasz 
stosunek do rzeczy (bierz rzeczy takimi, jakimi są). Wezwanie nie liczy się z okolicz­
nościami i w tym sensie jest bezwzględne, absolutne. Ale to nie znaczy, że posługuje 
się przymusem. Wręcz przeciwnie, domaga się ono tego, by chcieć prawdy, by ją 
wybrać. Nie można być w prawdzie inaczej, niż przez wybór. Dlatego mówimy: 
prawda wyzwala. Co wyzwala? Najpierw i przede wszystkim wyzwala samą wol­
ność”186. Prawda jest wartością, z którą człowiek jest związany kategorycznie, tzn. 
żadna wartość nie jest w stanie jej zastąpić187. Tischner rozróżnia prawdy doniosłe, 
które są bardziej podstawowe i mają charakter obiektywny, oraz ważne, które mają 



144 Rozdział 3

charakter subiektywny. Te drugie mierzy się potrzebą na daną prawdę przez konkret­
nego człowieka. Im większa doniosłość prawdy, tym większy obowiązek prawdo- 

' ' • 188mownosci .
Zdaniem twórcy filozofii dramatu, prawda bycia rodzi się w dialogu189. Dialogicz- 

ny wymiar prawdy bycia koresponduje z ustaleniami Tischnera odnośnie prawdy 
epistemologicznej. Uzyskanie wiedzy ogólnej, intersubiektywnej, która jest właściwo­
ścią poznania naukowego, zakłada dokonującą się na drodze negacji przez podmiot 
poznania, dekonkretyzację samego siebie190. Pomimo dekonkretyzacji, podmiot po­
znania zachowuje moment gnostyczny. W przeciwieństwie do Ja konkretnego, dekon- 
kretyzowany podmiot Ja może się powielać, co oznacza, że założywszy takie samo 
doświadczenie, uzyskamy ten sam wynik poznawczy. To umożliwia wiedzę intersu- 
biektywną191. Najpewniejszym poznaniem przedmiotu jest poznanie źródłowe. Pozna­
nie jakby ze swojej natury zmierza ku temu, by być a-egotyczne, jakby niczyje, 
a jednocześnie możliwe dla wielu podmiotów poznania192. Zazębianie się tych ujęć nie 
jest przypadkowe, ponieważ, jak twierdzi Tischner, problem prawdy nie obejmuje 
tylko relacji człowiek-rzecz (adequatio intellectus et rei), lecz przede wszystkim 
relację człowieka do samego siebie i innych ludzi193. Warunkiem prawdy w ujęciu 
klasycznym jest prawda w relacji Ja-Ja oraz człowiek-człowiek194. Krakowski filozof 
uważa, że „Aby rozpoznać prawdę, aby zrozumieć spotkanego człowieka, trzeba mu 
pozwolić być, trzeba wejść z nim w dialog, zapytać, co myśli, szukać odpowiedzi, gdy 
on zada pytanie”195.

188 EWN, s. 135.
189 Ma rację W. Bałus twierdząc, że: „[...] myślenie według wartości jest szukaniem prawdy, która potra­

fi prowadzić do rzetelnego dobra - do zaistnienia wartości pozytywnej. W tym celu należy wyjść poza 
agatologiczną problematyzację ludzkiego istnienia ku dialogowi ze spotkanym człowiekiem. Bo tylko 
w dialogu jesteśmy w stanie rozróżnić twarz od maski - prawdę od nieprawdy, dobro od zła. Jednocześnie 
tylko wtedy możemy stwierdzić, co trzeba zrobić, by przezwyciężyć perspektywę tragiczności. Znaczy to, 
że starożytna formuła veritas est adaequatio rei et intellectus ma dialogiczną genezę, gdyż uzgodnienie 
(ad-aequatio) podmiotu (intellectus) z tym, co jest poza nim (res) wymaga wymiany poglądów. Każdy 
bowiem może ulegać złudzeniom i dopiero konfrontacja różnych punktów widzenia prowadzi do obiektywi­
zmu”. W. Bałus, Heroizm i metafora..., art. cyt., s. 27-28.

190 Por. J. Tischner, Gnoseologiczny podmiot poznania, art. cyt., s. 17-18.
191 Zob. FSE, s. 310-313.
192 Por. tenże, Gnoseologiczny..., art. cyt., s. 19.
193 Wartość prawdy, jej konieczność i niezbywalność w życiu społecznym ukazuje Autor Etyki soli­

darności w kontekście polskich doświadczeń totalitaryzmu, w którym monopol na jej posiadanie miała 
władza. W odczycie Nauka w czasach zniewolenia filozof wygłasza znamienne słowa: „[kołem ratunko­
wym nauki było - przyp. K. S.] Jedno: powrót do klasycznej idei prawdy. Trzeba to właściwie rozumieć: 
idzie nie tyle o definicję, co o ideę, nie tyle o formę, co o wartość. Im większe kłamstwo, tym jaśniej 
błyszczała absolutna wartość prawdy”. ESHS, s. 146-149. Zob. A. Węgrzecki, Rola prawdy w życiu 
społecznym, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność Twoja’’..., dz. cyt., s. 21-29.

194 J. Tischner, Spowiedź rewolucjonisty, dz. cyt., s. 108.
195 Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 489.



Doświadczenie wartości 145

W sytuacji dialogicznej, jako przeciwieństwo prawdy jawi się kłamstwo, które 
zrywa wzajemność. Tischner ukazuje moc prawdy ujawniającą się nawet w kłam­
stwie, posiłkując się literackimi przykładami ze Zbrodni i kary Dostojewskiego. 
Warunkiem zaistnienia kłamstwa jest znajomość przez kłamiącego prawdy196. Z uwagi 
na to, że prawda jest wartością, o którą chodzi w dialogu, kłamstwo musi udawać 
prawdę197. Kłamstwo zakłada prawdę od trzech stron: 1) uznanie, że drugi oczekuje 
prawdy; 2) kłamstwo musi udawać prawdę; 3) kłamca musi uznawać reguły prawdy 
koherencyjnej, by udało się stworzyć system iluzji. Kłamstwo nie byłoby możliwe, 
gdyby kłamca i okłamywany nie mieli wspólnego rozumienia prawdy pojętego jako 
zgodność poznania z obiektywną rzeczywistością. Kłamca, udając prawdomówność, 
przechodzi z relacji Ja-Ty (wzajemność) na relację Ja-On (odmowa wzajemności). 
Procederowi kłamstwa towarzyszy tajemniczy „Ten”, adresat kłamstwa. Właściwie 
w sytuacji kłamstwa dialogu nie ma. W kłamcy dochodzi do rozszczepienia egotycz­
nej świadomości Ja na: Ja-dla-siebie i Ja-dla-innych, stąd pojawia się podwójna 
scena: scena dla mnie i scena dla innych. Kłamać umiejętnie - mówi Tischner - to 
zmieniać relacje dialogiczne i przechodzić z jednej sceny na drugą, nie pozostawiając 
śladu zbrodni198. Jeżeli kłamstwo jest złem, to można powiedzieć, że jest nie tylko 
„błądzeniem w żywiole prawdy”, lecz także „błądzeniem w żywiole dobra”. W tym 
kontekście zatrzymajmy się nad doświadczeniem dobra.

196 FD, s. 143.
197 Tamże, s. 162.
198 FD, s. 145-150.
199 Por. SOIC, s. 317-318.

Próbę ukazania rozumienia Dobra przez Tischnera podejmiemy, ukazując „hory­
zont agatologiczny”. Teraz zapytamy o sposób, w jaki jawi się dobro w doświadcze­
niu. Należy pamiętać, że krakowski filozof, kontestując tezę, że dobro, jako własność 
transcendentalna, utożsamia się z bytem, nie rozumie prawdy, dobra i piękna na 
sposób scholastyków. Termin: „dobro”, pisany raz wielką, raz małą literą, pojawia się 
w pismach filozofa w różnych kontekstach. Bez względu na to, czy dobro będziemy 
rozumieć, jako to, co związane z osobą (osoba przyswaja dobro), czy jako Dobro 
absolutne, w jego doświadczeniu na pierwszy plan wysuwa się wolność. Rozpatrzmy 
to bliżej.

Dobro jest nie tylko niezdeterminowane, chcąc być dobre, lecz także „chce” wie­
dzieć dla kogo i w jaki sposób ma być dobre. Ponieważ do istoty dobra należy jakaś 
samowiedza, nie działa ono na oślep, lecz szanuje wolność innego dobra. Jeśli autor 
Sporu o istnienie człowieka mówi o dobru wolnym i obdarowanym samowiedzą, to 
nie dlatego, że te własności wynikają analitycznie z pojęcia dobra, lecz ze względu na 
źródłowe doświadczenie, w jakim dobro jest dane, czyli wewnętrzne życie osoby199.

Czystym doświadczeniem Dobra jest zbawienie, gdyż logika „działania” dobra 
wyznacza możliwość przezwyciężenia rozpaczy. O ile byt działa według racji dosta­



146 Rozdział 3

tecznej, przesuwając, a czasem niszcząc inne byty, chętnie odpoczywa, jego skutek 
zaś jest adekwatny do przyczyny, o tyle racją działania dobra jest sama możliwość 
działania, a każdy czyn nie wyczerpuje go, lecz dodaje sił200.

200 Por. tamże, s. 286-287.
201 Tamże, s. 305-306. W innym miejscu J. Tischner pisze: „Tym, co absolutne, jest Dobro. Czło­

wiek, otwierając się na Dobro, otwiera się na to, co absolutne. Ale na Dobro nie można otworzyć się 
inaczej jak tylko przez wolność, która także jest dobrem. Nikt nie może być dobry z przymusu. Być 
dobrym znaczy bowiem: przyswoić sobie dobro, wybrać je dla siebie i jednocześnie w jakimś sensie 
powierzyć mu siebie. Spotkanie z Dobrem budzi wolność z uśpienia”. WKSW, s. 173; Por. ZFC, 
s. 335.

202 Por. SOIC, s. 351.
203 Por. tamże, s. 309.
204 S. Kierkegaard, Albo-albo, tłum. J. Iwaszkiewicz, Warszawa 1976, t 1.
205 L. Tołstoj, Anna Karenina, tłum. K. Iłłakowiczówna, Warszawa 1955.

Można zasadnie stwierdzić, że kluczowym ustaleniem agatologii Tischnera jest te­
za, iż wolność to sposób istnienia dobra. Mimo że pojawia się tu pojęcie sposobu 
istnienia (modus existentiae), sprawa nie dotyczy metafizyki czy ontologii, lecz 
agatologii, „natury” dobra. Otóż dobro nie może zaistnieć inaczej, jak tylko poprzez 
wolny wybór. Jest znamienne, że pewien aspekt wolności ściśle wiąże ją z doświad­
czeniem dobra. Tischner ilustruje własne spojrzenie na sprawę wolności, czerpiąc 
z analiz S. Kierkegaarda i G. W. F. Hegla, przyjmując jako klucz do jej ujęcia pojęcie 
„przyswojenia” odnoszące się do wzajemnej relacji człowieka i dobra: „Wolność, 
która wybiera, przyswaja nie tylko to, co wybiera, ale przyswaja określoną formę 
wolności. Wolność jest wolnością w przyswajaniu”201. Istotnym momentem wolności 
jest przyswojenie i odswojenie, choć tego drugiego pojęcia autor Filozofii dramatu 
szczególnie nie wyjaśnia. Powyższe momenty wolności umożliwiają nawrócenie, 
nowy początek - początek dobra i koniec zła, co upoważnia do konkluzji, że wolność 
budzi się ze świadomości udziału w złu.

Kanwą rozważań na temat przyswojenia dobra jest sytuacja uczestnictwa w kłam­
stwie według Kartezjańskiej metafory złośliwego geniusza, która znalazła swe uciele­
śnienie w systemie totalitarnym. Uczestnicząc w zhi-kłamstwu wolność staje w sytu­
acji albo-albo, tzn. albo przyswoić sobie świat uczestnictwa w kłamstwie a siebie temu 
światu i odpowiedzieć kłamstwem na kłamstwo, albo przyswoić świat wyzwole­
nia z kłamstwa, siebie temu światu, i odpowiedzieć prawdomównością. Wyborem 
pierwszego kieruje prawo odwetu, które jest parodią sprawiedliwości, w gruncie 
rzeczy bliskie demonizmowi, czyli pragnieniu zła dla samego zła202. Wolność prze­
zwyciężająca prawo odwetu jest tajemnicą i poza agatologią nie znajduje uzasadnie­
nia, można by rzec, że jest irracjonalna203. Przejdźmy do piękna.

Krakowski filozof dokonuje opisu doświadczenia piękna, sięgając do tekstów 
S. Kierkegaarda204 i L. Tołstoja205. Zaznacza, że choć nie wiadomo, co stanowi istotę 
piękna, to w niektórych sytuacjach nie mamy wątpliwości, że je spotykamy. Drama­



Doświadczenie wartości 147

tyzm piękna wyraża się w możliwości tragedii206 bądź zwycięstwa, ponieważ wyda­
rzenie piękna otwiera człowiekowi drogę do zetknięcia się z czymś, co ma moc 
usprawiedliwienia lub odmowy usprawiedliwienia jego obecności w świecie. Piękno, 
jak każda wartość, domaga się odkrycia i uznania, jednak nie sposób go zatrzymać, bo 
ma charakter daru. Widoczna jest w pięknie pewna ambiwalencja - z jednej strony 
piękno jako wartość absolutna usprawiedliwia byt, z drugiej natomiast go potrzebuje, 
by się objawić. Stąd pewna kruchość piękna. Odkrycie piękna drugiego człowieka ma 
dwa aspekty: 1) oczarowanie drugim; 2) cierpienie, które decyduje o jakości rodzącej 
się więzi z innym. Piękno zmusza odkrywcę do przekroczenia jakości zmysłowych, 
nie odrywa się bowiem od jakości zmysłowych, a zarazem je transcenduje. Będąc 
„ponad bytem” przekracza kanony, w jakich chciała je ująć klasyczna estetyka: rytm, 
harmonia, proporcja. Piękno, porywając człowieka, wyznacza nowy ośrodek jego 
życiu duchowemu. Zdaniem dialogika z Krakowa, piękno jako wartość absolutna, 
a zatem nie potrzebująca usprawiedliwienia swojego istnienia, może być źródłem 
usprawiedliwienia innych bytów. Żaden byt nie nosi usprawiedliwienia w sobie tego, 
że jest i że taki jest. Skoro tak, mówi Tischner, to piękno ucieleśnione w człowieku 
jest wartością mającą moc jego usprawiedliwienia207. Należy zaznaczyć, że usprawie­
dliwienie przez wartość absolutną piękna jest możliwe tylko w dramacie estetycz- 
nym208.Wydarzenie piękna jest szczególnie wymowne w relacji uwiedzenia osoby 
jako bytu-dla-siebie przez drugi byt-dla-siebie, przekracza dramat estetyczny w kie­
runku dramatu agatologicznego209. Żaden dramat nie byłby możliwy, gdyby człowiek 
nie był wolny. Można zaryzykować twierdzenie, że zarówno dramat estetyczny, jak 
i agatologiczny czy gnoseologiczny, to dramat ludzkiej wolności. Podejmiemy teraz 
zagadnienie jej doświadczenia.

206 W szerszym kontekście estetyki i całej filozofii dramatu to zagadnienie podejmuje artykuł: K. Serafin, 
Tragizm piękna w Tischnerowskiej filozofii dramatu, Dyskurs: „Zeszyty Naukowo-Artystyczne Akademii 
Sztuk Pięknych we Wrocławiu” 2008, nr 7, s. 138-161.

207 FD, s. 119-130.
208 Por. EAH, s. 400.
209 Por. SOIC, s. 230-231.
210 Zasadniczo o wolności można mówić w czterech znaczeniach: 1) Wolność negatywna, jako brak 

przymusu; 2) Wolność pozytywna, jako możność uczynienia czegoś; 3) Wolność jako autonomiczność 
decyzji, 4) Wolność jako wyzwolenie od zła, grzechu (ujęcie religijne). Hegel, z którego Tischner czerpie 
inspiracje, zwłaszcza na temat wolności, interesuje się wolnością w drugim i trzecim znaczeniu, tj. jestem 
wolny o tyle, o ile jestem autonomicznym podmiotem moich decyzji (stąd koncepcja osoby jako 
bytu-u-siebie). Tischner dostrzega wolność negatywną, lecz w centrum refleksji stawia wolność jako 

Jak wiadomo, wolność zajmowała w myśli krakowskiego fenomenologa miejsce 
wyjątkowe. Można powiedzieć, że Tischner to filozof wolności. Przed ukazaniem 
doświadczenia wolności należy zarysować Tischnerowską specyfikę spojrzenia na 
wolność w ogóle. W filozofii mają swoją historię spory stanowisk chcących odpowie­
dzieć na pytanie: czy człowiek jest wolny210, czy nie? Stanowiska te, w pewnym 



148 Rozdział 3

uproszczeniu, plasują się między negującym ludzką wolność determinizmem a prze­
ciwnym do niego interdeterminizmem. Zdaniem autora Fenomenologii świadomości 
egotycznej, dużą zasługą filozofii nowożytnej było postawienie pytania o wolność 
w kontekście aksjologicznym i ten aspekt jest przedmiotem refleksji nad wolnością 
w filozofii współczesnej211. Refleksja ta wyłoniła się bardziej z wrażliwości moralnej 
człowieka, niż metafizyki - stała się bardziej domeną Ethosu niż Logosu212.

wyzwalanie siebie w horyzoncie dobra. R. Legutko, Czy Tischner był liberałem?, [w:] J. Jagiełło, 
W. Zuziak [red.], „Bądź wolność twoja"..., dz. cyt., s. 58.

211 J. Tischner, W poszukiwaniu istoty wolności, [w:] ŚLN, s. 147.
212 Tenże, Ethos wolności, [w:] ŚLN, s. 149.
213 Tenże, W poszukiwaniu istoty wolności, art. cyt., s. 126-148.
214 Tenże, Genesis z ducha, art. cyt., s. 215-216.
215 „[...] obok wartości, jaką jest człowiek, podstawową wartością ludzką jest - wolność”. EWN, 

s. 149.
216 WKSW, s. 148. Idea wyzwolenia, wolność winna się stać głównym tropem wychowania. „Doktryna 

katolicka uznaje pozytywne znaczenie wolności, bo twierdzi, że rodzimy się jako niewolnicy, a dopiero 
potem się wyzwalamy” Por. D. Zańko, J. Gowin, Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 164.

217 Można zgodzić się z twierdzeniem jednego z komentatorów myśli Tischnera: „Intencją aktu wol­
ności nie jest sam człowiek - ekspresja jego osobowości czy woli mocy - lecz świat zewnętrzny ze 
względu na ucieleśnione w nim wartości. Wartości są racjami, które uzasadniają nasze decyzje i zacho­
wania. Uzasadniają, ale nigdy nie wymuszają”, A. Siemianowski, Tischnera idea wolności w życiu 
publicznym, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność twoja’’..., dz. cyt., s. 89. I dalej: „istota 
wolności przejawia się również w tym, że pozwalają mi wyjść - transcendować - ku wartościom świata 
i osób, a tym samym stawać się ich uczestnikiem, słowem żyć dla wartości i wartościami oraz tworzyć 
nowe wartości w świecie rzeczy i osób przez różne wspólne działania”. Tamże, s. 90.

Analizując ujęcia wolności przez Kartezjusza, Spinozę, Leibniza, Hegla i Heide­
ggera, Tischner dochodzi do wniosku, że w filozofii nowożytnej wolność widziano 
pozytywnie lub negatywnie, ale zawsze jako wartość. Tradycyjna filozofia pytała, czy 
człowiek jest wolny, czy nie, nowożytność natomiast zapytała: jaką wolnością wolny 
jest człowiek213? Wolność w tradycyjnej filozofii łączono przede wszystkim z decyzją 
wolnego wyboru. Zdaniem Tischnera, wolna decyzja nie wyczerpuje całego doświad­
czenia wolności, bo pozostawia na uboczu jej twórczy moment, jak choćby protest 
wobec tworzenia stosunku do świata zewnętrznego. Z tego stosunku mogą wyniknąć 
różne postawy, na przykład tchórzostwa lub męstwa. Wolność ma charakter aksjolo­
giczny par excellence™ i jako wartość podstawowa215 jest wyrazem odbudowy oso­
bowej tożsamości człowieka216. Mimo tego, że wolność warunkuje możliwość realiza­
cji innych wartości, sama nie jest wartością najwyższą, ponieważ służy prawdzie 
i dobru217.

Badania nad wolnością winny, zdaniem krakowskiego filozofa, przebiegać drogą 
obserwacji wolności drugiego i refleksji nad wolnością własną. Pełny obraz uzyskamy 
dopiero po porównaniu wyników obserwacji i refleksji. Ukazując wolność poza pod­
miotem, autor Sporu o istnienie człowieka sięga po język metaforyczny: „Wolność 



Doświadczenie wartości 149

obserwowalna - widowiskowa - ukazuje się jak jakiś taniec”218. Warto zaznaczyć, 
że u Platona z wyobrażeniem tańca i muzyki wiązało się naśladowanie ideału. 
Chodziło o twórcze przełożenie muzyki na ruch: „Tancerz idzie niejako po śladach 
muzyki, ale odczytuje ów ślad w sobie tylko właściwy sposób. Ciało, które słucha 
muzyki, przyswaja sobie (wciela) wyższe wartości i sprawia, że wartości te stają się 
widzialne, niemal dotykalne”™. Wskazówką wolności tańca wyzwalającego piękno 
jest bezinteresowność ruchu ciała, którego jedynym „ograniczeniem” jest muzyka. 
W tańcu jest jakaś nieprzewidywalność, gdyż gra on różnymi możliwościami, zapra­
szając i odmawiając zarazem. Jak widać, krakowski dialogik metaforyzuje opis feno­
menów tam, gdzie nie dają się one wyrazić adekwatnie językiem jednoznacznym. 
Myślenie metaforyczne w filozofii ma ukazywać, że jest inny świat, którego świat 
obecny jest tylko metaforą. W Tischnerowskiej koncepcji piękna następuje oryginalne 
połączenie wolności jako wyzwalania z pięknem. Wolność w jej bezinteresowności 
jest obserwowalna w przyrodzie, zwłaszcza ożywionej, lecz w odróżnieniu od tańca, 
gdzie grają uczestnicy dramatu, przyroda nie wybiera piękna, które z niej się wyzwala, 
usprawiedliwiając jej istnienie220.

218 SOIC, s. 301.
219 Tenże, Sprawa osoby - wstępne przybliżenie, art. cyt., s. 8.
220 Tamże, s. 304.
221 Myśl S. Kierkegaarda, że aktem wyboru rozpac2y przezwycięża się ją, bo dokonało się wyboru 

siebie, własnej wartości, staje się jasna dopiero w horyzoncie dobra. Wybór absolutny jest wyborem 
dobra. Według J. Tischnera, „Kierkegaard mówi o stanie melancholii - stanie, który poprzedza akt 
wyboru. Sam wybór dotyczy rozpaczy. Sytuacja wygląda tak: człowiek powstrzymuje narodziny rozpa­
czy i popada w pułapkę melancholii. Aby wyjść z pułapki, trzeba wybrać rozpacz. Kto wybiera rozpacz, 
okazuje się wyższy, niż rozpacz”. „Wolność, która podjęła grę z rozpaczą, wzniosła się ponad rozpacz 
i odsłoniła mnie samego jako nosiciela wartości absolutnej. Jestem w tym sensie wartością absolutną, 
że nie zależę już od żadnej wartości zewnętrznej. Jeśli potrafię się wymknąć rozpaczy, kto i co może mi 
zagrozić? Wolność zakłada wartość, ściślej - nowy sposób zaistnienia dobra”. Tamże.

222 SOIC, s. 293.

Krakowski fenomenolog poszukuje odpowiedzi na pytanie o możliwość wolności 
w agatologii221. Jego zdaniem, interpretacja wolności przy użyciu kategorii ontologii 
jest bardzo ograniczona i prowadzi ostatecznie do odrzucenia idei wolności222. Przy­
kładowo, przyjmując Kartezjańską drogę myślenia o wolności, dochodzi się do utoż­
samienia Bytu najbardziej wolnego z Bytem Absolutnym, koniecznym, który może 
działać na inne byty z jakąś siłą, samemu będąc poza zasięgiem innych sił. W tak 
zarysowanej perspektywie wolność bytów przygodnych sprowadza się do „rozumienia 
konieczności”.

Nieadekwatną płaszczyzną mówienia o wolności jest także świadomość, względnie 
rozum. W tym ujęciu wolnym jest ten, kto „czuje się sobą u siebie”. Rozumiany 
(przyswojony) przez człowieka świat nie jest obcy, natomiast granice wolności są 
zakreślone przez granice rozumności. Tischner twierdzi, że powyższe ujęcie wolności 



150 Rozdział 3

wyprowadza ją wprawdzie z opłotków ontologii, lecz w istocie redukuje do sfery 
rozumu223. W tej optyce irracjonalna jest dobrowolna ofiara za innego, której sens jest 
jasny tylko w świetle agatologii. Potraktowanie wolności w kategoriach siły i działa­
nia zubaża ją i pozbawia immanentnego wymiaru, czyli zdolności do samookreślenia 
się osoby, działań ku wewnątrz z jednoczesnym powstrzymywaniem się od działania 
na zewnątrz. Ontologizacja wolności byłaby zrozumiała na płaszczyźnie relacji czło­
wieka do świata rzeczy, lecz jest niedopuszczalna na płaszczyźnie dialogicznej, gdzie 
pojawiają się nowe problemy, np. odpowiedzialności, która wymyka się językowi 
ontologii. W tym kontekście krakowski fenomenolog proponuje rozważenie wolności 
na płaszczyźnie pozaontologicznej, dialogicznej - w horyzoncie agatologii224.

223 Por. tamże, s. 295.
224 W końcowych partiach Sporu... Tischner w poszukiwaniu źródeł wolności człowieka sięga po try- 

nitologię, szczególnie w wydaniu Balthasara, dla którego w wolności nie jest najważniejsze bycie wol­
nym „od czegoś” (wolność negatywna), lecz uzdolnienie „do” podejmowania twórczego działania 
w relacji do podmiotu, by być autentyczną osobą. Kluczem do zrozumienia istoty wolności okazuje się 
wewnętrzne życie Trójcy Świętej. Kluczowymi kategoriami są: dar i bycie-dla-siebie. Trafnie intuicję 
Tischnera wyraża J. Kijas: „analogiczne prawo, bo tylko o analogii może być tutaj mowa, reguluje 
wewnętrzne życie Trójcy Świętej: Boskie osoby posiadają siebie w takim stopniu, w jakim są dla siebie 
darem, przejmując jednocześnie odpowiedzialność za siebie nawzajem”. J. Kijas, Dar Osoby - Tischnera 
spojrzenie do wnętrza Trójcy Świętej, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Między potępieniem a zbawie­
niem... ", dz. cyt., s. 39-54.

225 Zob. W. Zuziak, Obywatel-bliźni, [w:] tamże, s. 103-115.
226 „Uznając, że wolność jest przede wszystkim wartością międzyludzką, odkrywamy jednocześnie, 

że jest ona określana przez doświadczenie dobra i zła, wartości i antywartości”. J. Tischner, Ksiądz 
na manowcach, dz. cyt., s. 274.

227 FD, s. 74.
228 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 208.

Wolność w podstawowym znaczeniu zakłada odniesienie do dobra i zła, w obu 
swoich promieniach, czyli zarówno w możliwości działania w świecie, na zewnątrz 
siebie, jak i działania „wewnętrznego”, dookreślającego osobę. Wolność jest pierwotnie 
doświadczana jako wolność drugiego225, posiada wymiar dialogiczny, czyli nie pojawia 
się w relacji podmiot dramatu - scena, lecz w relacji międzypodmiotowej. Najpierw 
jestem wolny w stosunku do drugiego, a on w stosunku do mnie. Wolność rozgrywa się 
w wyborze: odpowiedzieć czy nie odpowiedzieć na pytanie drugiego. Innymi słowy, 
dialogiczność wolności oznacza, że jest ona wolnością pomiędzy wolnościami innych 
ludzi226, z nimi, obok nich i dla nich. Wolność dojrzewa w miarę służenia wyzwalaniu 
innych, jest dzięki innym (wolność „zewnętrzna”, którą dała historia). Wyrażające 
wolność słowo „mogę” funkcjonuje na płaszczyźnie agatologicznej (nie wolno ci czynić 
zła) i aksjologicznej (możesz tak lub inaczej)227. Wolność jest wartością, jakby doma­
gającą się dzielenia z innymi, „wydarzenia się” w przestrzeni dialogicznej. Wolność 
konstytuuje się na drodze: od Ja do Ty, następnie od Ty do Ja, i w końcu od Ja i Ty do 
My. Ostatnia z tych relacji jest zwieńczeniem wolności228.



Doświadczenie wartości 151

Tischner w wydarzenie wolności między uczestnikami dramatu wprowadza pewną 
asymetrię. Moja wolność „zaczyna się” od wolności innego i albo będzie przewyż­
szać jego wolność, albo będzie wolnością z nim, przeciw niemu, obok niego. Każdy 
z „typów” wolności określa postawę względem drugiego: „pod” - kryje w sobie 
uniżenie, „nad” - pychę, „obok” - obojętność, „ku innemu” - sympatię, miłość, „od” 
- lęk, wstręt, nienawiść, „z tobą” i „bez ciebie” - nadzieję i tęsknotę. Przestrzeń 
wolności wypełniają przeżycia aksjologiczne ze swoją preferencyjnością. Wolność 
wydarza się najpierw jako wybór samego wyboru, czyli wybór podstawowy, w któ­
rym potwierdza się sama wolność. Potwierdzenie wolności znajduje swój wyraz nawet 
w ucieczce od wolności229. Konkretne, wtórne wybory dokonują się w ramach wyboru 
podstawowego230.

229 Zob. E. Fromm, Ucieczka od wolności, tłum. J. Karłowicz, Warszawa 1971.
230 SOIC, s. 295-299.
231 Autor charakteryzuje szyderstwo jako śmiech, który chce zniszczyć moralnie człowieka poszuku­

jącego potwierdzenia własnej wartości w świecie wartości poza sobą. Nuty szyderstwa było słychać 
w myśli Nietzschego i Sokratesa (leczenie szyderstwem, autoironia), lecz nie było to szyderstwo 
uniwersalne.

232 J. Tischner, Ethos wolności, art. cyt., s. 301.
233 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 247.
234 Tenże, Porządek zbawienia, „Logos i Ethos” 1993, nr 1, s. 50.

Doświadczenie wolności wyraża się w akcie uniwersalnego szyderstwa231 ze świata 
wartości. Na przeciwnym biegunie szyderstwa stoi wspaniałomyślność. Ludzka 
wolność jest zabarwiona obiema skrajnościami, ponieważ często wiąże wspaniało­
myślność z nadzieją pożytku, a szyderstwo z akceptacją dobra. Zdaniem naszego 
filozofa, absolutna wspaniałomyślność i szyderstwo stanowią nieosiągalne granice 
ludzkiej wolności232. Fenomen wolności dany jest jako świadomość tego, czego 
człowiek nie musi. Przede wszystkim nie musi czynić zła. Jeżeli je wybiera, jest 
„zniewolony” przez ślepotę lub pożądliwość. Chodzi tu o wolność na poziomie 
dobra i zła, w horyzoncie spotkania z drugim, a nie wolność od przymusu, koniecz­
ności zaspokojenia głodu czy potrzeby snu233. Jak już powiedzieliśmy, J. Tischner 
twierdzi, że wolność wymyka się związkom przyczynowo-skutkowym. Tym, co 
może „działać na wolność” drugiego jest słowo, będące „niczym” w świecie skut­
ków i przyczyn, „wszystkim” zaś w świecie wolnych osób. Tylko słowo jest władne 
pokonać separację, ono jest „[...] pytaniem, wezwaniem, prośbą, nakazem i zaka­
zem, jest oskarżeniem, potępieniem, uwielbieniem i pochwałą, jest również uspra­
wiedliwieniem”234.

W „horyzoncie agatologicznym” wolność jest „siłą przyswajania” dobra osobie 
i osoby dobru. Tischner jednym tchem wymienia przykłady dobra, które mogą być 
przyswojone: sprawiedliwość, wierność, poświęcenie. Przejściu od niewoli do wy­
zwolenia wolności towarzyszy zmiana przeżyć człowieka. W miejsce rozpaczy, me­
lancholii, lęku i smutku pojawia się nadzieja, radość i pewność. Wolność jest warto­



152 Rozdział 3

ścią podstawową, a także łaską, która pozwala na przyjęcie łaski235. Należy zaznaczyć, 
że także wolność uwikłana w kłamstwo jest sposobem istnienia dobra w człowieku, 
lecz chodzi tu o dobro „sprawiedliwego odwetu”236. Odswajaniu, w tym odswajaniu 
świata kłamstwa, towarzyszy jakiś lęk przed tym, co będzie, i wzywa do odwrotu. 
Tym, co charakteryzuje zniewolenie jest udział w lęku przenikający świadomość, 
natomiast rodząca się wolność niesie z sobą atmosferę wspaniałomyślności, w której 
człowiek wchodzi w pole nowego uczestnictwa237.

235 SOIC, s. 316-317.
236 Tamże, s. 308.
237 Tamże, s. 314.

Zamykając niniejszy rozdział, spróbujmy podsumować wyniki naszych analiz. Do­
świadczenie wartości jest uwarunkowane przede wszystkim doświadczeniem siebie 
jako wartości (Ja aksjologiczne). Kolejnymi warunkami są: zmysł moralny, zmysł 
rzeczywistości, otwarcie na świat, wspaniałomyślność, zasada odkrywczości oraz 
dobra wola. Tischnera badania nad egotycznością uwydatniły aksjologiczny wymiar 
fenomenu Ja. Zakorzeniona w doświadczeniu wartości solidaryzacja konstytuuje Ja 
somatyczne, Ja jako podmiot poznania oraz Ja osobowe. Solidaryzacja z ciałem 
umożliwia człowiekowi doświadczenia wartości ciała oraz „zakorzenionych” w nim 
wartości hedonistycznych, witalnych, estetycznych oraz założonych intencyjnie. Ja 
jako podmiot poznania jest obszarem doświadczenia podstawowej wartości, czyli 
wartości prawdy, oraz skorelowanej z nią negatywnej wartości fałszu. Natomiast 
w ukonstytuowanym Ja osobowym, aksjologiczne Ja „wkracza” w świat. Ja osobowe 
odpowiada „działaniem” na doświadczane „zakorzenione” w świecie wartości przed­
miotowe. Człowiek doświadcza wartości nie tylko w obszarze egotyczności, lecz 
także w sytuacji Spotkania z drugim. Wyłaniające się z dwóch „horyzontów” (agato- 
logicznego i aksjologicznego) doświadczenie wartości jest zainicjowane obecnością 
drugiego, która stanowi także źródło powinności moralnych. Spotkanie z drugim jest 
naznaczone dramatyzmem w obliczu „sporu trancendentaliów” prawdy, dobra i pięk­
na, który przeniesiony na grunt życia konkretnego człowieka wikła go w „błądzenie”. 
Doświadczenie prawdy, dobra, piękna oraz wolności ukazuje dramatyczny wymiar 
egzystencji wynikający z możliwości tragedii zwycięstwa zła nad dobrem. Jest to 
główny wątek filozofii dramatu. Jego zasygnalizowanie wprowadza nas w przestrzeń 
dramatu, który jest „miejscem” urzeczywistnienia wartości. Właśnie ten problem 
będzie przedmiotem analiz następnego rozdziału.



4. Urzeczywistnienie wartości

4.1. „Horyzont agatologiczny" 
jako sens urzeczywistnienia wartości

Ogólnie mówiąc, „horyzont agatologiczny” wyznaczają logos dobra i logos zła1. 
Należy podkreślić, że o ile w podejściu do zagadnienia dobra Tischner ma za sobą 
tradycję filozoficzną, o tyle w ujęciu zła jako „zjawy” jest dość oryginalny. Czło­
wiek w „horyzoncie agatologicznym” wobec dobra i zła nie jest sam, lecz w sytuacji 
dialogicznej z drugim, spleciony jest z nim wspólnym dramatycznym losem2. 
W „okresie agatologicznym” swojej myśli, autor Sporu o istnienie człowieka sytuuje 
rozważania o dobru na płaszczyźnie pozaaksjologicznej i można powiedzieć, że 
plasuje się nie tylko w tradycji biblijnej, lecz także greckiej3. Zdaniem krakowskiego 
fenomenologa, dobro można pojąć tylko przez wniknięcie licznych wątków drama­
tycznych, jakie zawiązuje ono między ludźmi. Dlatego należy zbadać najpierw zło, 
by ukazało się dobro4.

1 „Horyzont agatologiczny to taki horyzont, w którym wszystkimi przejawami innego i moimi włada 
swoisty logos - logos dobra i zła, tego co lepsze i co gorsze, wzlotu i upadku, zwycięstwa i przegranej, 
zbawienia i potępienia”. FD, s. 63. Jak słusznie zauważa Z. Dymarski, „horyzont agatologiczny” 
„Wpływa na ludzki sposób zachowania i w ogóle życia, kształtuje stosunek do innych oraz rozumienie 
swojego stanowiska w kosmosie. To w ramach konkretnego horyzontu agatologicznego obowiązuje jedna 
idea racjonalności, idea tego, co sensowne, i tego, co bezsensowne”. Z. Dymarski, Dwugłos o złu..., 
dz. cyt., s. 75.

2 „Dobro drugiego jest sprzężone z moim dobrem, a moje dobro z dobrem drugiego: ratując drugiego 
od śmierci, ratuję siebie od winy, ratując siebie od winy, ratuję drugiego od śmierci”. Tenże, Sztuka etyki, 
art. cyt., s. 365.

3 Por. C. Wodziński, Tischnerowskie spojrzenia..., art. cyt., s. 31-32.
4 Por. FD, s. 60.
5 C. Wodziński, Agathon. Fragmenty epifaniczne, [w:] M. Potępa [red.], Księga pamiątkowa..., 

dz. cyt., s. 161-178.

W przybliżeniu Tischnerowskiego ujęcia Dobra pomocne będą intuicje C. Wodziń­
skiego zawarte w tekście dedykowanym „Dla Wielkiego Agatologa z Łopusznej”5.



154 Rozdział 4

Na wstępie należy zaznaczyć, że Dobro w ujęciu Platona jest nieuchwytne na gruncie 
aksjologii czy ontologii. Wodziński, analizując „Parabolę jaskini” z VII Księgi Pań­
stwa Platona, widzi niemoc fenomenologii w określeniu idei dobra, która jest „poza 
wszelkim widzeniem” (to ona umożliwia widzenie), poza bytem i niebytem, poza 
dobrem i złem. Można o niej mówić na poziomie pre-ontologicznym i pre- 
-aksjologicznym. Już Heidegger zwrócił uwagę, że pojmowanie dobra w horyzoncie 
aksjologicznym, potraktowanie go jako jednej z wartości, odbiega od intuicji Platona. 
Idea dobra jest warunkiem umożliwiającym nieskrytość bytu na drodze odkrywania 
prawdy oraz a priori możliwości bytu6. Jako „najbardziej będące”, idee są byciem 
bytu. Utożsamienie przez Platona idei dobra z byciem bytu otworzyło drogę dla meta­
fizyki i już Arystoteles, idąc torem ujęcia bycia jako a priori bytu (bycie jako umożli­
wiające byt), mógł je określić jako to, co jest w stopniu najwyższym, „praprzyczyną”, 
„racją dostateczną”. Idea dobra zostaje w końcu utożsamiona z ideą Boga jako sum- 
mum bonum. Nie można pytać, czym jest idea dobra, bo jedyna kategoria w jakiej coś 
o niej można powiedzieć, to: Jak (jak rządzi relacją między nieskrytością bytu 
a jego byciem). Eksplikacja treściowa Platońskiej idei dobra jest niemożliwa, bo 
umożliwianie nieskrytości i bycia bytu jest poza bytem i nieskrytością. Należy zazna­
czyć, że w tym kontekście nie jest zasadne nawet mówienie o dobru jako idei, do 
„natury” idei należy bowiem to, że jest „najbardziej nieskryta” i „najbardziej będąca”7. 
Idea dobra, będąc warunkiem możliwości zdefiniowania czegokolwiek, sama nie jest 
możliwa do zdefiniowania.

6 Tym, co jakoś określa ideę dobra jest sprawianie, by coś stawało się przydatnym. Wodziński do- 
określa: „Uchwycenie treściowej zawartości idei ayar6óv wymaga istotnych uzupełnień: 1) Sprawić, 
by to, co jest, mogło się ujawniać takim, jakim jest, sc. pokazywać się w swej istocie. 2) Umożliwiać, 
by to, co jest, ukazywało się jako nieskryte (oba te „uzupełnienia” odnoszą się również do idei 
w ogóle). Moment, który istotowo wyróżnia ideę ayarOov spośród innych idei. 3) Jest „najwyższa” 
w porządku umożliwiania (uzdatniania do...) - tym, co w ogóle umożliwia (uzdatnia - das Tauglich- 
machende, das Ermóglichende, das Ermachtigende). Jako „idea idei” („idea najwyższa”) to dyarSov 
znaczy: uzdatniać (umożliwiać) do świecenia to wszystko, co świetliste (idee) - sprawiać, by dzięki 
ideom jako świetlistym dokonywał się proces świecenia: wyświetlania i prześwietlania tego, co jest”. 
Tamże.

7 Tamże, s. 174-176.
8 Por. W. Baczyński, Czlowiekjako istota dramatyczna, dz. cyt., s. 178.

Wyeksplikowana przez C. Wodzińskiego idea dobra u Platona w pewnym sensie 
koresponduje z intuicjami twórcy filozofii dramatu. Zarówno ontologią, jak i aksjolo­
gia są bezsilne wobec tajemnicy dobra, gdyż właśnie ono jest warunkiem bytu i warto­
ści. Jeśli uwzględnić inspiracje mistyką Mistrza Eckharta, kontynuującego nurt neo- 
platoński, to ujęcie dobra w filozofii dramatu będzie pokrewne nie tylko tradycji 
biblijnej, lecz także greckiej. Wolno sądzić, że owocem zgłębiania przez J. Tischnera 
pism Mistrza Eckharta, połączenie refleksji filozoficznej i głębokiego indywiduali­
stycznego poznania rzeczywistości nadprzyrodzonej8 oraz m.in. dostarczenie przez 



Urzeczywistnienie wartości 155

twórcę szkoły mistyki nadreńskiej intuicji pojmowania Boga9 jako Dobra. Inną meta­
forą odnoszącą do „sposobu istnienia dobra” jest światło10, które niczym pochodnia, 
rozprzestrzeniając swój płomień, nic z siebie nie traci. Im bardziej jesteśmy dobrzy, 
tym bardziej Dobro urzeczywistnia się w świecie11. Warto zaznaczyć, że niemiecki 
mistyk w swoich poszukiwaniach prawdy o Bogu postuluje odrzucenie nawet samego 
określenia „Bóg”, ponieważ odnosi ono do naszych skończonych myśli i pojęć, które 
nie są w stanie ująć tej prawdy, którą możemy się rozkoszować na wieki12. Jeden 
z komentatorów myśli Tischnera słusznie zauważa, że: „W filozofii dramatu dobro 
jest kategorią najważniejszą pisaną dużą literą. I dlatego, że Dobro jest ponad bytem, 
istnieje trudność w znalezieniu jednoznacznie określającej je definicji. Niemożliwa 
jest pełna tematyzacja Dobra. Należy stwierdzić, że dobro nie tyle jest definiowane, 
ile jest doświadczane. [...] Istotnym określeniem Dobra zatem nie jest definicja. 
Istotnym śladem Dobra jest świadectwo”13.

9 J. Piórczyński, Mistrz Eckhart. Mistyka jako filozofia, Wrocław 1997, s. 140.
10 Zob. Mistrz Eckhart, Kazania, tłum. M. Szymona, Poznań 1986, s. 156.
11 Por. A. Karoń-Ostrowska, Kościół Tischnera. Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut 

Myśli Tischnera, [w:] J. Jagiełło [red.], O autorytecie..., dz. cyt., s. 195.
12 Mistrz Eckhart, Kazania, dz. cyt., s. 321.
13 S. Szary, Człowiek - podmiot dramatu..., dz. cyt., s. 25.
14 Fazę w myśli Tischnera, w której na pierwsze miejsce wysuwa się agatologia, charakteryzuje 

A. Bobko: „We wcześniejszych opisach Tischner przedstawiał człowieka jako istotę poruszającą się 
w przestrzeni aksjologicznej. Była to także przestrzeń hierarchicznie uporządkowana, lecz porządek 
aksjologiczny dany był niejako wprost, w świetle. W związku z tym doświadczenie wartości pozwalało 
wyznaczyć w klarowny sposób właściwy kierunek działania człowieka, pokazując jednocześnie, co jest 
wyższe, a co niższe. Inaczej jest w przestrzeni agatologicznej, tu wszystko jest problemem...”. A. Bobko, 
Poszukiwanie prawdy o człowieku, art. cyt., s. 63.

15 W kontekście tezy, że człowiekowi „chodzi o” zbawienie, B. Skarga, jeden z komentatorów 
myśli Tischnera, ukuła pojęcie „człowieka agatologicznego”. Autorka pisze, że Tischner, zwłaszcza 
w Sporze..., kreśli sylwetkę człowieka agatologicznego, który jest „[...] kimś wrażliwym na możli-

Wątkiem łączącym aksjologię z agatologią jest usprawiedliwiająca istnienie czło­
wieka moc wartości. Dramat człowieka jest zakorzeniony w rzeczywistości bardziej 
podstawowej niż rzeczywistość wartości - „horyzoncie” dobra i zła14. Tajemnica 
człowieczeństwa tkwi nie na poziomie metafizyki czy ontologii, ani na poziomie teorii 
świadomości, lecz gdzieś głębiej - na poziomie agatologii. Jak na tym poziomie 
wygląda rozstrzygnięcie sporu o istnienie człowieka? Najpierw należy zapytać o rację 
istnienia człowieka. Tradycyjne rozstrzygnięcie metafizyki widzi człowieka jako byt 
przygodny, mający rację istnienia w bycie, którego istota utożsamia się z istnieniem 
- Absolucie. Tischner zadaje pytanie: czy taka odpowiedź wyjaśnia, po co Bytowi 
doskonałemu potrzebny jest byt niedoskonały? Odpowiedź na to pytanie pojawi się 
dopiero na płaszczyźnie agatologii, stąd Tischnerowska reinterpretacja Anzelmiań- 
skiego ontologicznego argumentu za istnieniem Boga, który miał się stać argumentem 
za istnieniem człowieka. Co czyni istnienie człowieka nieusprawiedliwionym15?



156 Rozdział 4

Tischner odpowiada: zło. Świadomość bycia złym rodzi rozpacz, „chorobę na śmierć” 
(Kierkegaard), która nie pojawia się na płaszczyźnie prawdy i nieprawdy, jak u Karte- 
zjusza, lecz dotyka tego, co absolutne. Byt uzyskuje swoje usprawiedliwienie tylko 
dzięki dobru, które jest transcendensem. Z tym przekonaniem Tischnera wiąże się 
jego próba reinterpretacji Anzelmiańskiego dowodu ontologicznego na istnienie 
Boga16. Tischner stara się wykazać, że doświadczenie wewnętrzne poucza nas o tym, 
że dobro domaga się zaistnienia. Udział i otwarcie się na dobro ma się pojawiać 
w pragnieniu dobra, życzeniu dobra czy marzeniu o nim. Bóg, jako absolutne Dobro, 
jest „niezależny” od innych dóbr, które są względem niego relatywne, jest dobrem 
wolnym i świadomym. Dobro ma szczególną moc - większą niż moc istnienia.

wość zła tak silnie, że gdy je w sobie odkrywa, nie chce go widzieć, nie chce się przyznać, nie chce 
uznać swoich ponurych czynów, woła: to nie ja, to nie my. Gdy jednak obecności tego zła zaprze­
czyć nie może, ogarnia go rozpacz, a rozpacz, jak pisze Tischner, jest negacją radykalną, dlatego 
może być tylko - jak u Kierkegaarda - chorobą na śmierć, pragnieniem śmierci. Rozpacz więc 
dotyka samego „dna” osoby. Jedynym zaś na nią lekarstwem jest nadzieja”. B. Skarga, Człowiek 
agatologiczny, art. cyt., s. 110. W cytowanym tu artykule, autorka sformułowała zarzuty wobec 
koncepcji „człowieka agatologicznego”, które można zwięźle ująć w punktach: 1) Skrajnie 
zamknięta monada nie widzi w sobie raczej zła, a jeśli je nawet dostrzega, to nie znaczy, że chce je 
wykorzenić. 2) Akt ofiary nie musi być dotknięciem dobra, bo może wynikać z poczucia obowiązku, 
przywiązania do głupiej idei (terroryści). 3) Rozpacz nie zawsze odzwierciedla zło wewnątrz 
człowieka, np. rozpacz z powodu śmierci ukochanej osoby. Ponadto rozpacz i nadzieja nie muszą 
mieć etycznego sensu. 4) Nie jest przekonywająca koncepcja głęboko zakorzenionego dobra 
w człowieku, który przez kategorię objawienia utożsamionego z wybraniem prowadzi do ujęcia 
subiektywności gotowej na wezwanie i moralne wywyższenie bierności. Autorka artykułu deklaruje 
pójście raczej drogą wytyczoną przez Heideggera (analityka bycia), niż tropem myślenia religijnego. 
Tamże, s. 99-112.

Wydaje się, że przynajmniej niektóre z postawionych zarzutów wynikają z uproszczenia spojrzenia 
Tischnera na człowieka. Mówienie o terrorystach w kontekście idei ofiary u Tischnera, jak i rozpaczy 
z powodu śmierci bliskiego, w kontekście Kierkegaardowskiej „choroby na śmierć”, to dyskusja chybio­
na. Rozpacz, według Tischnera, jest jakimś bólem aksjologicznego Ja z powodu istnienia nieusprawie­
dliwionego. Ja czuje się nic nie warte, czuje się poronionym dziełem przypadku, chce stać się rzeczą. 
Rozpacz oczywiście nie musi mieć etycznego, a raczej agatologicznego znaczenia, jednak u Tischnera 
takie znaczenie właśnie ma. U Heideggera wina czy sumienie nie mają charakteru etycznego, dlatego nie 
mogą stanowić punktu odniesienia dla wewnętrznej krytyki tych pojęć. Pojęcia ofiary u Tischnera nie 
możemy odnosić do patologicznych przypadków terrorystów-samobójców. Wg ustaleń autora Świata 
ludzkiej nadziei, byliby to ludzie, których zmysł rzeczywistości jest totalnie zaburzony, co wyklucza 
gotowość do ofiary, o jaką chodzi Tischnerowi.

16 „[—] tym> ponad co niczego większego nie można pomyśleć jest absolutne Dobro. Czy absolutne 
Dobro może nie istnieć? Dobro niejako samo z siebie domaga się zaistnienia. Absolutne Dobro domaga 
się zaistnienia w sposób absolutny. To, co domaga się zaistnienia w sposób absolutny, nie może nie 
istnieć. Jego istnienie musi być takie, jakie jest jego wymaganie istnienia: Bóg - jak Dobro absolutne 
- istnieje”. SOIC, s. 270.

Tischner w opisie Boga przechodzi z poziomu ontologii na poziom agatologii. 
W tym kontekście to nie istnienie Absolutu jest „racją” dobra, lecz na odwrót: Bóg 



Urzeczywistnienie wartości 157

istnieje absolutnie, ponieważ jest Absolutem Dobra17. Warto w tym miejscu przyto­
czyć polemikę W. Stróżewskiego z Tischnerowskim uzasadnieniem wyższości Dobra 
względem bytu18. Według polemisty Tischnera: „Jakkolwiek by nie było, nie można 
interpretować pierwszeństwa dobra w ten sposób, że jest ponad istnieniem, że prze­
kracza bycie. Być może wznosi się, jak chciał Pseudo-Dionizy, ponad byciem. Nato­
miast jeśli w ogóle jest, to albo swe istnienie zawdzięcza istnieniu, albo się z nim 
utożsamia. W pierwszym wypadku mamy dobro przygodne, skończone. W drugim 
- Absolut Dobra”19. Zdaniem Stróżewskiego, nie można mylić pytania o rację dobra 
z pytaniem o rację istnienia. Adwersarz Tischnera twierdzi, że najdojrzalszą odpo­
wiedź na pytanie o stosunek dobra do bytu daje teoria transcendentaliów20. Wróćmy 
do postawionego pytania o rację istnienia człowieka. Racją istnienia człowieka nie jest 
Byt absolutny, lecz absolutne Dobro. Jak pokażemy dalej, osoba przyswaja sobie 
dobro, a dobru siebie. Możliwe jest, że człowiek dobra nie przyswaja, lecz czyni zło. 
Wówczas istnieje, chociaż nie ma do tego prawa. Traci rację bytu. Ponadto, człowieka 
dosięga rozpacz, z której ratunkiem może być tylko usprawiedliwiające byt Dobro, 
przychodzące jako łaska. Do tego tematu wrócimy, ukazując zręby dramatu.

17 Tamże, s. 272.
18 Zob. J. A. Kłoczowski, Mówić o Bogu: Sacrum czy Dobro?, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], 

Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 91-109. Filozof nie stara się rozwiązać alternatywy mówienia 
o Bogu: język ontologii, czy język etyki, lecz interesuje się mówieniem językiem etyki i estetyki. Tischner 
rozgraniczał między Sacrum i Sanctum. O ile Sacrum „było zależne” od subiektywnej świadomości, 
o tyle Sanctum miało charakter bezwzględny. Kłoczowski stara się wykazać, że język etyki i język 
estetyki nie wykluczają się, lecz są komplementarne w mówieniu o Bogu, co zabezpiecza religię przed 
redukcjonizmem: z jednej strony moralizmu (język etyki), z drugiej estetyzmu (język estetyki).

19 W. Stróżewski, Istnienie i dobro, [w:] W. Zuziak [red.]. Pytając o człowieka..., dz. cyt., s. 31. 
Zob. tenże, Ontołogia, dz. cyt., s. 281-296.

20 Stróżewski mówi, że pierwotnym, źródłowym pytaniem metafizyki jest pytanie o byt, wyartykuło­
wane dopiero przez Leibniza (dlaczego jest raczej „coś”, niż „nic”?). Filozofia europejska odpowiedziała 
na to pytanie dwojako: dzięki Absolutowi Bytu i dzięki Absolutowi Dobra. Pierwszą odpowiedź dali: 
Parmenides („byt jest, a niebytu nie ma”; skoro niebytu nie ma, bytowi nic nie zagraża), św. Anzelm 
(dowód ontologiczny), św. Tomasz z Akwinu („pięć dróg”), Kartezjusz, Leibniz, E. Stein. Drugiej 
odpowiedzi patronuje Platon, Pseudo-Dionizy Areopagita. Właściwie do XX wieku, kiedy zarysowało się 
nowe stanowisko - nawiązujące do negatywnej teologii Pseudo-Dionizego Areopagity, filozofowie 
łączyli doskonałość z bytem. W ubiegłym wieku pojawia się inne spojrzenie: źródłami inspiracji refleksji 
przestają być filozofowie, a staje się Pismo Święte i mistycy. Tradycyjne pojęcia metafizyki (byt, istota, 
istnienie, nawet pojęcie Boga) uniemożliwiają poznanie istoty Boga, należy więc, budując nową filozofię, 
mówić o Bogu ponad bytem. Bóg jest Dobrem i Miłością. Według Stróżewskiego — w ten nurt wpisuje się 
myśl J. Tischnera (obok m.in. Levinasa). Tamże, s. 24-25. Zob. J. Tischner, Spotkanie z myślą Levinasa, 
[w:] E. Levinas, Etyka i Nieskończony..., dz. cyt., s. 8.

21 W latach siedemdziesiątych i osiemdziesiątych.

Przedmiotem wcześniejszych prac21 Tischnera były badania nad konscjentywną 
stroną świadomości, gdzie zagadnienia aksjologiczne stanowiły rdzeń analiz. Pogłę­
biając badania nad fenomenem Ja, krakowski filozof, w kwestii możliwości „dobrego” 



158 Rozdział 4

spotkania z innym, stawia krok dalej niż Levinas, który skupił się na opisie relacji: 
Ja-Ty. Miejscem wydarzenia się dobra i zła jest „międzyrzeczywistość” (M. Buber) 
osób w spotkaniu. Tischner stawia pytanie: jak musi być zbudowana osoba, by możli­
we było wydarzenie spotkania? Przy zastosowaniu szeroko rozumianej metody trans­
cendentalnej, rdzeniem analiz jest problem doświadczenia dobra i zła w Ja. Jak 
stwierdza filozof, chodzi mu o Ja aksjologiczne i Ja agatologiczne22. Mówiąc o „czło­
wieku agatologicznym”, Tischner określa jego świadomość23. Podstawowym ustale­
niem jest, że centrum przeżyć w „horyzoncie agatologicznym” stanowi wewnętrzna 
przestrzeń świadomości. Zastosowawszy do świadomości kategorię przestrzeni, 
krakowski filozof twierdzi, że przeżycia układają się jedno-obok-drugiego. We­
wnętrzna przestrzeń świadomości nie jest „płaska”, ma jakby trzy wymiary - jedne 
przeżycia są bliższe, bardziej ważne, inne dalsze. W sytuacji, gdy jedne przeżycia 
„grają rolę” innych, mamy do czynienia z wewnętrznym zakłamaniem. Wewnętrzna 
przestrzeń świadomości porządkuje się według zasady ważności, ma strukturę hierar­
chiczną, chociaż granice „miejsc” nie są jasno określone. Ta zasada porządkowania 
oznacza preferencyjność, przedkładanie jednych przeżyć nad drugie: złe myśli chcą 
być przedłożone nad dobre, rozpacz nad nadzieję itd. Porządkowanie przeżyć według 
zasady ważności oznacza, że świadomość jest wrażliwa na świadomość zła. Przez 
ujęcie świadomości w „horyzoncie agatologicznym” krakowski dialogik otwiera nową 
drogę do wnętrza człowieka: to nie konstytucja sensu Husserla ani pozycjonalność

22 Por. A. Karoń-Ostrowska, Spotkanie. Z ks. Józefem Tischnerem rozmawia Anna Karoń-Ostrowska, 
Kraków 2003, s. 132.

23 Na temat wewnętrznej przestrzeni świadomości agatologicznej pisze Z. Dymarski w artykule Aga- 
tologiczna koncepcja człowieka w ujęciu Józefa Tischnera, art. cyt., s. 112-130. Autor tworzy pewien 
model agatologicznej przestrzeni świadomości. Wydaje się, że wywody zawierają nie dające się utrzymać 
rozstrzygnięcia. Dymarski sugeruje tożsamość wewnętrznej przestrzeni świadomości z Ja aksjologicz­
nym, na podstawie właściwości, które mają wspólnie opisywać Ja aksjologiczne przybliżone przez 
Tischnera w szkicach zawartych w zborze Świat ludzkiej nadziei oraz wewnętrzną przestrzeń świadomo­
ści. Teza ta zakłada radykalną ewolucję w obszarze poglądów na Ja aksjologiczne. Tymczasem w Sporze 
o istnienie człowieka pojęcie to funkcjonuje nadal w wielu kontekstach. Nadużyciem jest łączenie parami 
właściwości: prywatywność Ja aksjologicznego - żądza przestrzeni świadomości zapełnienia siebie 
przeżyciami, irrealność Ja aksjologicznego - irrealność wewnętrznej przestrzeni świadomości, pozy- 
tywność agatologiczna - pozytywność Ja aksjologicznego (zdaje się, że chodzi tu o korelatywnie do 
pozytywności agatologicznej, absolutnej, tylko w pewnym sensie wartościowości Ja). Wydaje się, 
że Z. Dymarski widzi myśl Tischnera jako ewoluującą w ten sposób, że nowsze koncepcje (np. „horyzont 
agatologiczny”) przezwyciężają poprzednie, a nie je pogłębiają. Przykładem może być twierdzenie: „Widać 
w Sporze... ewolucję rozumienia wolności w stosunku do Świata ludzkiej nadziei. Wówczas Tischner 
definiował wolność jako jedną z wartości.” (s. 126, przyp. 22). I dalej: „podzielając pogląd Hegla, Tischner 
uważa, że wolność jest nie tyle jedną z cech charakteryzującą człowieka, ale podstawą człowieczeństwa...” 
(s. 126). Zdaje się, że Autor rozumie ewolucję w sposobie patrzenia przez Tischnera na wolność tak, 
że w Świecie ludzkiej nadziei była wartością, a w Sporze o istnienie człowieka podstawą człowieczeństwa. 
Tymczasem mówienie o wolności jako wartości i podstawie człowieczeństwa dokonuje się w dwóch 
różnych aspektach. To, że wolność jest podstawą człowieczeństwa, nie oznacza, że nie jest wartością.



Urzeczywistnienie wartości 159

Sartre’a jest warunkiem możliwości bycia sobą człowieka, lecz agatyczność prze­
strzeni świadomości24. Frapujące jest pytanie, co bliżej oznacza porządkowanie prze­
żyć według zasady ich ważności i preferencyjności. Skojarzenie z hierarchicznym 
porządkiem „spraw”, aksjologicznym obrazem środowiska (Umwelf) osoby, narzuca 
się samo. Zdaje się, że odzywa się tu kluczowa intuicja filozofa, którą nazwiemy 
„ważnościową”.

24 SOIC, s. 276-280.
25 „Czymże jest więc Sacrum dla człowieka, który ma odwagę być człowiekiem dobrej woli! 

Jest powiernikiem nadziei w Nim i dzięki Niemu człowiek i jego dobroć zostaną ocalone”. EWN, 
s. 143.

26 „Termin osoba musi być brany w bardzo szerokim sensie, obejmującym zarówno tajemnicą Trans­
cendencji Jaspersa (niektórzy zaprotestują, że to przecież nie osoba!), jak ostateczny punkt ewolucji 
Teilharda de Chardin (niektórzy powiedzą, że to przecież panteistaf Bóg jako najszerzej pojęta osoba 
nie jest już jednak instancją ostatecznie wyjaśniającą rzeczywistość świata, lecz Tematem opisu dla 
filozofii, która w tym punkcie uprawia prawdziwą fenomenologię ducha”. Tenże, W poszukiwaniu 
doświadczenia Boga, [w:] ŚLN, s. 243.

27 Tamże, s. 243-244.
28 Stanowiska w podejściu do zagadnienia zła na gruncie filozofii dają się, nie bez pewnych uprosz­

czeń, sprowadzić do jednego z dwóch podejść. Pierwsze charakteryzuje rys epistemologiczny - wycho­
dzenie od doświadczenia zła jako fenomenu danego człowiekowi w życiu, drugie zaś, ontologiczne, ceni 
bardziej aniżeli doświadczenie, system pojęć. Znamienne dla filozofii autora Filozofii dramatu jest 

Mówiąc o „horyzoncie agatologicznym” nadającym sens urzeczywistnianiu warto­
ści, należy zapytać o Boga. W ujęciu krakowskiego filozofa, Bóg, to przede wszyst­
kim powiernik nadziei, nadziei na ocalenie25. Tischner wpisuje się we współczesne, 
pozatomistyczne poszukiwania prawdy o Absolucie, pytając nie tyle o dowody na 
istnienie Boga, ile o Jego doświadczenie. Powodów takiego podejścia zdaje się być 
kilka. Po pierwsze, filozofia tomistyczna stała się przedmiotem ostrej krytyki krakow­
skiego filozofa. Po drugie, metoda fenomenologiczna naprowadza raczej na opis, niż 
spekulację. Zdaniem Tischnera, tomizm nie docenia momentu wolności Boga i czło­
wieka. Jeśli refleksja o Bogu pójdzie torem metafizyki akcentującej przede wszystkim 
akt istnienia, traci się płaszczyznę spotkania z człowiekiem, ponieważ w tak rozumia­
nej metafizyce obowiązuje zasada: „im więcej istnienia, tym więcej doskonałości”. 
Filozofia nowożytna akcentuje wolność, która - zdaniem Kartezjusza - stanowi naturę 
Boga. Bóg w myśli nowożytnej to jakaś tajemnicza, szeroko rozumiana osoba26. 
Potraktowanie Boga przede wszystkim jako osoby oznacza inną niż tradycyjne, meta­
fizyczną drogę do poznania, czy On istnieje. Drogą tą jest objawienie przez Boga 
swojej Twarzy, które stanowi warunek niezależny od człowieka. Drugim warunkiem 
jest otwarcie się człowieka na inną osobę. W powyższym ujęciu Boga-Osoby przebija 
rys aksjologiczny, bo istotę boskości stanowi wartość typu osobowego27.

Próbując rozjaśnić tajemnicę dobra, krakowski filozof proponuje nietypową drogę 
badawczą. Badania nad naturą dobra winny rozpoczynać się analizami zła. Po dobru, 
drugim „biegunem” „horyzontu agatologicznego” jest „logos zła”28. Na wstępie do 



160 Rozdział 4

ukazania „logosu zła”, powiedzmy to, co najważniejsze. Krakowskiego fenomenologa 
interesuje nie zło samo w sobie, lecz człowiek. Poszukując jego ocalenia, Tischner 
stawia pytanie: jak po doświadczeniu zła Kołymy i Oświęcimia możliwy jest czło­
wiek? Nie zniszczyło go ani zło Dantejskiego piekła, ani złośliwy demon Kartezjusza. 
Człowiek unicestwił sam siebie, gdy w obliczu dwudziestowiecznych zbrodni mówił: 
„to nie ja”. Czy zło unicestwia człowieka? Dantejskie zło z pewnością nie. Ludzie 
zamieszkujący piekielne kręgi wiedzieli, że można było inaczej i ponoszą słuszną 
karę za popełnione zło. Tam człowiekowi przypisuje się pełną odpowiedzialność 
za czyny, gdyż nie ma manichejskiej wizji zła ani fatum pchającego człowieka 
w kierunku tragedii. Ludzie z Dantejskiego piekła jedynie ulegli złu, lecz nie opano­
wało ich ono bez reszty. Ich cierpienie jest możliwe, ponieważ tkwi w nich jeszcze 
jakieś człowieczeństwo: „Tak więc piekło jest nie tylko miejscem przegranej, ale 
również miejscem wygranej człowieka - miejscem, na którym demon doświadcza 
granic swej mocy”29.

podejście pierwsze, dla tomizmu zaś podejście drugie (doświadczenie realnie istniejącego świata jest 
punktem wyjścia filozofii o charakterze realistycznej). W ramach podejścia ontologicznego mieści się: 
1) Koncepcja tomistyczna (zło jest widziane jako brak bytu, właściwie istnieje tylko byt, którego istnienie 
jest dobrem). 2) Dualistyczna (uznaje zło jako niezależnie istniejące obok dobra - manicheizm). 
3) Przyznająca pierwotne istnienie zła, dla którego dobro jest jakimś brakiem (analogiczna koncepcja 
do pierwszej z wymienionych). K. Stachewicz, Zło poza bytem i niebytem. Józefa Tischnera koncepcja 
zła dialogicznego, [w:] J. Baniak [red.], Człowiek z przełomu wieków..., art. cyt., s. 129-142.

29 SOIC, s. 16.
30 Tischner w kontekście koncepcji zła jako odstąpienia od zasad moralnych (Kant) pisze, że: „Czło­

wiek Oświecenia okazał się tancerzem, który tańczył wprawdzie dobrze, ale do niewłaściwej muzyki. 
Kant powiedział: pełnij swój obowiązek. Ci, którzy byli przekonani, że pełnią swój obowiązek znaleźli się 
potem na ławie oskarżonych w Norymberdze”. Tamże, s. 31. Warto dodać, że zdaniem A. Bobko ujęcie 
przez Kanta zła radykalnego jako odstępstwa od zasad nie jest ostatnim słowem królewieckiego filozofa 
na ten temat. W - notabene - przełożonej przez siebie na język polski książce Kanta (Religia w obrębie 
samego rozumu, Kraków 1993), A. Bobko wskazuje, że Kant stawia pod znakiem zapytania ideę dobrej 
woli: „Zdaniem Kanta: »czasem wystarczy sama obecność i wejście w relację z innymi ludźmi«. Możliwa 
jest zatem sytuacja, że dwóch dobrych ludzi - takich, którzy indywidualnie kierują się dobrymi zasadami 
- wzajemnie się zdeprawuje i w rezultacie obaj czynią zło. [...] Kant dochodzi zatem do podobnego 
wniosku jak Tischner - w badaniu natury zła, a przede wszystkim w poszukiwaniu środków, które 
mogłyby złu zaradzić, należy wyjść poza analizę czynu i zainteresować się złem ukrytym w międzyoso­
bowych strukturach”. A. Bobko, Doświadczenie zła jako źródło myślenia religijnego, [w:] J. Jagiełło, 
W. Zuziak [red.], „Międzypotępieniem... ", dz. cyt., s. 155.

31 SOIC, s. 24.

Przejdźmy do kolejnych metafor zła. W ujęciu Kanta, zło „leży jak na dłoni”30, 
człowiek bowiem chce dobra (imperatyw kategoryczny), jego woła jest z gruntu 
dobra, lecz jednocześnie „skażona” jakąś skłonnością do zła. Zło pojawia się na płasz­
czyźnie relacji woli człowieka do norm moralnych mimo świadomości prawa 
naturalnego (człowiek - przyp. K. S.) kieruje się zasadą, że czasem można od tego 
prawa odstąpić”31. Ostatecznie Kant nie głosi śmierci człowieka, lecz jego zmar­



Urzeczywistnienie wartości 161

twychwstanie, ponieważ człowiek jest autonomiczny w czynieniu dobra i zła, a do 
pokonania zła wystarczy jego dobra wola32.

32 Por. tamże, s. 29.
33 Por. tamże, s. 16-21.
34 Levinas widzi w dobru najbardziej pierwotną rzeczywistość. Zob. J. Tischner, W kręgu myśli Hus- 

serlowskiej, art. cyt., s. 56.
35 „Zjawa kłamie i nie kłamie zarazem, grozi i nęci, odbiera nadzieję, aby ożywić drugą. Realność 

zjawy nie jest realnością bytu ani braku w bycie. Zjawa jest międzyrzeczywistością, która ro­
dzi się pomiędzy człowiekiem a człowiekiem jako owoc wspólnych struktur dialogicznych”. FD, 
s. 189-190.

36 Por. K. Stachewicz, Zło poza bytem..., art. cyt., s. 131-138.
37 Por. J. Tischner, Zło metafizyczne, czyli wejrzenie w otchłań, „Znak” 1993, nr 3, s. 17.

Teraz Kartezjusz. Jego metafora „złośliwego geniusza” wyraża koncepcję zła spo­
wodowanego upadkiem w nieprawdę. Człowiek zniewolony przez kłamstwo ulega 
także iluzji własnej wolności, jego czyny wyrastają więc z uczestnictwa w złu kłam­
stwa. W złudzeniu nieprawda może być udziałem zmysłów, natomiast przyjmując 
postać kłamstwa i przesądu - dotyka rozumu. Rozum nie podlega złudzeniom a od 
nieprawdy może wyzwolić się przez wątpienie metodyczne. U Kartezjusza zło straciło 
swój metafizyczny charakter i jest pokonywane, gdy rozbudzimy rozum z „dogma­
tycznej drzemki”33.

Tischner idzie śladami m.in. i Levinasa34, umieszczając dobro poza bytem 
i niebytem. Rozpatrując zło na płaszczyźnie ontologii, łączy się, zdaniem kra­
kowskiego fenomenologa, diametralnie odmienne rzeczywistości. Według Levina­
sa, Dobra nie można ująć w ramach ontologii, zło natomiast jest z bytem złączone. 
Zdaniem dialogika z Kowna, zachodnia metafizyka zagubiła różnicę między 
logiką dobra i logiką bytu, sprowadzając zło w ramy bytu, a myślenie o złu na 
tory myślenia ontologicznego. Koncepcja Levinasa przypisująca złu rzeczywistość 
bytu jest bliska manicheizmowi, od którego chciał uciec w swoich rozważa­
niach Tischner. Autor Sporu o istnienie człowieka, plasując zło w przestrzeni 
dialogicznej, w pewnym sensie zgadza się z prywacyjną koncepcją tomizmu (zło 
nie jest bytem), lecz sądzi, że nie można zła umieścić po stronie niebytu. Ono jest 
czymś pośrednim - zjawą35, fenomenem. Zło, które ma charakter dialogiczny, 
może dotykać mnie samego w sytuacji bycia-przeciwko-sobie (tu podmiot 
dialoguje sam z sobą)36. Zło, podobnie jak dobro, zjawia się między ludźmi, na 
tym świecie, chociaż wiele przemawia za tym, iż jest metafizyczne, tj. nie z tego 
, • 37świata .

Krakowski myśliciel sądzi, że skoro fenomenologia w zamierzeniu Husserla miała 
być nauką o istocie zjawisk opierającą się na źródłowych doświadczeniach podmiotu, 
to powinna badać istotę fenomenu zła, uwzględniając zwłaszcza doświadczenie Spo­
tkania. Warto jeszcze podkreślić, że Tischner przywiązywał dużą wagę do ethosu 
filozofii, w której spośród tego, o czym myśleć można, należy wybrać to, o czym 



162 Rozdział 4

myśleć trzeba38. Rzeczywistość zła należała do tego, o czym myśleć trzeba39. Zło jest 
tym, co „nieusprawiedliwialne”40 i jako rzeczywistość międzyludzka tworzy dramat. 
Jak wspomnieliśmy, fenomenologiczne ujęcie zła na płaszczyźnie dialogicznej ozna­
cza zerwanie z jego koncepcją prywacyjną41. Zło nie jest ani bytem, ani niebytem, lecz 
fenomenem, zjawą, która się pojawia pod postacią pokusy i groźby42. W odróżnieniu 
od zła etycznego, zło pojawiające się w porządku intencjonalnym, czyli w relacji 
człowiek - scena, ma charakter ontologiczny i jest przez Tischnera określone jako 

, • 43 nieszczęście .

38 Por. tenże, Czym jest filozofia, którą uprawiam, art. cyt., s. 9.
39 Zob. W. Stróżewski, Cierpienie i miłosierdzie, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Między potępie­

niem... ", dz. cyt., s. 71-85. Filozof podkreśla, że problematyka zła jest wyzwaniem dla każdej filozofii, 
zwłaszcza teistycznej, jednak rozwiązanie tego problemu zdaje się ostatecznie niemożliwe. Zdaniem 
Stróżewskiego, zło jest tylko potencjalne za sprawą ludzkiej wolności.

40 Zob. W. Zuziak, Koncepcja zła w ujęciu Józefa Tischnera i Jeana Naberta, art. cyt., s. 60-79.
41 FD, s. 175.
42 Tamże, s. 193. Zob. Z. Dymarski, O złu dialogicznym, art. cyt., s. 187-223. Autor przeprowadza 

dogłębną analizę zła w ujęciu Tischnera, proponując własną interesującą interpretację. Dzieli zło na: 
1) przychodzące (doznawane), w ramy którego wchodzą: zdrada, pokusa, groźba, nieszczęście, oraz 
2) zadawane, obejmujące: grożenie, kuszenie, zdradę, pożądanie świata, niszczenie. Centrum zła przy­
chodzącego i zadawanego stanowi agatologiczną przestrzeń świadomości, która jest wystawiona na 
porażenie złem.

43 FD, s. 185-188. Rozróżnienie na zło w sensie właściwym i nieszczęście, jest, zdaniem K. Tarnowskiego, 
trochę sztuczne, „ponieważ zarówno zło, jak i nieszczęście stanowią dla człowieka skandal; jedno 
i drugie jest dla człowieka tym, co nieusprawiedliwialne...”. K. Tarnowski, Józefa Tischnera myślenie 
wokół zbawienia, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 144.

44 „Na rajski owoc narzuca się projekt bycia Adama i Ewy, projekt upodobnionego do człowieka 
Boga i projekt tajemniczego kusiciela. Owoc jest wprawdzie piękny i dobry, ale na skutek skrzyżowania 
się wielu projektów zaczyna być czymś więcej, niż jest, zaczyna znaczyć coś więcej i mówić coś więcej. 
W ten sposób staje się początkiem łańcucha zła jako łańcucha złych wydarzeń. Owoc jest własnością 
Boga. Projekt Ewy czyni go własnością człowieka. Zmiana sensu stała się możliwa dzięki ułudzie 
wprowadzonej przez kusiciela”. Tamże, s. 191.

45 Zob. M. Manikowski, Relacja dialogiczna a zlo. Na marginesie pism Józefa Tischnera, [w:] J. Baniak 
[red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, dz. cyt., s. 198.

46 FD, s. 303.

Warunkiem możliwości zjawy są różne projekty bycia wielu ludzi i wspólnot. 
Zjawy pojawiają się na skrzyżowaniu tych projektów44. Zło pojawia się jedynie 
w dialogu45, w którym mowa zła dąży do tego, by uczestnik dramatu dokonał 
identyfikacji Ja ze złem. Konsekwentnie, mowa dobra prowadzi do identyfikacji Ja 
z wartościami (dobrem). Proces identyfikacji Ja z osiową wartością zwie Tischner 
procesem identyfikacji egotycznej46. Groźba zła jest zawsze odmową prawa do 
istnienia człowieka. Ten, komu się grozi, broni nie tylko prawa do istnienia, lecz 
także własnego dobra, ponieważ zło sprawi, że jego istnienie staje się nieuspra­
wiedliwione. Rozważane w tym ujęciu dobro i zło, jako leżące poza bytem i nie­



Urzeczywistnienie wartości 163

bytem, są transcendensami w najmocniejszym znaczeniu tego słowa, chociaż na 
płaszczyźnie ontologii także dane są jako sens. Zło w sensie nieszczęścia jest 
bliższe koncepcji zła jako niebytu, bo sieje zniszczenie: „Niszczy miejsca — domy, 
warsztaty pracy, unicestwia świątynie, profanuje cmentarze. Początek nieszczęścia 
tkwi w przemianie gospodarowania: gospodarowanie przemienia się w pożądanie. 
Przejawem pożądania jest dążenie do bogactw - do tego, by mieć”47. Oprócz 
typów relacji, jako kryterium rozróżnienia zła i nieszczęścia, Tischner zdaje się 
przyjmować ich związek z fatum lub wolnością człowieka. Zło zakorzenia się 
w wolności, która je wybrała, natomiast wiąże się z „przypadkiem”, losem. W tym 
kontekście rodzi się pytanie, czy totalitaryzm był złem, czy „tylko” nieszczę­
ściem? W odpowiedziach na pytanie, czy Kołyma i Oświęcim były złem, czy 
fatalistycznym ciągiem zdarzeń, Tischner widzi pewną sprzeczność. „Jedni mó­
wią: nie byłoby fatalistycznych struktur, gdyby nie źli ludzie. Inni mówią: nie 
byłoby złych ludzi, gdyby nie złe struktury”™. Zdaniem autora Filozofii dramatu, 
ta sprzeczność wskazuje na współczesny kryzys rozumu.

47 Tamże, s. 263-264.
48 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 223.
49 Por. FD, s. 194-218.
50 Zob. A. Węgrzecki, Perspektywy stawania się i rozwoju człowieka, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], 

Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 122-127.

Zarysujmy krótko zło w ścisłym sensie, czyli jako zjawę. Przejawem zła jest groź­
ba i pokusa. Groźba zła sprowadza się do trzech zagrożeń: śmiercią, cierpieniem 
i potępieniem. Zło chce udawać prawdę lub dobro. Jako maskarada dobra i prawdy zło 
jest obecne w kuszeniu, natomiast maskę prawdy zakłada w groźbie i wciąganiu. 
Groźba śmierci i wyszukanego długotrwałego cierpienia ma na celu zniewolenie tego, 
któremu grozi. Tę sytuację ilustruje mowa Wielkiego Inkwizytora z Braci Karamazow 
Dostojewskiego. Wielki Inkwizytor jest władcą sumień, stanowi wyrocznię tego, co 
dobre i co złe. Ponadto wartość zniewolonych polega na partycypacji w jego wartości. 
Zniewolenie to jest dużo głębsze, niż w wydaniu Hegla. Inkwizytor jest w oczach 
zniewolonych niewinny. Jako mistrz iluzji, Inkwizytor stanowi racje etycznej godno­
ści zniewolonych, dlatego wszelki bunt przeciwko niemu skutkuje potępieniem, czyli 
istnieniem nieusprawiedliwionym .

Przejdźmy do pokusy. Jeżeli w człowieku osłabnie siła nadziei, na której opierała 
się relacja do ziemi (gospodarowanie), wówczas rodzi się podejrzenie, że żyje się na 
ziemi odmówionej. Gdy człowiek traci swój topos5®, miejsce zakorzenienia, wtedy 
osacza go lęk i gospodarowanie przemienia się w zrywające wzajemność pożądanie 
drugiego człowieka i ziemi. Relacją do drugiego i ziemi staje się walka, natomiast 
gospodarowanie jest zdominowane prawem odwetu. Wówczas dom staje się kryjów­
ką, a warsztat pracy katorgą. Prawo odwetu wkracza nawet do świątyni, która staje się 
miejscem, gdzie człowiek nie ofiaruje siebie Bogu, lecz potępia drugiego, czyniąc 



164 Rozdział 4

jego istnienie nieusprawiedliwionym. Cmentarz nie oznacza już przejęcia dziedzictwa, 
lecz wyparcie się go.

Od pokusy świata (pożądanie) groźniejsza jest pokusa drugiego człowieka, której 
mowa sprowadza się do pochlebstw, oskarżenia oskarżycieli i sprawdzania. Pokusa 
żeruje na wzajemności - zaprasza do niej, by pojawiło się zło. Pochlebstwo celuje 
w pychę człowieka, która otwiera go na iluzję odnośnie własnej wartości. Mowa 
pochlebstwa chce ukazać człowiekowi, że dotychczasowe oceny jego wartości były 
poniżeniem. Oskarżenie oskarżycieli zmierza ku ukazaniu kusiciela jako ofiary, prze­
miany zła w nieszczęście lub zamazanie różnicy między aksjologicznym poziomem 
kusiciela i kuszonego. Jako typowy przykład drugiego z wyżej wymienionych sensów 
oskarżenia oskarżycieli widzi Tischner Nietzscheańską wizję resentymentu. Kulmina­
cyjnym punktem dramatu jest sprawdzenie przez kuszonego, czy obietnica jest praw­
dziwa. Wtedy okazuje się, że obietnica dobra była kuszeniem, kusiciel zdradza, 
a kuszony pada ofiarą, tym bardziej tragiczną, bo bez sensu51.

51 Por. FD, s. 235-256.
52 Tamże, s. 264.
53 Tamże, s. 265.
54 „[...] odwet zniszczył podstawy wspaniałomyślności. Czy bez wspaniałomyślności możliwe jest 

otwarcie na jakiekolwiek dobro? Czy w ogóle formuła dobro dla siebie nie jest wewnętrznie sprzeczna? 
Nawet jeśli świadomość widzi w odwecie jakąś korzyść czy jakąś przyjemność, to czy można mówić, 
że jedno i drugie jest dobrem?”. SOIC, s. 350.

55 „Wzajemność jest zapośredniczającym przez wartość innego rozpoznawaniem i ustanawianiem 
własnej wartości oraz jednoczesnym rozpoznawaniem oraz ustanawianiem wartości innego przez moją 
własną wartość. Bieg wzajemności przypomina formę spirali. Jakby człowiek stawał się ratunkiem 
człowieka”. Tenże, Epizody sensu, art. cyt., s. 76.

56 Por. FD, s. 258-259.

Zło dąży do racjonalizacji - nie chce jawić się jako absurd, bo nie osiągnęłoby 
swojego celu. Ukazuje się ono w groźbie i wciąganiu jako prawda, w kuszeniu zaś 
przybiera maskę dobra52. Samousprawiedliwienie zła opiera się na aksjologii odwetu. 
Wychodzi z doświadczenia aksjologiczno-egzystencjalnego człowieka zdradzonego, 
przy czym znakiem zdrady może być choroba, brzydota lub nienawiść otoczenia. 
Człowiek jest wówczas na ziemi odmówionej, dlatego czuje prawo do odwetu53. 
Świadomość człowieka działającego według zasady odwetu jest rażona siłą samo­
zniszczenia i traci skierowanie na dobro. Celem człowieka staje się zło jako własna 
przyjemność niszcząca wspaniałomyślność, która stanowi podstawowy warunek 
urzeczywistnienia wartości54. Bodajże najmocniejszym wyrazem zła jest zdrada, czyli 
zerwanie więzów ufności, jakie może się pojawić na polu relacji wzajemności55. Nie 
może to dziwić, skoro w Spotkaniu chodzi o powiernictwo nadziei. Jak pamiętamy, 
przed zagrożeniem zdrady ostrzegał już G. Marcel. Istota zdrady polega na tym, że 
człowiek obiecuje wierność, można powiedzieć, że chce być powiernikiem nadziei 
drugiego, by tę nadzieję następnie zniszczyć56. Zdrada dla samej zdrady byłaby po­



Urzeczywistnienie wartości 165

zbawiona sensu. Ona chce się karmić sprawiedliwością, a w rzeczywistości wyraża 
prawo odwetu za doznaną krzywdę, co odzwierciedla formuła: „zostałem zdradzony, 
więc zdradzam”. Zdrada nie może znaleźć usprawiedliwienia w chrześcijaństwie, 
gdzie Bóg jest zawsze wiemy, nawet mimo zdrady człowieka57.

57 Por. SOIC, s. 13-14.
58 Por. K. Stachowicz, Zło poza bytem..., art. cyt., s. 140-141.
59 „[...] wartość była tym pojęciem, które wydawało się predestynowane do udźwignięcia radykalnie 

postawionych zadań etyki. Jednakże nie potrafiło ono zadowalająco zdać sprawy z więzi, w jakiej 
pozostawał człowiek z bytem. Z jednej strony, nie potrafiła wartość wyzbyć się do końca swego ekono­
micznego rodowodu, piętnując byt na sposób pieczętowania towaru ceną. Z drugiej zaś, nie potrafiła 
zadowalająco zabezpieczyć swej obiektywności i absolutności inaczej, jak przez usytuowanie się 
w dziedzinie idealnej”. J. Filek, Ontologizacja odpowiedzialności, Kraków 1996, s. 14—15.

60 „Rozróżniliśmy dobra od wartości. Wartości są tym, co pojawia się w świetle-, su przedmiotowe, 
zakorzenione w sytuacji, dane nam do podziwu (piękno), do realizacji (moralność). Dobro jest tym, 
co pozostaje w cieniu, jest nie z tego świata, co jednak kieruje światłem wartości, co mi świeci - świeci 
dla mojego dobra. Dobro rodzi dobro. SOIC, s. 176.

Analizy zła dokonane przez krakowskiego dialogika rodzą pytania i wątpliwości. 
Po pierwsze, czy chcąc uniknąć ontologicznego ujęcia zła, Tischner pozbywa się 
akcentu manicheizmu?

Po drugie, „umieszczenie” zła poza bytem i niebytem, w przestrzeni dialogicznej, 
stawia pod znakiem zapytania stosunek np. do etyki ekologicznej. Pośrednio winę za 
zmarginalizowanie problemów etycznego stosunku do przyrody zdaje się ponosić 
postrzeganie świata tylko jako sceny, na której rozgrywa się dramat człowieka.

Po trzecie, czy koncepcja zła dialogicznego rzeczywiście jest adekwatna, by ująć 
zło Kołymy i Oświęcimia, które ma charakter ponadindywidualny?

Po czwarte, analizy zła nie dotykają wszystkich jego przejawów. Czy nie nale­
żałoby rozwinąć analiz nieszczęścia? Wątpliwość nasuwa również słuszność 
odżegnywania się filozofa od myślenia na płaszczyźnie ontologicznej. Koncepcja 
zła jako zjawy jest dość oryginalna i inspirująca, jednak to chyba nie upoważnia 
do zarzucenia próby określenia sposobu istnienia zjawy, a dokonać tego można 
właśnie w ramach ontologii58.

Spróbujmy odpowiedzieć na pytanie, dlaczego urzeczywistnianie wartości ma 
swój sens w tym, co Tischner zwie „horyzontem agatologicznym”? Jak ukazaliśmy 
w pierwszym rozdziale niniejszej pracy, jest on w pewnym zakresie kontynuatorem 
nurtu fenomenologicznej materialnej etyki wartości, zainicjowanego przez M. Schele- 
ra, z którego myśli krakowski filozof obficie czerpał. J. Filek zauważa, że etyka oparta 
na wartościach nie jest w stanie sprostać kryzysowi etyki59. Tischner stara się prze­
zwyciężyć fenomenologiczną materialną etykę wartości, poszukując głębszych jej 
fundamentów. Wydaje się, że zainspirowany myślą Levinasa, znajduje je w „horyzon­
cie agatologicznym”. To Dobro, niczym światło, świeci wartościom, które „są 
w świecie”60. Z drugiej strony, osobie jako podmiotowi dramatu „chodzi o” zwycię­



166 Rozdział 4

stwo dobra nad złem, „wygranie” dramatu, istnienie usprawiedliwione. Wartości 
pozytywne usprawiedliwiają byt, natomiast negatywne odmawiają mu prawa do 
istnienia61. Można powiedzieć, że centralne miejsce w dramacie przysługuje Ja 
aksjologicznemu, stanowiącemu rdzeń tworzenia „sobości” i walczącemu o uznanie, 
którego pełny wymiar jest możliwy tylko w zbawieniu. Przezwyciężenie niewy- 
starczalności materialnej etyki wartości dokonuje się w znalezieniu trwałych 
fundamentów, prawdziwie meta-fizycznych, leżących poza ontologią, poza bytem 
i niebytem, ponieważ „dobro jest wyższe od bytu. Jeśli byt ma jakiś sens, to kryje 
się on w dobru”62.

61 Por. FD, s. 126.
62 Tenże, Spotkanie z myślą Levinasa, art. cyt., s. 8.
63 Użyte tu słowo: „aksjologia” nie ma znaczenia nauki o wartościach, lecz sposoby przeżywania 

i realizacji wartości.
64 Zob. Platon, Fedon XI, tłum. W. Witwicki, [w:] tenże: Uczta, Eutyfron, Obrona Sokratesa, Kreton, 

Fedon. Warszawa 1984, s. 385-386.
65 ZFC, s. 218.
66 Tamże, s. 221.
67 Tamże, s. 222.
68 Zob. J. Tischner, Dramat cielesności, „W drodze” 1985, nr 8, s. 63-71.
69 Popularna stała się obecnie nauka zwana „komunikacją interpersonalną”. Jej dokonania w dziedzinie 

porozumiewania się ludzi są znaczne. Wskazuje się, że tzw. „mowa ciała” (mimika twarzy, postawa, 
ton głosu, rytm itd.) przekazuje nawet 90 proc, całego komunikatu.

4.2. Urzeczywistnienie wartości w „czasie ciała"

Z uwagi na to, że w ujęciu Tischnera cielesność bierze udział w dramacie, ma 
wymiar dramatyczny i dialogiczny. „Czas ciała”, od narodzin i dzieciństwa po starość 
i śmierć, wyznacza okresy różnych aksjologii63. Najpierw krótko przyjrzyjmy się roli 
samej cielesności w dramacie. Krakowski filozof podkreśla, że cielesność człowieka 
jest wartością sporną, tzn. można się do niej odnieść zarówno negatywnie, jak choćby 
Platon ujmujący ciało jako więzienie duszy i źródło złudzeń64, lub pozytywnie. Osoba 
bierze udział w dramacie poprzez ciało65. Pozytywna ocena cielesności niesie z sobą 
założenie, że ciało stanowi fundament wolności otwierającej się na świat, co oznacza, 
że nie ma innej wolności jak „ucieleśniona”66. Jej przejawem w świecie jest praca, 
która oprócz tego, że służy człowiekowi do „zadomowienia” się na tym świecie, 
„czynienie ziemi sobie poddanej”, wychodzenia z „więzienia ciała”, przezwyciężaniu 
„obcego prawa mieszkającego w jego członkach”, służy także celom poznawczym. 
Człowiek poznaje swoją naturę przekształcając pracą świat67.

Dialogiczny wymiar cielesności68 wyraża się w ekspresyjności będącej „instru­
mentem”69 porozumiewania się z drugim, w jakimś sensie ciałem dla drugiego i dzięki 



Urzeczywistnienie wartości 167

drugiemu70. Dramatyczność ciała ma swe zakorzenienie w pożądaniach, które 
w człowieku chcąbyć czymś więcej niż są. Tischner, sięgając do spuścizny Arystote­
lesa i Hegla, analizuje „naturę” pożądań.

70 ZFC, s. 223.
71 SOIC, s. 75-80.
72 Por. EAH, s. 4.
73 Por. SOIC, s. 83-86.
74 Por. EAH, s. 361.

Dla Arystotelesa pożądania stanowią źródła działania człowieka, który dzięki nim 
wchodzi w przestrzeń bólu i przyjemności. Pożądania zamykają człowieka w błędnym 
kole: pożądanie przechodzi w działanie, działanie umożliwia nasycenie — przyjem­
ność, która pobudza znowu pożądanie. Arystotelesowskie pożądania, obok chcenia 
i gniewu, należą do namiętności, których nienasycenie wywołuje ból, nasycenie zaś 
przyjemność. Pożądania charakteryzują się tym, że są niezależne od postanowienia, co 
nie znaczy, że nie mają żadnego związku z „duchem”. Trwałe dyspozycje do czynie­
nia dobra, tzw. Cnoty, mają na celu zapanowanie nad pożądliwościami. W bycie 
osoby pożądliwości stanowią ekspresję cielesności. W jej ramach umieszcza Arysto­
teles także miłość - aphrodisia, która jest poza moralnością71. Pożądania w ujęciu 
Arystotelesa leżały na płaszczyźnie ontologii, wyrażały walkę siły z siłą, pożądania 
z postanowieniem.

Hegel przenosi pożądania na płaszczyznę świadomości, konkretnie w ramy zna­
czeń, sensów i wartości. Według autora Fenomenologii ducha, o realizmie przedmio­
tów decydują właśnie pożądania. To one „dają znać”, że są przedmioty zdolne do 
nasycenia pożądania. W znaczeniu sensu, pożądanie stwarza i unicestwia przedmioty. 
Poza głodem, chleb jest jakby niczym72. Tischner twierdzi, że Heglowska koncepcja 
pożądań może być punktem krytyki Kartezjańskiego cogito. Ponieważ dla myślenia 
nie ma różnicy między Bogiem rzeczywistym a możliwym, to przejście od myślenia 
do realności bytu jest niemożliwe. Właściwie o realności przedmiotu „informują” 
pożądania, realne bowiem istnienie przedmiotu jest możliwością zaspokojenia realne­
go pożądania73.

W dramat cielesności wplata Tischner sposób przeżywania i realizacji wartości74. 
Cielesność, jako będąca „pośród innych ciał”, ma charakter dialogiczny. Czas ciała 
charakteryzują okresy dzieciństwa, młodości, dojrzałości i starości. Granicami tego 
czasu są narodziny i śmierć. Przechodzenie z jednego okresu do drugiego odbywa się 
płynnie, dlatego trudno wyodrębnić tu jasne granice. Człowiek jest zdolny, w pewnym 
sensie, transcendować czas ciała, czyli przyspieszać świadomość śmierci, jak egzy- 
stencjaliści, którzy filozofowali w perspektywie śmierci, lub opóźniać, jak Nietzsche 
ze swoją apoteozą woli mocy i sił witalnych. Każdy z okresów wyznacza odmienny 
sposób przeżywania i realizowania wartości. Czas młodości, zdaniem naszego filozo­
fa, to przede wszystkim czas zabawy. Zabawa jako sposób przeżywania wartości 



168 Rozdział 4

odznacza się spontanicznością, ekspresją, jest związana z „niepohamowaną wyobraź­
nią”. Ten sposób „czasu ciała” nie zanika nigdy, choć jest tłumiony przez inne aksjo­
logie. Radość życia wyrażana w zabawie znajduje swe szczególne miejsce w tańcu, 
który opiera się zawsze na uczestnictwu ludzi w tym samym rytmie. Zabawa - 
w odróżnieniu od gry - nie ma konwencji i zmierza do komunikacji, pragnie, by 
uczestniczyli w niej wszyscy75. Według Tischnera „Z wartości, jaką człowiek nadąje 
zabawie i tańcowi, wynika wartość tańczącego okresu życia ludzkiego. Młodość jest 
wielka wielkością tańca, który pozwala uczestniczyć w tajemnicy istnienia”76.

75 SOIC, s. 103-106.
76 Tamże, s. 107.
77 Zob. M. Jaranowski, Richard Rorty a wiara religijna, „Znak” 2001, nr 1, s. 68.
78 SOIC, s. 110.
79 Wydaje się, że lektura dzieł Kierkegaarda pomogła Tischnerowi w odkryciu Ja aksjologicznego. 

Człowiek Kierkegaarda wybiera rozpacz, na którą i tak jest skazany. Wróg ogranicza wolność, lecz wróg 
wybrany (rozpacz) zakłada wolność. Ten rozpaczliwy krok jest momentem odkrycia wolności i próbą 
obrony wartości siebie. Por. J. Tischner, „Życie wewnętrzne” osoby, art. cyt., s. 513-514.

80 Por. tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 49.
81 Ten problem rozwija szerzej J. Wadowski. Zob. Dramat pytań egzystencjalnych, dz. cyt., s. 144-149. 

Autor zwraca uwagę, że Tischner w opisie dramatyczności piękna nie rozróżnił, czy chodzi także 
o wewnętrzne piękno człowieka. Trudno też zrozumieć usprawiedliwiający charakter piękna. J. Wadowski 
pisze, że: „Wątpliwe [...] jest, aby piękno było dla kogokolwiek obietnicą. Chyba że w sensie dobra, które 

Kolejny sposób przeżywania wartości charakteryzuje gra, której znamiennym ry­
sem są reguły i określone pole znaczeniowe: boisko lub stół, szachownica, kostka itp. 
Gra przemienia człowieka w gracza. Jedynym wymiarem odpowiedzialności gracza 
jest odpowiedzialność za przebieg gry. Ta odpowiedzialność może stanowić pewien 
krok w dojrzewaniu do prawdziwej odpowiedzialności (np. odpowiedzialność chłopca 
grającego w piłkę), lecz grozi niebezpieczeństwem, gdy pozostanie na tym poziomie. 
Takie niebezpieczeństwo stwarza pragmatyzm, który całą rzeczywistość redukuje do 
gry. W konsekwencji zarzuca się klasyczną definicję prawdy, bo nie ma rzeczywisto­
ści obiektywnej, do której mógłby odnosić się rozum, a etykę sprowadza się do reguł 
gry, bądź spornego obyczaju (R. Rorty77). Krakowski dialogik uważa, że: „W prag­
matyzmie gra unicestwia świat, jaki roztacza się poza grą. Jaki jest cel gry? Bliżej 
nieokreślony rozwój, przyrost, lepsze przystosowanie się do warunków życia”73.

Zasięg „gry” może być jednak szerszy. Analizując teksty S. Kierkegaarda79, J. Tisch­
ner rozważa w kategoriach gry relację między mężczyzną a kobietą. Określona przez 
filozofa „uwodzeniem”, wiąże się ona z dramatycznością piękna. Opisy fenomenolo­
giczne piękna pokazują jego tragiczność. Piękno uwodzi, obiecuje, chce być posiada­
ne, lecz nie daje się posiąść i nie stwarza więzi wierności. Jest jakby „z natury” nie­
wierne. Co robi człowiek oczarowany drugim człowiekiem w sytuacji, gdy spotyka 
piękno większe? Porzuca piękno mniejsze80. Piękno w ujęciu Tischnera sprowadza się 
do zewnętrznego piękna człowieka81, które jest „genialnością zmysłów” (Kierkegaard).



Urzeczywistnienie wartości 169

Relacja uwodzenia mieści się w ramach „gry estetycznej” i jest podobna do procesu 
tworzenia dzieła artystycznego. Mężczyzna w pewnym sensie stwarza kobietę, kobieta 
zaś, jego dzieło — stwarza artystę. Dzięki wzajemności odnajdują swoją tragiczną 
tożsamość, bo piękno w dramacie estetycznym nie musi konstytuować wierności: 
„Kiedy widzę, mogę podziwiać — na przykład urodę, jestem zafascynowany, drugi 
człowiek może być dla mnie dziełem sztuki, ale do dzieła sztuki nie mówi się Ty”82. 
Źródłami tragedii są: poszukiwanie coraz większego piękna przez artystę w tworzeniu 
nowych „dzieł sztuki” i zdrady wcześniejszych, oraz „nieprawda” zawarta w „grze 
estetycznej”. Tischner pisze: „Estetyka nie odsłania perspektywy macierzyństwa 
i ojcostwa. Perspektywa ta przychodzi co najwyżej jako wiedza teoretyczna z ze­
wnątrz”83. Cel gry estetycznej jest niejasny, a ona sama - pozbawiona odpowiedzialno­
ści. Kategoria gry obejmuje młodość w poszukiwaniu autentyczności. Młody czło­
wiek, przyjmując postawę nieautentyczności (Heidegger), naśladuje pseudoboha- 
terów, idoli, mówi tak, jak „się mówi”, maskując brak własnego Ja84.

obiecuje. Obiecuje, ale nie spełnia. Symboliczność piękna człowieka, które tylko obiecuje coś absolutnego, 
a nie jest w stanie go dać, tworzy dramat”. Tamże, s. 146.

82 EAH, s. 402.
83 SOIC, s. 115.
84 Tamże, s. 116.
85 EWN, s. 125-126.
86 Tamże, s. 126.
87 FD, s. 229.
88 Zob. tenże, Wychowanie, TP 1981, nr 10, s. 5.

„Czasem ciała”, w którym realizuje się odpowiedzialność, jest małżeństwo i rodzi­
cielstwo. Wyrosłe z zabawy i gry małżeństwo przechodzi na poziom odpowiedzialno­
ści ciała, wyrażający się w narastającej gotowości do ofiary z ciała. Płeć, według 
Tischnera, stanowi wartość szczególną: „Dzięki płci dobra wola człowieka uzyskuje 
dodatkowe zabarwienie aksjologiczne, które konkretyzuje i wzbogaca jej możliwości 
działania w świecie [...]. Poprzez jawną lub ukrytą akceptację wartości swej płci 
człowiek może stać się świadomym twórcą opartych o płeć dóbr”85. Chodzi tu 
o realizowanie wartości związanych z założeniem wspólnoty, jaką jest rodzina, lub 
w stanie „czystości”. W czystości miłość jest ożywiona nadzieją przybliżania innemu 
człowiekowi wartości nadających jego życiu znaczenie i głębszy sens86.

Rodzina zawiązuje się przez zrodzenie i wychowanie dziecka. Potomstwo jest na­
turalnym owocem wzajemności i dopiero ono zwieńcza sens domu87. W „procesie” 
konstytuowania się rodziny wyróżnia Tischner trzy etapy realizowania wartości. 
Pierwszy okres, „niedookreślonych obietnic” jest czasem poznania się. Po nim przy­
chodzi czas „nieoczekiwanych odkryć”, a następnie okres „budowania domu”. Ten 
ostatni moment jest zwieńczeniem uprzednich okresów, następuje w nim bowiem 
otwarcie na życie dziecka oraz wychowanie jako źródło wzajemnej komunikacji 
wartości osobowych88.



170 Rozdział 4

Rodzicielstwo ma wymiar etyczny, dialogiczny i dramatyczny. Rodzicielstwo jest 
podstawową sytuacją etyczną gdyż dojrzewa w nim - poprzez wzajemność osób - goto­
wość do heroizmu. Dialogiczny charakter cielesności jest w pewien sposób zapośredni- 
czony w świadomości płci, ta zaś jest związana ze świadomością płci odmiennej (mę­
skością kobiecością). Z uwagi na to, że ciało ma wymiar dialogiczny, stosunek do niego 
jest zapośredniczony przez drugiego. Ciała matki i ojca są jakby „z natury” ciałami-dla- 
-siebie. Dialog płci jest integralną częścią dramatu cielesności, którego droga wiedzie 
przez rodzicielstwo do ofiary89. Ciało staje się żertwą ofiarną ale ofiara dotyczy całego 
człowieka. Należy tu rozróżnić między ofiarą a poświęceniem. Ofiara jest wyborem 
radykalnym, dotyczy całego życia i nie Uczy na nagrodę. Heroizm ofiary zmierza ku 
daniu świadectwa prawdzie i wolności, czyli dobru. Ofiarę określają znamienne mo­
menty. Po pierwsze, ofiara jest „z czegoś”. Po drugie, ofiara jest składana „za kogoś”. 
Po trzecie jest składana „dla kogoś”. Ostatni z tych momentów obecny jest najpełniej 
w symbolice ukrzyżowania jako przebłagania Boga za grzechy ludzi90.

89 Por. ZFC, s. 224-225.
90 Por. SOIC, s. 119-121.
91 Por. EAH, s. 140.
92 J. Tischner, Z problematyki chrześcijańskiego wychowania, [w:] ŚLN, s. 34—35.
93 Warto w tym kontekście przytoczyć uwagi J. Galarowicza w tym względzie. N. Hartmann wskazał, 

że drogą realizowania dobra jest świadoma i wolna odpowiedź na powinność zakorzenioną w wartości. 
Galarowicz pisze: „Do czego należy wychowywać człowieka? Mamy przed sobą trzy drogi i trzy modele 
wychowania. Człowiek może realizować dobro pod przymusem. Należy przeto wychowywać człowieka 

Czas ojcostwa i macierzyństwa wiąże się nie tylko ze zrodzeniem, lecz przede 
wszystkim z wychowaniem potomstwa91. Na kanwie rozważań o wychowaniu, Tisch­
ner wskazuje na kluczowe znaczenie wartości i nadziei. Aksjomatem wszelkiej teorii 
wychowania winno być stwierdzenie, że człowiek jest istotą wolną. W tym kontekście 
przedmiotem Tischnerowskiej krytyki stają się te formy wychowania, które ignorują 
ludzką wolność. Tzw. legalizm wychowawczy żąda od wychowanka posłuszeństwa 
wobec prawa z tego powodu, że jest prawem. Oderwanie prawa od wartości etycznych 
sprawia, iż wychowanek traci naturalne wyczucie wartości etycznych, a ponadto 
tworzy sobie przekonanie, że przepis prawny ma sam z siebie moc tworzenia wartości 
etycznych. Tymczasem tylko takie przepisy, które opierają się na wartościach etycz­
nych, prawnych lub religijnych, mają moc zobowiązującą. Według naszego filozofa, 
wychowanie w ramach legalizmu „przytępia” wyczucie wartości etycznych, tak że 
człowiek może żywo odczuwać jedne, a innych nie zauważać i zachowując lojalność 
wobec prawa, w gruncie rzeczy być głęboko nieetycznym92. Twórca filozofii dramatu 
piętnuje również mechanizm wychowawczy, polegający na wyrabianiu w wycho­
wanku dobrych nawyków czy przyzwyczajeń, z pominięciem kształtowania 
przeżyć aksjologicznych. Oderwanie dobrego nawyku od wolności, refleksyjności 
i realizowania konkretnych wartości, sprowadza proces wychowawczy do kształto­
wania odruchów bezwarunkowych93. U źródła tej teorii - stwierdza filozof - tkwi 



Urzeczywistnienie wartości 171

niewiara w obiektywność wartości etycznych bądź religijnych, lub w ich atrakcyjny 
charakter94.

do posłuszeństwa zasadom, przepisom, autorytetom. Człowiek - po drugie - może realizować dobro 
dlatego, że ma na to ochotę. A jeśli nie ma ochoty, to nie czyni dobra. Wychowanie jest wychowaniem 
do wolności i do wartości. Celem wychowania jest to, by wolny człowiek chciał żyć według 
wartości. Zadaniem wychowawcy jest jedynie ukazywanie wychowankowi piękna świata wartości. Sam 
zaś wychowanek uzna, które spośród proponowanych mu wartości zrealizować, a które odrzucić”. 
J. Galarowicz, W drodze do etyki odpowiedzialności..., dz. cyt., s. 200.

94 J. Tischner, Z problematyki wychowania..., art. cyt., s. 31-33.
95 Tamże, s. 36-37.
96 Tamże, s. 37.
97 W przypadku wychowania „Relacja powiernictwa [nadziei] jest bardzo złożona. Najpierw powier­

nikiem jest ktoś, na kim można się oprzeć. Ale z drugiej strony, wychowanek, który powierza swoją 
nadzieję, musi mieć świadomość, że w oczach wychowawcy jest kimś, ma jakąś wartość. W tej relacji 
tkwi głęboka aksjologia. Można powiedzieć, że krystalizuje się w niej ja wychowanka, który zostaje 
w czymś doceniony - często w tym, czego sam w sobie nie docenia - oraz ja wychowawcy, który jest 
gotów narazić siebie za wychowanka i stanąć w jego obronie, gdy zajdzie taka potrzeba”. D. Zańko, J. Gowin, 
Przekonać Pana Boga..., dz. cyt., s. 165. Por. J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., 
s. 89-95.

98 Por. tenże, Praca nad nadzieją bliźniego, art. cyt., s. 105-106.
99 Por. ESHS, s. 24.

Na gruncie wychowania religijnego legalizm wychowawczy pojawia się w ode­
rwaniu posłuszeństwa wobec norm od przeżyć religijnych, z przeżyciem Boga jako 
najwyższej wartości włącznie. Z tym zjawiskiem łączy się zastąpienie religii etyką 
bądź tezami filozofii chrześcijańskiej. Efektem takiego procesu jest zanik zmysłu 
religijnego z zamknięciem w niewiarę wartości etycznych i religijnych, w tym także 
wolności95. W procesie wychowania kluczowa jest wartość wolności, ponieważ 
„Uznanie wolności to przyznanie, że wychowanie jest ryzykiem, że rezultaty są praw­
dopodobne, a nie pewne. Ale Bóg tak urządził świat, że widocznie woli, by Go czło­
wiek chwalił, mając nieustannie możliwość odwrócenia się od Niego, niż bez takiej 
możliwości”96.

Relacja wychowanek - wychowawca jest relacją powiernictwa nadziei. Krakowski 
filozof sądzi, że w procesie wychowania należy przede wszystkim „pozwolić być”, bo 
tylko wtedy możliwe jest powiernictwo nadziei w wolności97, z którym wiąże się prze­
życie odpowiedzialności za drugiego, odpowiedzialność za wierność nadziei. Sytuacja 
wychowawcza jest szczytowym doświadczeniem odpowiedzialności, gdyż zachodzi 
w niej wzajemne powierzenie najbardziej intymnej, heroicznej nadziei. Odpowiedzialność 
za nadzieję przybiera rozmiar odpowiedzialności za człowieczeństwo98.

Czas dojrzałości wypełnia praca, która jest, według krakowskiego fenomenolo­
ga, szczególną formą rozmowy międzyludzkiej. „Dzięki pracy tworzywo uzyskuje 
znaczenie. Znaczenia rzeczy łączą się z sobą, zazębiają się o siebie, dotykają się 
i tworzą ogólny świat wytworów pracy”99. Ponieważ praca to przede wszystkim 



172 Rozdział 4

forma porozumienia, a nie pokonywanie oporu tworzywa, ze wzrostem podziału 
pracy rośnie więc potrzeba porozumienia. Wzajemność współpracy konstytuuje 
konkretne znaczenie człowieka w świecie, np. znaczenie lekarza. To znaczenie 
wypływa z aktu uznania przez współpracowników100 i ma wpływ na tworzenie 
środowiska (Umweltu) osoby101. Rozmowa pracy ma szeroki zasięg, ponieważ 
pracujący człowiek jest dziedzicem pracy, ogniwem między przeszłością a przy­
szłością. W przyszłości ktoś stanie się dziedzicem jego pracy. Praca, będąc warto­
ścią zajmującą jakieś miejsce w hierarchii wartości, nie jest najwyższą, lecz służy 
„wartości podstawowej”, czyli życiu. W przeciwnym wypadku nie jest już pracą. 
Dlatego też praca pojęta jako dialog w horyzoncie prawdy zyskuje wartość i god­
ność dzięki wartości życia, której służy102. Szczególnym dialogiem międzyludzkim 
jest praca na polu nauki, gdzie dialog naukowy dąży do prawdy w sposób bez­
kompromisowy i konsekwentny103. Każda praca, nawet służąca zaspokojeniu 
potrzeb, zawiera dobrą wolę człowieka, która może się wyrażać przez miłość lub 
braterstwo104.

100 Por. FD, s. 231.
101 Por. FSE, s. 364, oraz: tenże, Rozumienie, dziejowość, prawda, art. cyt., s. 172.
102 ESHS, s. 25.
103 Tamże, s. 40.
104 Tamże, s. 32.
105 Por. J. Tischner, Prolegomena chrześcijańskiej..., art. cyt., s. 283-284, 289-290.
106 Por. ZFC, s. 225.
107 Tenże, Prolegomena chrześcijańskiej..., art. cyt., s. 280-281.

Ostatnim momentem dziejów ciała jest śmierć. Osią aksjologicznych doświadczeń 
związanych ze śmiercią jest Ja aksjologiczne. Krakowski filozof rozróżnia między 
skonem, który obejmuje moment czasowego trwania, a umieraniem, trwającym wła­
ściwie przez całe życie i wyróżniającym się np. chorobą czy starzeniem. Sens śmierci 
w przypadku każdego człowieka jest taki sam - jego istotnym aspektem jest tragicz­
ność. Tym, co różnicuje śmierć jest znaczenie. Możliwe znaczenia śmierci, to śmierć 
heroiczna, męczeńska, śmierć jako odejście, śmierć sankcyjna oraz soteryczna105. 
Śmierć może mieć znaczenie soteryczne wówczas, gdy przyjmowana jest świadomie 
i dobrowolnie dla zbawienia siebie i innych106. Graniczna sytuacja śmierci niesie 
z sobą próbę rozpaczy. Rozpacz prowokuje do czynu, którym może być zgoda na 
rozpacz, będąca jednocześnie imperatywem samobójstwa, przekreśleniem zgody na 
siebie lub zakorzeniony w Ja aksjologicznym i podyktowany szczerą miłością do 
siebie protest w kierunku nadziei107. W procesie umierania następuje stopniowa deso- 
lidaryzacja Ja aksjologicznego z ciałem, której ostatecznym efektem są zwłoki. Istotę 
umierania stanowi irracjonalne pustoszenie, które jest podstawą trwogi, męstwa, 
rozpaczy i nadziei, samotności bądź poszukiwania komunii z innymi, a także protestu 
z jego „rozstrzygnięciem metafizycznym”. Krakowski filozof pisze, że „Rozpacz jest 
ściśle spleciona z trwogą. Nadaj e ona trwodze zmysłowy, niemal zwierzęcy wyraz.



Urzeczywistnienie wartości 173

Rozpacz oznacza utratę sensu wszystkiego, co człowieka otacza”108. Jeżeli rozpacz 
jest pokusą zrezygnowania z bycia sobą to nadzieja jest zgodą na samego siebie i jest 
poprzedzona odczuciem siebie jako wartości.

108 Tamże, s. 277.
109 Por. J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 182.
110 „Tak, jak niepowtarzalna jest wartość każdego umierającego człowieka, jak niepowtarzalna jest 

wartość ludzkiego, jedynego w swoim rodzaju Ja, tak niepowtarzalną wartością jest umieranie człowieka. 
[...] Ale człowiek wtedy tylko może nadać śmierci indywidualną wartość, gdy godzi się spojrzeć jej 
w twarz i wybrać dla niej jakieś znaczenie. Dokonując tego, odsłania na płaszczyźnie znaczenia, 
że sposobem bytowania w stronę śmierci jest walka”. J. Tischner, Prolegomena..., art. cyt., s. 286.

111 Byt-dla-siebie „[...] nie daje się sprowadzić do bytu w sobie, czyli substancji. Między nimi jest 
przepaść. Byt dla siebie [...] odznacza się tym, że tak istnieje, iż zawsze odnosi się jakoś do swego 

W swoich podstawowych dynamizmach umieranie ujęte w aspekcie sensu jest 
zawsze takie samo. Indywidualność umierającego ujawnia się na poziomie nadawa­
nia znaczenia swojej śmierci109. Czy w sytuacji granicznej śmierci (jako umierania) 
można realizować wartości? Tischner daje odpowiedź pozytywną. Heideggerowskie 
Dasein bytuje w stronę śmierci - ona jest tragicznym kresem. Tischnera aksjolo­
giczne spojrzenie na śmierć nadaje jej zgoła inny charakter. W granicznej sytuacji 
śmierci poprzez bycie autentyczne, tj. walkę o nadzieję i nadanie śmierci znaczenia, 
w tym ostatnim akordzie pieśni, człowiek zdaje się przezwyciężać dramatyczność 
istnienia110.

4.3. Urzeczywistnienie wartości w dramacie

Na wstępie zaznaczymy, że dla Tischnera osoba, to przede wszystkim podmiot 
dramatu w „horyzoncie agatologicznym”. Ja aksjologicznemu „chodzi o” zbawienie - 
istnienie usprawiedliwione. Jak możliwe jest zbawienie w obliczu zagrożenia złem 
i rozpaczą? To główne pytanie dramatu. Dramat rozgrywa się w horyzoncie dobra 
i zła, jednak wartości odgrywają w dramacie istotną rolę. Mówiąc o drugim uczestniku 
dramatu, wskażemy na centralne miejsce objawiającej się w „horyzoncie agatologicz­
nym” twarzy, której doświadczenie jest źródłem etyki. Ukazanie roli wartości 
w dramacie wymaga najpierw określenia konstytuensów dramatu, czyli: podmiotów 
dramatu, sceny i czasu. Następnie warto zapytać o „sposoby bycia” podmiotów 
w dramacie. Każdy z nich określa jakąś aksjologię, rozumianą jako sposób przeżywa­
nia wartości. W dalszej części prześledzimy dramat człowieka. Człowiek uczestniczy 
w różnych dramatach, jednak w centrum zainteresowania stanie dramat religijny 
z Bogiem, ponieważ zawiera on w sobie pozostałe.

Uczestnictwo osoby w dramacie jest uwarunkowane jej budową. Po pierwsze, oso­
ba musi być bytem-dla-siebie111, po drugie, osoba musi być zapośredniczona przez 



174 Rozdział 4

drugi byt-dla-siebie112. Przypomnijmy, że Spotkanie dokonuje się w dwóch hory­
zontach: agatologicznym, którego funkcjąjest odsłanianie i problematyzowanie bytu 
drugiego, oraz aksjologicznym, projektującym działania w przestrzeni wolności, 
rozumu i sumienia. Tragiczność Spotkania z drugim wyraża się możliwością zwy­
cięstwa zła nad dobrem. Dramat jest niemożliwy bez dobra i zła, pomiędzy którymi 
się rozgrywa. Zło kusi, przeszkadza uczestnikom dramatu na drodze ku dobru. 
„Czy byt, jakim jest człowiek, może przegrać z niebytem?”113 - pyta Tischner. 
Jak to już ukazaliśmy, zło nie jest pojmowane prywacyjnie, lecz jako „coś pozytyw­
nego”, zjawa.

własnego istnienia. Własne istnienie jest dla niego problemem. On nie tylko jest, ale jest przytomny 
swemu byciu. Dlatego ma on moc tworzenia siebie, wyprowadzania siebie z niebytu siebie”. J. Tischner, 
Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 325.

112 Por. SOIC, s. 219.
113 ZFC, s. 154.
114 FD, s. 64-66.
115 ZFC, s. 160.
116 FD, s. 44.
117 ZFC, s. 161-162.
118 FD, s. 112.

Źródłami tragiczności są bezsiła (tragedia Prometeusza) i niewiedza (tragedia 
Edypa). Drugi obecny w spotkaniu jest transcendensem, którego istnienie jest proble­
matyczne, gdyż zagraża mu zło. Świadomość istnienia drugiego nie jest świadomością 
tylko tego, że On jest, ale świadomością jego istnienia w perspektywie agatologicz­
nej114. Istotnym rysem osoby, jest nie tylko „byt-w-sobie”, lecz przede wszystkim 
„byt-dla-siebie”. Byt-dla-siebie w języku ontologicznym oznacza, że osoba podlega 
zasadom bytu i wchodzi w relacje z innymi bytami, a relacje te są przede wszystkim 
przyczynowe115.

Jednak logika bytu, jako diametralnie różna od logiki dobra, jest bezsilna wobec 
tajemnicy człowieka116. W dramacie osoba może siebie stracić i odzyskać, przy czym 
mieć siebie (byt-dla-siebie) znaczy tyle, że to, co się ma, okazuje się jako dobro. 
Odzyskiwanie i tracenie siebie rozgrywa się w horyzoncie ideałów dobra, prawdy 
i piękna oraz ich różnych konkretyzacji, czyli wartości zrealizowanych. Reguły dra­
matu określają logikę tego, co jest poza bytem i niebytem - transcendentaliów, i mają 
charakter agatologiczny i aksjologiczny. Posiadanie siebie to ocalenie siebie.

Domagającą się ocalenia najgłębszą „sobością” jest Ja aksjologiczne, które zara­
zem ,jest”, będąc jakoś zadane, i „nie jest”, ponieważ dopiero ma się stać117. Ono 
stanowi warunek możliwości dialogu, gdyż jest zarówno adresatem pytania, jak 
i udzielającym odpowiedzi. Ja aksjologiczne jako takie jest możliwe dzięki „hory­
zontowi agatologicznemu”, z którego wychodzą ku sobie uczestnicy dialogu, ponie­
waż powszechność wartości Ja nie polega na uczestnictwie w niej desygnatów, lecz 
zobowiązaniu do uznania dopełniającego się w rozmowie118.



Urzeczywistnienie wartości 175

Egzystencja osoby — to odniesienie do samej siebie w perspektywie realizacji war­
tości jako przyswojenia dobra119. O ile byt, rzeczy, są sobą bez odniesienia do osoby, 
o tyle dobro musi być czyjeś. Bez przejścia przez jakąś „mojość” niemożliwe jest dobro 
ani w świecie, ani pomiędzy ludźmi120. Warunkiem uczestnictwa osoby w dramacie 
dobra i zła jest nie tylko ciało, jako możliwa żertwa, lecz także konstytuująca osobę 
dusza, dzięki której człowiek uczestniczy w „czymś”, co go nieskończenie przewyż­
sza. Współczesne spory między materializmem a spirytualizmem o status ontologicz- 
ny i istnienie duszy, zdaniem krakowskiego filozofa, są wynikiem nieporozumienia 
w punkcie wyjścia, ponieważ duszą chce się określić to, co nie jest materią. Tymcza­
sem „Dusza jest daną bezpośrednią- daną, która w samym punkcie wyjścia może być 
przysłonięta kategoriami zmaterializowania właściwymi ontologii”121.

119 „Wierność rozważana od strony zewnętrznej jako obecność człowieka obok człowieka, jest warto­
ścią w świecie i dla świata - wartością, do której się dąży, którą się zachowuje, której można się sprze­
niewierzyć. O wartości tej mówi się, że należy ją realizować, że trzeba jej przestrzegać, że istnieje 
powinność jej urzeczywistniania. Ta sama wierność oglądana od strony wewnętrznej jest dobrem 
- dobrem zadanym do przyswojenia, do stania się nim. Wartość jest tam w świecie, pośród ludzi; dobro 
jest tu we mnie, dla mnie. Przyswojone dobro stanowi mnie, jest identyczne ze mną. Mogę powiedzieć: 
jestem wiemy. Moje być jest teraz takie, jakie jest moje mieć". Tenże, Sprawa osoby - wstępne przybliże­
nie, art. cyt., s. 11.

120 WKSW, s. 260.
121 ZFC, s. 289-290.
122 Tenże, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 17.
123 Tamże, s. 9.
124 Warto zaznaczyć, że Husserl, oprócz intencjonalności przedmiotowej, wyróżniał intencjonalność 

nieteoretyczną, funkcjonującą, która powoduje przedpredykatywną naturalną jedność człowieka i świata.

Możemy mówić o podwójnym wymiarze dramatyczności osoby. Dramat we­
wnętrzny rozgrywa się między osobą i samym sobą, a jego źródłami są: niewiedza 
(metafora Edypa), błąd egzystencjalny (metafora Szawła) oraz słabość (wyraża ją 
formuła św. Pawła; „Dobra, którego chcę, nie czynię”). Dramat zewnętrzny, czyli 
z innym, nie jest możliwy bez dramatu wewnętrznego122. Po ukazaniu koniecznych 
warunków uczestnictwa człowieka w dramacie, wskażemy na pozostałe elementy 
konstytuujące dramat: scenę, czas oraz drugiego uczestnika dramatu. Może nim być 
zarówno człowiek, jak i Bóg. W tym drugim przypadku mamy do czynienia z drama­
tem religijnym. W związku z powyższym, wątek Boga jako podmiotu dramatu wyłoni 
się z zarysowanej dalej struktury dramatu religijnego. Miejscem dramatu z drugim 
człowiekiem jest scena. Uczestnictwo człowieka w dramacie nie byłoby możliwe, 
gdyby nie otwarcie się podmiotu dramatu na scenę i drugiego. Obydwa otwarcia 
różnią się zasadniczo. Otwarcie na drugiego uczestnika dramatu ma charakter nie- 
uprzedmiatawiający123, natomiast otwarcie na scenę jest stosunkiem intencjonalnej 
obiektywizacji, w której człowiek zmienia scenę w przestrzeń wypełnioną przedmio­
tami, a następnie zestawia w całości te, które mu służą. Relacja intencjonalna jest 
zapośredniczona przez relację dialogiczną124. Innymi słowy, jeżeli drugi człowiek jawi 



176 Rozdział 4

się jako przeciwnik, obcy, to ziemia staje się polem kryjówek. Gdy drugi jest „bliź­
nim”, ziemia staje się miejscem zadomowienia125.

Intencjonalność funkcjonująca występuje w pragnieniach i preferencjach. Do niej należały akty chwyty- 
wania wartości. Por. tenże, W kręgu myśli Husserlowskiej, art. cyt., s. 34.

125 Por. tenże, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 117.
126 FD, s.182.
127 Tamże, s. 14.
128 Tamże, s. 19.
129 Por. K. Tarnowski, Ziemia obiecana. Ziemia odmówiona, art. cyt., s. 145.
130 Tischner nie żywił szczególnego zainteresowania naukami przyrodniczymi (naukami o scenie), 

w której rządzi zasada przyczynowości. Tymczasem w wielu naukach „scenicznych” (np. w fizyce kwanto­
wej) określa się związki zjawisk nie przyczynowo, lecz probabilistycznie. Ponadto istotnym momentem 
teorii fizycznych, w których przecież chodzi o poznanie prawdy, jest także prostota, symetria i piękno.

131 K. Tarnowski stwierdza, że umieszczając w polu „nauk scenicznych” takie dyscypliny jak biologię, 
fizykę, politykę, a nawet metafizykę, ignoruje Tischner podstawowe ustalenia filozofii nauki. Ważny głos pada 
też w innej kwestii: „Myślę, że chociaż tischnerowska teoria świata jako sceny ludzkich dramatów jest bardzo 
interesująca i twórcza, to nie da się do niej sprowadzić tradycyjnej metafizyki bytu - bo o nią tutaj chodzi. 
Metaforyzacja i projekt Absolutu rodzą się w głębi naszego zanurzenia w świecie, przeżywanego raczej na 
sposób św. Franciszka z Asyżu niż Leibniza, z głębi egzystencji pierwotnie symbolicznej, o której mówią 
wielkie religie i filozofie religii. W egzystencji tej świat nie jest bynajmniej tylko sceną - jest współuczestni­
kiem tej egzystencji, tworząc z nią razem perypetię bytu, który jawi się w całości jako skończony i dlatego 
domagający się Absolutu, ale równocześnie taki, w którym Absolut się przegląda, ujawnia.” K. Tarnowski, 
„Myślenie według wartości" Józefa Tischnera, art. cyt., s. 48-49.

132 Zob. A. Marek-Bieniasz, Odpowiedzialność człowieka według Emmanuela Levinasa, [w:] J. Baniak 
[red.], Człowiek z przełomu wieków..., dz. cyt., s. 193-199.

„Na scenę składają się: rzeczy, przedmioty, krajobrazy, a także uobecnieni w do­
świadczeniach typu intencjonalnego inni ludzie”126. Zapośredniczenie sceny przez 
relację dialogiczną obrazują metafory domu, warsztatu pracy, świątyni i cmentarza. 
Relacja z drugim w „horyzoncie agatologicznym” może uczynić z człowieka gospoda­
rza i wtedy scena będzie ziemią obiecaną jako obietnica ziemi. Z tego względu, że 
scena ma być miejscem Spotkania z innym, musi być „zbudowana” z tego, co ma sens 
ogólny127. Obecni naprzeciw siebie uczestnicy dialogu wnoszą w relację zaplecze 
Spotkań, czyli szeroko pojętą sferę przeżywanych wartości, wyznaczających hierar­
chicznie uporządkowany świat spraw ważnych i mniej ważnych, chwil błahych 
i doniosłych. Dialog może być owocem tylko wtedy, gdy hierarchie uczestników 
względnie się z sobą zgadzają128. W kontekście tego, co powiedzieliśmy, rodzi się 
pytanie, czy Tischner nie redukuje świata do pojęcia sceny? Wydaje się, że scena nie 
może być człowiekowi obojętna, bo jest zdolna do wzbudzania podziwu dla swojej 
rozumności, przygotowując lub przedłużając w ten sposób relację do Boga129. 
W pismach krakowskiego myśliciela trudno znaleźć rozważania poświęcone naukom 
przyrodniczym130. Po prostu nie sąw orbicie zainteresowań filozofii dramatu131.

Kolejnym konstytuensem dramatu jest drugi człowiek, obecny przez objawienie 
twarzy132. Twarz jest kluczowym słowem, opisuje Spotkanie z innym, będące zawsze 



Urzeczywistnienie wartości 177

wydarzeniem. Autor Filozofii dramatu twierdzi, że ten, kto spotyka, transcenduje 
poza siebie w podwójnym sensie: ku temu, komu może dać świadectwo oraz ku 
Temu, przed kim może je złożyć133. Twarz nie jest fenomenem, poza którym kryje 
się rzecz „sama w sobie”, ale jest dana jako obecność, przytomność na mnie lub ku 
mnie skierowana134. Krakowskiego fenomenologa inspiruje w tym względzie Levi­
nas, który przepracowuje Kartezjańską ideę nieskończoności135. W ujęciu francu­
skiego dialogika, Nieskończone ujawniło się najpierw w pragnieniu, później daje 
poznać się myśleniu. Nieskończone jest Nieskończonym Dobrem136. W epifanii 
twarzy dana jest podmiotowi obecność drugiego, powracającego obsesyjnie jako 
wyrzut implikujący możliwość substytucji. Podstawą substytucji jest odpowiedzial­
ność uprzednia w stosunku do wolności, oznaczająca wybranie człowieka na za­
kładnika przez Dobro, zanim człowiek sam dokonał wyboru przyjęcia bycia wybra­
nym137. Twarz należy rozumieć jako taki sposób uobecniania się Innego, który 
przekracza jego ideę w człowieku138. Zdaniem Levinasa, Twarz Innego jest śladem 
pozostawionym przez Boga, znakiem wybrania, który zdaje się być zobowiązujący 
- trzeba trzymać się dotkniętego biedą człowieka, bo on jest śladem Boga139. Twarz 
u Levinasa odnosi się do ludzkiej biedy, wyrażonej w symbolach wdowy, sieroty 
i wygnańca140. Twarz skrywa swoją prawdę, jakąś idealność, która może być dana 
wprost, a wtedy budzi zachwyt i zobowiązania, lub dana przez swe przeciwieństwo, 
czyli ułudę141.

133 FD, s. 27.
134 Tamże, s. 31.
135 Zob. J. Migasiński, Cogito i nieskończoność. Levinas — Kartezjusz, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński 

[red.], Levinas i inni, dz. cyt., s. 13-23.
136 J. Tischner, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 17.
137 Por. SOIC, s. 253.
138 FD, s. 51.
139 Por. tamże, s. 62. Według T. Gadacza, u Levinasa twarz bliźniego zawiera w sobie jedynie ślad 

Boga, który minął, jest nieobecny. Istota obecności Boga polega na jego nieobjawialności, nieobecności. 
T. Gadacz, Surowa powaga dobroci. Levinas — Rosenzweig, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński [red.], Levinas 
i inni, dz. cyt., s. 93-94.

140 FD, s. 54.
141 Tamże, s. 81.

Dotarcie do twarzy jest niemożliwe przez akty intencjonalne, ponieważ nie ma ona 
treści, które można by było wyodrębnić. Metoda fenomenologiczna, jak uważa Tisch­
ner, nie ma zastosowania do opisania twarzy, gdyż ona się nie przejawia, lecz objawia. 
Autor Sporu o istnienie człowieka posługuje się więc opisem naprowadzającym na 
doświadczenia podstawowe, od których zależy sens ludzkiego świata, uznając przy 
tym, że taki opis nie będzie nigdy zupełnie celny. Twarz zawiera w sobie odblask 
idealnego dobra, prawdy i piękna, dlatego może zachwycić, jednocześnie będąc biedą. 
Wyłaniająca się z „horyzontu agatołogicznego” twarz nie jest widzialna, lecz słyszalna.



178 Rozdział 4

Dostęp do niej jest od razu etyczny, dlatego też nie można opisać twarzy innym języ­
kiem, niż etycznym. Levinas mawiał, że najlepszym sposobem spotkania drugiego 
w twarzy jest niezauważenie nawet koloru jego oczu. W „horyzoncie agatologicznym” 
odsłania się twarz innego, jako stojącego naprzeciw podmiotu dramatu w doświadcze­
niu wartości, oraz jako tego, z którym możliwa jest wymiana dóbr142. Mówienie 
twarzy zawiera pewną ambiwalencję. Z jednej strony twarz mówi: „nie zabijesz 
mnie”, z drugiej zaś prowokuje do aktu przemocy143.

142 Por. D. Kot, Spory o Józefa Tischnera, art. cyt., s. 12.
143 Por.FD, s. 35,301.
144 Por. tamże, s. 84-85.
145 Tamże, s. 70.
146 Tamże, s. 39.
147 Por. tamże, s. 99-104.
148 Zob. P. Sobczyk, Pytanie i prośba..., art. cyt., s. 103-104.
149 „Mniej ważne okazuje się dla nas to, o czym wedle swej świadomości intencjonalnej mówi, 

a bardziej ważne to, że i jak mówi. W tym jak mówi, wyraża się nie tylko nastrój, czy osobowość, 
ale również jego stosunek do mnie, który się ku niemu zbliżyłem. Owe jak mowy jest najczęściej 
pozawerbalnym, choć możliwym do zwerbalizowania elementem mowy”. J. Tischner, Inny, art. cyt., 
s. 18.

Krakowski filozof w opisie twarzy nie podejmuje związanej z nią symboliki Levi­
nasa (wdowa, sierota, wygnaniec), lecz sięga po metaforykę krzyża. Nie jest pasywna, 
jak u Levinasa, lecz aktywna, gdyż odnosi się do swej tragiczności. Twarz nie przyj­
muje biernie krzyża, ale wyraża niezgodę na zło oraz starania człowieka o usprawie­
dliwienie swego istnienia144. Metafora Twarzy zawiera trzy wątki egzystencji ludzkiej 
ukazane w trzech wypowiedziach Jezusa: heroizm - „Przebacz im, bo nie wiedzą, co 
czynią”; tragizm - „Boże mój, czemuś mnie opuścił”; nadzieję - „W ręce Twoje 
oddaję ducha mojego”145. Słowa: „Nie zabijesz”, wypowiadane przez twarz, mają 
charakter absolutny w tym sensie, że rozwiązują więzy z tym światem, by zawiązać 
z innym, w którym ten świat ma swoje usprawiedliwienie146. To odniesienie twarzy do 
własnej tragiczności nazywa Tischner patosem egzystencjalnym. Egzystencja czło­
wieka jest przeniknięta czasem, który u Tischnera ma wymiar dramatyczny. Spróbuj­
my go określić.

Dialogiczny charakter Spotkania warunkuje koncepcja czasu różniącego się z Hus- 
serlowską świadomością czasu, który nie liczył się z zagadnięciem przez innego 
i zobowiązaniem do odpowiedzi147. Tutaj retencja to świadomość zadanego pytania, 
protencja jest oczekiwaniem na odpowiedź, natomiast aktualna rzeczywistość - wza­
jemną obecnością; Pytanie w ujęciu Tischnera nie ma charakteru ściśle etycznego, jak 
u Levinasa, lecz akcent pada na sam „fakt” pytania, czyli na jego dialogiczność148, 
dlatego ważne jest nie tyle „co” mówienia, ile samo mówienie. Oznacza to, że 
„o czym” mówienia wypełnia obszar intencjonalności, zaś „z kim” mówienia wypeł­
nia obszar dialogiczności149. Świadczące o jakiejś biedzie pytanie rozsadza zamkniętą 



Urzeczywistnienie wartości 179

podmiotowość w kierunku drugiego150 oraz przekracza separację między człowiekiem 
a Bogiem 5 . Ludzką egzystencję, naznaczoną „horyzontem aksjologicznym” i agato- 
logicznym, przenika czas, który w ujęciu Tischnera jest bliższy ordo salutis — porząd­
kowi zbawienia, niż czasem strumienia świadomości. Czas opływa Spotkanie z dru­
gim, „czas, który płynie pomiędzy ludźmi, posiada określoną logikę: coś musiało 
wydarzyć się wcześniej, aby coś innego mogło wydarzyć się potem”152. Ślady prze­
szłych wydarzeń pozostawiają - zdaniem Tischnera - ślady na „duszy” człowieka 
i dają się odnaleźć w genezie konstytutywnej Ja153.

150 Por. A. Karoń-Ostrowska, Spotkanie. Zks. Józefem Tischnerem..., dz. cyt., s. 136.
151 Por. SOIC, s. 174.
152 Tenże, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 35.
153 Tamże.
154 „Nie ma Ja bez Ty i Ty bez Ja. Znaczy to nie tylko, iż Ja i Ty odbijamy się wzajemnie jak lustra, 

stojące na przeciwległych brzegach rzeki, ale i to, że Ty jesteś we mnie, a Ja w tobie i że niesiemy siebie 
jako swe ciężary. Jesteś we mnie. Jestem w tobie”. FD, s. 113.

155 „Sposób bycia to bezpośredni przejaw tego, kim człowiek jest. W sposobach bycia mieszczą się 
uczynki, a zarazem coś więcej: postawy, intencje, zamiary, brak uczynku, słowa i przemilczenia, gest 
i brak gestu, wrażliwość i otępienie, myślenie i bezmyślność, słowem - wszystkie ekspresje wewnętrznej 
prawdy człowieka właściwe konkretnej sytuacji, w jakiej człowiek ów się znalazł”. J. Tischner, Sztuka 
etyki, TP 1978, nr 8, s. 369.

156 SOIC, s. 224.
157 „Ból Hioba polega na sprzeczności: ten, kogo nie ma - absolutnie inny - wciąż jest. Nie ma go 

nigdzie w przestrzeni na zewnątrz Hioba, ale jest w jego wnętrzu. Hiob nosi innego w sobie. Nosi go jako 

Osoba jako podmiot dramatu jest bytem wewnętrznie zapośredniczonym154 w dru­
gim, tzn. jest bytem-dla-siebie poprzez inny byt-dla-siebie. Dialogiczność osoby 
warunkuje jej udział w dramacie w „horyzoncie agatologicznym”. Zapośredniczenie 
osoby w innym może kształtować się rozmaicie i przebiegać od radykalnego bycia- 
-dla-innego, obecnego w Levinasowskim zakładniku, po bycie-przeciwko-sobie. Spró­
bujmy prześledzić aksjologię wyznaczoną przez sposoby bycia155 osoby: jako monady 
bez okien, a raczej z zatrzaśniętymi oknami (skrajny monadyzm wyklucza otwarcie na 
innego), bycie - przeciwko-sobie oraz bycie-dla-innego. W kontekście osoby jako 
monady bez okien dotykają analizy Tischnera postaci Hioba oraz Marii Beaumarchais 
z Claviga Goethego i Elwiry z Don Juana Mozarta, opisanych przez Kierkegaarda 
w Albo - albo.

Dramat Hioba polega na doświadczeniu radykalnej inności. W oczach ludzi Hiob 
zgrzeszył, bo dotknęła go kara. Ponadto żyje w zakłamaniu, sądząc że jest niewinny, 
co powoduje narastające oddalenie sięgające w końcu zenitu: „Inność rozrasta się 
i rozpycha, niszczy wszelkie podejrzenie o podobieństwo, wszelkie dzięki innemu 
a nawet poprzez innego”156. Hiob, niezrozumiały dla innych, broni swej indywidualnej 
dobroci przed relatywizacją ze strony „przyjaciół”. Tischner pokazuje, że nawet bycie 
osoby jako monady bez okien jest zapośredniczone w drugim: nie można żyć bez 
innego, ale nie można też żyć z innym157. Hiobowi pozostaje skarga i samoobrona.



180 Rozdział 4

Analizy Kierkegaarda umieszcza Tischner w horyzoncie tzw. estetycznego studium 
egzystencji, w którym dominuje kategoria piękna i relacja uwodzenia. Wzajemność 
w dramacie estetycznym polega na tym, że drugi, uznając moje uznanie odkrytego 
piękna (drugiego), staje się moim dziełem sztuki. Wzajemność tej relacji oznacza, że 
Ja jestem dziełem sztuki dramatycznej drugiego158. Krakowski filozof pogłębia spoj­
rzenie na dramat Marii Beaumarchais i Donny Elwiry w świetle osoby jako bytu-dla- 
-siebie. Również w tych przypadkach byt-dla-siebie konstytuuje się w zapośrednicze- 
niu w drugim, będąc jednocześnie monadą z zatrzaśniętymi oknami. W świadomości 
Marii, inny (Clavigo) jest obecny w smutku, z którym Maria zatrzasnęła swe okna. 
W ten sposób monada uwikłała się w sprzeczność: nie można wyrzucić innego, nie 
można też z nim żyć. Dramat Marii polega jeszcze na tym, że pytając o zdradę (zło) 
drugiego, nie może sobie udzielić na to pytanie odpowiedzi. Jednocześnie tak posta­
wione pytanie wskazuje na świadomość uczestnictwa w dramacie agatologicznym, 
a nie tylko estetycznym159.

swoje istotne cierpienie, u dna bólu ciała, pod powłoką utkaną z ran, źródeł nieszczęść, jakie go spotkały, 
rozpościera się on - ten, który jest tak Inny, jak inne są ludzkie bóle i cierpienia”. Tamże, s. 226.

158 Por. FD, s. 135.
159 Por. SOIC, s. 230-231.
160 Por. tamże, s. 235.
161 Należy zaznaczyć, że w Tischnerowskim ujęciu osoby tkwi podstawowe założenie, że człowiek 

jest przede wszystkim kimś dla siebie. To założenie stoi w opozycji do licznych szkół filozoficznych 
wychodzących od Arystotelesowskiego uznania człowieka za istotę społeczną. W. Zuziak, Ja-Ty-On: 
dojrzewanie do Boga poprzez dialog, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Między potępieniem... ", dz. cyt., 
s. 115.

162 J. Tischner, Pomoc w rachunku sumienia, Kraków 2000, s. 22.

I trzeci przykład - Donna Elwira, zakonnica uwiedziona przez Don Juana, nosi go 
w swym cierpieniu: strachu przed surową pogardą przeoryszy, karami klasztornymi 
i przestępstwem wobec Boga. Donna Elwira jest monadą zawdzięczającą innej „mona­
dzie bez okien” iluzje, którymi się sama napełnia. Powraca paradoks: drugi jest we­
wnątrz osoby-monady dzięki bólowi, jaki powoduje, i jednocześnie nieobecny. Donna 
Elwira i Don Juan to byty-obok-siebie. Marię i Elwirę łączy to, że byt-dla-siebie staje 
się bytem-przez-ciebie160.

Doświadczenie aksjologiczności Ja jest szczególnie widoczne w przypadku bycia- 
-przeciwko-sobie. Jeżeli miłość do siebie jest większa niż miłość do bliźnich, popada 
się w egoizm. Drugą skrajnością jest bycie-przeciwko-sobie161, kiedy to miłość do 
drugiego jest większa niż miłość do siebie. Przykładem takiej postawy jest skazanie 
siebie na potępienie celem ratowania zbawienia wiecznego drugiego człowieka162. 
Źródłem tego sposobu bycia jest negacja wartościowości Ja aksjologicznego, co 
wyzwala niszczącą siłę przeciwko sobie: jestem zły, nie jestem nic wart, nie mam 
prawa do istnienia, chociaż istnieję. Nawet pozbawienie się życia nie jest rozwiąza­
niem, ponieważ może to obrócić się przeciwko mnie. O zamkniętych „oknach mona­



Urzeczywistnienie wartości 181

dy” nie decyduje niemożliwość otwarcia się na innego, ta możliwość wciąż istnieje, 
lecz bezsensowność otwarcia się z powodu poczucia bezwartościowości Ja. Autode- 
strukcyjna siła bytu-przeciwko-sobie prowadzi do chorobliwego altruizmu163. Monada 
przyjmuje na siebie winę, by inny mógł być od niej wolny. Pozornie nic nie warte Ja 
jest warte wartością, której drugi uznać nie może164, co z kolei wyzwala świadomość 
inności rozgrywającą się pomiędzy byciem-dla-siebie a byciem-dla-innego. Ostatecz­
nie moment dla-siebie przechodzi w moment przeciwko-sobie165. Niszcząca siła bytu- 
-przeciwko-sobie karmi się pragnieniem absolutnego uznania wartości Ja poza hory­
zontem piękna i brzydoty, dobra i zła. W ten sposób bycie-z-innym znaczy staczanie 
się z nim na dno piekła. Koniec jest tragiczny: uświadomienie swego ostatecznego zła, 
bezwartościowości, beznadziei. Tischner zaznacza, że nie ma jasnej różnicy między 
beznadzieją a rozpaczą, w obu przypadkach obecne jest doświadczenie własnego zła 
i braku racji istnienia. Beznadzieja niesie jakąś bierność - przyjęcia na siebie losu jako 
kary za to, jakim się jest. Beznadzieja, jak stwierdza autor Myślenia według wartości, 
to coś więcej niż nastrój, to sposób przeżywania wartości: „Nadzieja jest siłą chronią­
cą wartość, respective godność osoby. Gdy znika świadomość godności, nadzieja traci 
podstawę. Wtedy nie ma już czego chronić. I wtedy też osoba pragnie już tylko jednego: 
stać się rzeczą”166.

163 Tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 22.
164 SOIC, s. 237.
165 Tamże, s. 239.
166 Tamże, s. 241.
167 Por. J. Jagiełło, Wprowadzenie. Tischner wobec wartości, art. cyt., s. 15.

Dotychczas analizowaliśmy typy otwarcia bytu-dla-siebie w kontekście zapośred- 
niczenia świadomości siebie jednej osoby w świadomości drugiej. Warto w tym 
miejscu postawić pytania o uwarunkowanie doświadczenia i realizacji wartości przez 
typy otwarcia. Czy doświadczenie i urzeczywistnianie wartości jest uwarunkowane 
typem otwarcia, czy też jest na odwrót? Jeżeli takie uwarunkowania zachodzą, to jak 
je można opisać? Przypomnijmy, że osobę na świat wartości otwiera m.in. nadzieja. 
Jej znaczenie dla osoby jest fundamentalne, ponieważ bez niej człowiek nie może 
bronić się przed rozpaczą, której destrukcyjna siła sprawia bycie-przeciwko-sobie167. 
Jeżeli bycie-przeciwko-sobie jest sprowokowane utratą nadziei poznającej wartości, 
to można sądzić, że ten sposób bycia jest uwarunkowany doświadczeniem wartości, 
a konkretnie, zaburzeniami w ich odczuwaniu. Byt-przeciwko-sobie ucieka do kry­
jówki, czyli miejsca zalęknionej wolności. Tischner podkreśla priorytetowe znaczenie 
roli wartości prawdy, która warunkuje odczucie i realizację innych wartości. Kluczo­
we znaczenie ma także wolność. Świadomość „monady z zatrzaśniętymi oknami” jest 
zapośredniczona w drugim bycie-dla-siebie. Wydaje się, że w relacji uwodzenia prym 
wiedzie nie prawda, dobro czy wolność, lecz piękno. Relacja uwodzenia odsłania 
przede wszystkim dramatyczny wymiar piękna. Zdaje się, że „monada z zatrzaśnięty­



182 Rozdział 4

mi oknami” ma zaburzony zmysł rzeczywistości, zmysł moralny, zważywszy jeszcze 
na to, że prawda dla Tischnera ma źródło w dialogu168. „Monada z zatrzaśniętymi 
oknami” nie spełnia podstawowego warunku odczucia wartości, tj. otwarcia na ota­
czający świat169.

168 Por. J. Tischner, Spowiedź rewolucjonisty, dz. cyt., s. 108.
169 Por. tenże, Wartości etyczne i ich poznanie, art. cyt., s. 633.
170 „[...] Można zapytać, czy akt poświęcenia, w którym człowiek niszczy sam siebie w imię wyż­

szych wartości, nie jest pomimo wszystko potwierdzeniem siebie - siebie jako wartości? Interpretacja 
taka nie jest wykluczona. Trzeba jednak przyznać, że jest nieco sztuczna. Potwierdzenie siebie na pozio­
mie czystego świadectwa oznacza przekreślenie siebie na poziomie rzeczywistości. Ja jako Ja jestem 
bez wartości. Wartością jest to tylko, w czym mogę się zatracić. W tym sensie radykalna ofiara - ofiara 
bez osobistej nadziei - jest rzeczywiście wyrazem bycia-przeciwko-sobie”. Tenże, Sprawa osoby..., 
art. cyt., s. 13.

171 SOIC, s. 253-256.
172 Śmierć soteryczna jest właściwa jedynie Jezusowi, który przeżywa ją jako wartość ambiwalent­

ną. Dla Jezusa śmierć „[...] jest wartością pozytywną, ponieważ jest pomostem do osiągnięcia jakiegoś 
w sobie wartościowego życia. Że zaś jest pomostem koniecznym, nosi tę wartość sama w sobie. 
Natomiast śmierć jako umieranie jest wartością negatywną”. Tenże, Prolegomena..., art. cyt., 
s. 289-290.

Drugą skrajnością osoby jako bytu-dla-siebie jest sposób bycia-dla-innego. Tisch­
ner czerpie tu obficie z myśli Levinasa, lecz chodzi mu nie tyle o przedstawienie 
poglądów francuskiego filozofa na problem innego, ile o znalezienie drogowskazu 
w kierunku bycia dla-siebie jako bycia-dla-innego. Przeprowadzona przez Levinasa 
religijna idea mesjasza jako zakładnika przełamuje separację dzięki substytucji, rady­
kalnemu za (zamiast) innego. Bycie-dla-innego wyraża się pragnieniem, otwarciem 
się na to, co całkiem inne. Pragnienie różni się od pożądania. Pożądanie „widzi” 
obiekt swego nasycenia, obejmuje żywioł piękna, jest związane ze zmysłami. Pra­
gnienie jest otwarciem na to, co całkiem inne. Levinasowski zakładnik to typ „monady 
z otwartymi oknami”, który traci siebie, nie mając nadziei na odzyskanie siebie. To, 
co go odróżnia od bytu-przeciwko-sobie, to ponoszenie śmierci dla drugiego, podczas 
gdy byt przeciwko-sobie ponosił śmierć przez drugiego.

Należy zaznaczyć negatywne odniesienie Tischnera do koncepcji Levinasa. Za­
kładnik nie ma nadziei na odzyskanie siebie, natomiast mesjanizm chrześcijański taką 
nadzieją jest przeniknięty. Właśnie ta bez-nadzieja na odzyskanie siebie wywołuje 
protest krakowskiego filozofa170. Tischner wskazuje, że bycie-dla-innego nie daje się 
pomyśleć w obszarze genezy konstytucyjnej sensu Husserla, ani „troski” Heideggera, 
lecz w obszarze Dobra. Tylko poza płaszczyzną bytu można mówić o subiektywności, 
że zarazem jest i nie jest tym, czym jest. W subiektywności rozgrywa się gra Dobra 
z samym sobą171. Przezwyciężenie bycia zakładnikiem jako bycia-przeciwko-sobie 
(naprawdę być, znaczy nie być - ponieść śmierć za drugiego) dokonuje się w symbo­
lice religijnej. Dzięki soterycznemu172 wymiarowi ofiary, w którym najważniejsze jest, 
by znalazła ona uznanie absolutne Boga, „bycie-przeciwko-sobie-dla-innego odsłania 



Urzeczywistnienie wartości 183

swą drugą stronę i okazuje się byciem-dla-siebie-poprzez-ofiarę-za-innego”173. Kwe­
stia ofiary wprowadza już w obszar dramatu religijnego, który jest spojrzeniem na 
dobro jako łaskę174.

173 SOIC, s. 261.
174 „Zadaniem, jakie sobie tu stawiam, jest pogłębienie rozumienia dobra jako łaski poprzez fenome­

nologiczną analizę doświadczenia objawienia i wybrania. Objawienie i wybranie są zapowiedzią zbawienia. 
Zbawienie jest czystym doświadczeniem dobra”. SOIC, s. 170.

175 Tenże, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 53.
176 Zob. p. 1.3.3.
177 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 290.
178 Tenże, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 36.

Zdaniem krakowskiego myśliciela, można mówić o trzech możliwych typach dra­
matu religijnego, zależnie od wizji Absolutu, który zbawia. 1) Absolut estetyczny - to 
idea piękna, poza którą nie istnieje prawda i dobro (konsekwentnie także zło). Ocale­
nie człowieka leży w podziwie dla piękna, poszukiwaniu go i ucieczce od szpetoty. 
Pierwotną strukturą egotyczną człowieka jest Ja estetyczne. 2) Absolut gnozy, pozna­
nia. W tej koncepcji, Platoński filozof, Kartezjańskie ego, Kantowski czysty podmiot 
poznania, czy Husserlowskie Ja transcendentalne zmierza ku Absolutowi przez po­
znanie prawdy na drodze samokrytyki i krytyki. 3) W dramacie w horyzoncie Abso­
lutu dobra, szczęście polega na wyzwoleniu od zła, które może być „obecne” nawet 
w pięknie i prawdzie. Zarówno prawda, jak i piękno, winny być ocenione w świetle 
absolutnego Dobra. Dobro skupia w sobie i prawdę, i piękno, lecz wyznacza im jakieś 
granice. Można powiedzieć, że filozofia dramatu operuje ostatnią z wyżej wymienio­
nych koncepcji Absolutu. Tischner jako przedstawicieli tego typu dramatu wymienia 
św. Jana od Krzyża, Mistrza Eckharta i pewne fragmenty filozofii Hegla175. Wspo­
mnieliśmy już, że Tischner wskazał na jeden prawdziwy dramat człowieka, czyli 
dramat z Bogiem. Ideał dramatu stanowi dramat religijny w obszarze judeochrześci- 
jaństwa i żaden dramat ludzki nie jest w stanie w swej „wadze” i znaczeniu go prze­
kroczyć176. Dramat religijny człowieka z Bogiem rozgrywa się w trzech aktach: stwo­
rzenia, objawienia, czyli wybrania, oraz zbawienia. Akty układają się w ten sposób, że 
każdy kolejny ujawnia sens poprzedniego. Warunkiem istnienia dramatu jest bycie 
Boga i człowieka osobami177. Między poszczególnymi aktami dramatu zachodzi 
związek „usensowienia”, to znaczy, że sens stworzenia znajduje się w objawieniu, 
a sens objawienia w zbawieniu178. W dramacie religijnym separacja między Bogiem 
a człowiekiem zostaje przełamana przez Boże pytanie (zagadnięcie) skierowane do 
człowieka. Dla Levinasa separacja była tym pojęciem, które adekwatnie oddaje relację 
między wolnymi istotami. „Miejscem” pytania jest akt dramatu: objawienia jako 
wybrania. Jak zaznaczał Tischner, patrząc na dzieje zbawienia przez okulary ontologii, 
nie jesteśmy w stanie zrozumieć, po co Bytowi Doskonałemu potrzebne są byty nie­
doskonałe. Odpowiedzi należy szukać nie w „logice” bytu, lecz „logice” miłości. 
W tym miejscu inspiracja myślą Rosenzweiga jest czytelna. Przełamanie separacji 



184 Rozdział 4

przez Boga mówi o jego naturze, tyle że jest on bardziej „Czynem”, niż „Bytem”, że 
„się staje”. „Procesualny charakter” Boga jest możliwy tylko według „logiki Dobra”, 
które jest transcendentne, „poza bytem i niebytem”179.

179 Tenże, Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 291-292.
180 SOIC, s. 179.
181 Tenże, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 38.
182 Por. tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 105-106.
183 Tamże, s. 40.

Warto w tym miejscu przyjrzeć się zarysowanym przez Tischnera wątkom po­
szczególnych aktów będących czasem różnych „aksjologii”. Krakowski fenomenolog 
usiłuje połączyć Levinasowską koncepcję separacji z dialogicznym charakterem 
objawienia u F. Rosenzweiga, który wyeksplikował myśl, że rzeczy się przejawiają, 
Bóg zaś się objawia, i dlatego treści objawienia mogą być tylko takie, do których 
jedyną drogą jest wyznanie. Objawienie zawiera jakieś „oświecenie” człowieka, oraz 
drugi moment, czyli wybranie, które jakby warunkuje objawienie. Tischner pisze, że: 
„Objawienie zmierza - poprzez oświecenie, wybranie i uznanie w dobru - w stronę 
wyznania, zwierzenia i powierzenia”180. Aby się objawić, trzeba najpierw wybrać 
tego, ku któremu objawienie jest skierowane.

Dramat religijny człowieka dobrze ilustruje rozmowa Boga z Abrahamem. Jak 
wiemy, ten dramat nie zakończył się tragedią, lecz czy mogłoby się tak stać? Można 
sądzić, że tak. Człowiek mógłby nie odpowiedzieć, mógłby schować się w kryjów­
ce. Ilustruje to inny przykład biblijny, po który - za Rosenzweigiem - sięga Tisch­
ner, mianowicie rozmowa Boga z Adamem. W momencie objawienia-wybrania 
człowiek źródłowo doświadcza wolności. Zdaniem Tischnera - nie polega ono na 
doświadczeniu własnej preferencji, czy też „chcę - nie chcę”, albo „mogę - nie 
mogę”, lecz jawi się na płaszczyźnie wybrania przez Bliźniego181. W dialogu obja­
wiającym słowa wyrażają relację otwarcia na drugiego, mają bardziej „wagę” niż 
znaczenie, charakter bardziej aksjologiczny niż poznawczy. Bardziej istotna jest nie 
informacja („mówione”), lecz to, kto mówi („mówienie”). Zasada przyczynowości 
nie obowiązuje „-we wnętrzu” człowieka. Choć słowo w świecie materii jest niczym, 
znakiem na papierze, to dla człowieka może mieć niezwykłą moc182. Trzecim mo­
mentem objawienia, obok oświecenia i wybrania, jest uznanie wartości drugiego. 
Wybranie czyni wartość drugiego w pewnym sensie bezwzględną. Ja aksjologiczne 
domaga się bezwarunkowego uznania. Można sądzić, że doświadczenie Ja aksjolo­
gicznego jest szczególnie mocne właśnie w dramacie religijnym. Ja aksjologiczne 
człowieka jest uznane przez Boga „bez względu na wszystko”, nawet w obliczu 
zdrady ze strony człowieka. Dialogiczność dramatu religijnego jest jednym z wa­
runków koniecznych, lecz nie wystarczających konstytucji Ja. Objawienie może 
ukonstytuować Ja jako Ja zdolne do słuchania, Ja otwarte, które zaznało przedsmaku 
wolności i czuje, że jest jakąś wartością183.



Urzeczywistnienie wartości 185

Początkiem zbawienia jest nawrócenie, które w ujęciu Tischnera wiąże się z prze­
mianą w Ja aksjologicznym. W filozofii greckiej motyw nawrócenia obecny jest 
w Micie jaskim Platona, natomiast nowożytność wydała ideę Kartezjańskiego złośli­
wego demona zwodzącego iluzją nasze zmysły. Czy pojemność metafory platońskiej 
może pomieścić także nawrócenie w sensie religijnym? Tischner twierdzi, że nie. 
Zasadniczą niezgodność nawrócenia w sensie chrześcijańskim z ujęciem Platona 
i Kartezjusza widzi filozof w tym, że człowiek Kartezjusza i Platona nawraca się 
dzięki własnym siłom, a chrześcijaństwo mówi o konieczności łaski184.

184 Tenże, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 40.
185 Por. tenże, Miłość niemiłowana, dz. cyt., s. 92-97.
186 K. Tarnowski uważa, że u Tischnera „[...] łaska wkracza na pełnych prawach do tej filozofii wol­

ności ludzkiej, która domaga się uleczenia przez wolność Boską. Tak uprawomocnia się to, co Tischner 
nazywa myśleniem religijnym”. K. Tarnowski, Józefa Tischnera myślenie..., art. cyt., s. 118.

187 J. Tischner zarzuca tomizmowi „urzeczowienie łaski”, czego, jego zdaniem, skutki są opłakane, bo 
łaska jawi się jako działająca poza plecami, bez udziału wolności. Ma znamię fatum dobrego, lecz 
jednak fatum. Łaska otwiera człowieka na sens, nie niszczy wolności, lecz ją buduje na nowym „pozio­
mie życia”, dzięki niej człowiek jest „sobą u siebie”. Tischner chętnie sięga do etymologii łacińskiego 
słowa określającego łaskę - gratia - wdzięk. W reizowanej, zdaniem krakowskiego myśliciela, łasce 
kryje się zamach na ludzką wolność. Por. J. Tischner. Ksiądz na manowcach, dz. cyt., s. 264—265. 
Zdaniem Tischnera, na tomistycznym ujęciu łaski zaciążyła tradycja arystotelesowska z jej wizją harmo­
nii i samowystarczalności. Święty Tomasz na doświadczenie łaski nakłada aparaturę pojęciową Etyki, 
Metafizyki, a nawet Fizyki Arystotelesa. Zastosowanie do łaski pojęć z teorii bytu, takich jak: forma, 
przyczyna, ruch, powoduje przeniesienie modelu interpretacyjnego świata realnego na rzeczywistość 
łaski i konsekwentnie potraktowanie jej jako przyczyny powodującej realne skutki na duszy człowieka 
— jak określa Tischner — „ontologii człowieka”. Warto dodać, że twórca filozofii dramatu dostrzega 
ukazany przez Akwinatę dialogiczny wymiar łaski i wolności. Zdaniem myśliciela z Krakowa, przeno­
szenie „modeli interpretacyjnych” ze świata ontologii na rzeczywistość łaski prowadzi do zagubienia jej 
„logiki”. Por. SOIC, s. 130.

Pojęcie łaski i rozważania nad nią Tischner włącza w obszar myślenia filozoficz­
nego, ukazując jej związek z ludzkim rozumem i wolnością185. Łaska jest pojęciem 
teologicznym, jednakże jej rodowód jest zakorzeniony w relacjach międzyludzkich. 
Refleksje na temat łaski znalazły się w ramach filozofii dramatu z kilku względów. 
Po pierwsze, łaska określa pewną „logikę” wartości, po drugie, stanowi ważny ele­
ment w rozjaśnieniu istoty wolności, w końcu jest tym, co może uratować człowieka, 
który w świadomości swojego zła sięga dna rozpaczy. Łaska niosąca Dobro zdolne 
usprawiedliwić człowieka nabiera rysów kategorii filozoficznej186.

Krakowski filozof twierdzi, że łaska zakłada nierówność, pewną hierarchię między 
łaskawcą a potrzebującym łaski. Łaskawca nie ulega kaprysowi, udzielając łaski, ma 
jakąś motywację, choćby wstawiennictwo pośrednika. Dar łaski może być ujęty 
w porządku ontologii, lecz sama łaska temu porządkowi się wymyka. Dlatego Tischner 
poddaje ostrej krytyce187 tomistyczną koncepcję łaski, równocześnie dostrzegając 
w niej dialogiczny wymiar. Owocami łaski są: wiara, nadzieja, miłość, cnoty kardynalne, 
dary Ducha Świętego, odpuszczenie grzechów, czyli usprawiedliwienie grzesznika.



186 Rozdział 4

Warunkiem koniecznym do ich zaistnienia jest dialog człowieka z Bogiem-Człowie- 
kiem188. Łaskę odróżnia od fatum to, że prowadzi ona do zbawienia, jej siedliskiem 
jest duch i pozwala na wypełnienie się wolności. Fatum - przeciwnie - prowadzi do 
potępienia, siedliskiem fatum jest ciało i jego przyczynowość, wola człowieka zaś jest 
ignorowana.

188 Zob. M. Sobczak, Koncepcja nadziei w ujęciu filozoficznym św. Tomasza z Akwinu i Józefa Tisch­
nera, dz. cyt. Analizy autora pokazują, że nadzieja w ujęciu św. Tomasza, widziana jako cnota i oparta na 
prośbie (modlitwa) ma charakter przede wszystkim międzyosobowy. Fenomenologiczna analiza prośby 
wskazuje na trzy istotne momenty: 1) obecność tego, który jest możny udzielić pomocy proszącemu 
(wymiar transcendentny nadziei); 2) doświadczenie jakiegoś braku przez proszącego (wymiar antropolo­
giczny nadziei); 3) forma więzi dająca „pewność”, że prośba będzie wysłuchana (wymiar dialogiczny 
nadziei). Św. Tomasz określa nadzieję terminami „cnoty” (nadzieja jest cnotą, ponieważ odnosi akt 
człowieka do Boga jako normy) i „oczekiwania”, które nie jest traktowane temporalnie, lecz osobowo, 
tj. wyraża pewną relację osobową. Jest to sprawcza „przyczyna nadziei”.

189 J. Tischner, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 43.
190 Tischner pisze, że: „Przeszkodą na drodze do siebie [osoby - przyp. K. S.] nie było samozakłama- 

nie, nie była słabość ciał lub ducha, lecz błąd, który nie wiadomo kiedy i jak się zakorzenił, wiadomo 
jednak, że może być usunięty”. Tenże, Sprawa osoby..., art. cyt., s. 18.

191 „Gdy śmierć jest największym niebezpieczeństwem, człowiek ma nadzieję na życie, ale kiedy po- 
znaje większe niebezpieczeństwo, ma nadzieję na śmierć. Kiedy niebezpieczeństwo tak się wzmaga, że 
śmierć staje się nadzieją, rozpacz jest beznadziejnością niemożliwej śmierci”. S. Kierkegaard, Choroba 
na śmierć, tłum. J. Iwaszkiewicz, Warszawa 1969, s. 152. W wykładach poświęconych Heglowi krakow­

Będące owocem łaski nawrócenie na poziomie aksjologicznym oznacza: po pierw­
sze, uznanie Ja aksjologicznego, że pomyliło się wcześniej odnośnie wyboru wartości, 
a po drugie, że zmienia się radykalnie hierarchia wartości, pole odpowiedzialności 
i zasada rozróżniania dobra od zła189. Nawrócenie ma charakter dialogiczny, co ozna­
cza, że dzięki intuicji dobra w drugim, „nawracający się” widzi siebie jako złego 
- tego, który prześladuje. To spojrzenie na siebie oczami i „sercem” drugiego jest 
możliwe dzięki pozbyciu się o nim iluzji, odczytaniu i zrozumieniu jego nauki.

Wydaje się, że Tischner utożsamia tu osobę z Ja aksjologicznym, które wpierw 
uznaj e, że się pomyliło, następnie zmienia kryterium rozpoznawalności dobra i zła, co 
jest określone jako „zmiana zasady egzystencjalnej osoby”. Zasada egzystencjalna jest 
pewną strukturą zachowania wyznaczającą odpowiedzi osoby jako bytu-dla-siebie na 
wezwania do niej skierowane. W przypadku nawrócenia zasada egzystencjalna może 
się zmieniać, np. z zasady odwetu na: „zło dobrem zwyciężaj”. Nawrócenie jest prze­
zwyciężeniem „błędu egzystencjalnego”, który oznaczał niewłaściwą zasadę egzy­
stencjalną, ta zaś „wiązała” osobę z hierarchią wartości190.

Aktem pośrednim między wybraniem, nawróceniem a zbawieniem jest usprawie­
dliwienie. Zadatek usprawiedliwienia jest już obecny w wybraniu, lecz osiąga pełnię 
w zbawieniu. Usprawiedliwienie analizuje Tischner, wychodząc od fenomenologicz­
nego opisu potępienia, którego typ znajduje w Kierkegaardowskiej „chorobie na 
śmierć”191. Oto w momencie identyfikacji Ja aksjologicznego ze złem, które można 



Urzeczywistnienie wartości 187

wyrazić w formule: ,jestem zły” tak, że nie mam podstaw do nadziei, człowiek ist­
nieje, choć nie ma do tego już prawa. Istnieje istnieniem nieusprawiedliwionym. 
Istnienie nieusprawiedliwione znamionuje rozpacz, bez-nadzieja, świadomość potę­
pienia. Można powiedzieć, że rozpacz jest przez człowieka wybrana za pomocą wybo­
ru zła, realizację negatywnych wartości etycznych192. Potępienie odbiera poczucie 
własnej wartości, stwarzając jej przeciwieństwo, czyli poczucie antywartości193. 
Rozpacz jest radykalną negacją siebie194, dotykającą człowieka w jego aksjologicznym 
Ja tak dogłębnie, że ono czuje się niewarte istnienia, warte pogardy jako poroniony 
płód przypadku195. W jednej z ważniejszych prac „aksjologicznych” Tischner napisał, 
że „ocalić człowieka, to najpierw ocalić w nim poczucie własnej wartości”196.

ski fenomenolog wyjaśnia ten fragment tak: „[...] śmierć wcale nie jest największym nieszczęściem; bywa 
tak, że człowiek, którego nieszczęście dotknęło, ucieka w stronę śmierci, szukając w śmierci jakiegoś 
ukojenia od nieszczęścia. Są nieszczęścia gorsze aniżeli śmierć. A zło owych nieszczęść polega na tym, 
że człowiek nie może umrzeć, a chciałby umrzeć, aby się od nieszczęścia wyzwolić”. EAH, s. 75.

192 Por. FD, s. 310.
193 Tamże, s. 214.
194 „[...] ostrze negacji sięga ku temu, co absolutne. Nie chodzi zatem wyłącznie o negację bytu. Gdy­

by o to tylko chodziło, nasz dramat toczyłby się wciąż na scenie pewności i dotyczył dramaturgii między 
momentami pozycjonalnymi aktów świadomości. Dramat rozpaczy dotyczy tego, co usprawiedliwia lub 
odmawia usprawiedliwienia bytowi. Dlatego rozpacz może być chorobą na śmierć - pragnieniem 
śmierci, która nie może przyjść”. SOIC, s. 281.

195 Por. FD, s. 214.
196 EWN, s. 149.
197 Por. I. Strapko, Mówić i świadczyć o nadziei. Józefa Tischnera filozofia nadziei, [w:] J. Baniak 

[red.], Filozofia dialogu, dz. cyt., s. 97-98.
198 Por. J. Żakowski, J. Tischner, Tischner czyta Katechizm, dz. cyt., s. 89-95.
199 J. Tischner, Porządek zbawienia, art. cyt., s. 47.

Odpowiedzi na pytanie o możliwość przyjęcia nadziei przez człowieka „chorego na 
śmierć”, przez świadomość zrozpaczoną udziela Tischner na gruncie „myślenia 
religijnego”. Słychać w takim rozwiązaniu echo ducha Sokratejskiego, naznaczonego 
poczuciem etycznego obowiązku zaradzenia ludzkiej biedzie bez oglądania się na 
metodologiczną poprawność197. Łaska zakłada relację dialogiczną między otrzymują­
cym łaskę (składającym nadzieję), a powiernikiem nadziei. „Przychodzące” Dobro 
niesie nadzieję, przezwyciężającą rozpacz, lecz jako dar łaski198, która nie jest kapry­
sem i nie działa za plecami człowieka, ale poprzez wolność. W kontekście potępienia 
usprawiedliwienie jawi się jako bezwarunkowe, autorytatywne uznanie, że grzesznik 
jest mimo wszystko godny zbawienia199. Choć autor Filozofii dramatu nie mówi o tym 
wprost, to usprawiedliwienie zdaje się dotykać Ja aksjologicznego, zaprzecza jego 
śmierci, uznając w człowieku wartość.

Jak już zostało powiedziane, Tischner staje w opozycji do Heideggera w widzeniu 
śmierci jako ostatniej i najbardziej własnej możliwości Dasein, sądząc, że śmierć nie 
jest największym zagrożeniem człowieka. Wykazuje pierwszeństwo dramatu agatolo- 



188 Rozdział 4

gicznego wobec dramatu ontologicznego, posiłkując się myślą Kierkegaarda200. 
Śmierć i cierpienie nie mogą być złem największym, ponieważ może być z nich 
wyprowadzone dobro, jak np. w śmierci soterycznej201. Ontologiczny dramat 
Heideggera zostaje przezwyciężony w koncepcji „sposobu bycia” osoby jako 
bytu-dla-siebie-poprzez-ofiarę-za-innego. Według Tischnera, osobie w dramacie nie 
chodzi o własne bytowanie, lecz o uczestnictwo w zbawiającym Dobru202. Osoba staje 
się „autentyczna” dopiero w akcie bycia-dla-drugiego, odpowiedzi na wezwanie Boga 
do bezinteresownego, wspaniałomyślnego daru z siebie. Słusznie zauważa jeden 
z komentatorów poglądów Józefa Tischnera, że w filozofii dramatu osoba nie tyle jest, 
co się staje203. Takie ujęcie osoby wpisuje się, w pewnym sensie, w nurt egzystencjali- 
zmu. Ponieważ zło wciąż kusi lub grozi, dramat człowieka to dramat budowania 
osoby.

200 Ten wymiar egzystencji człowieka zauważa Tischner przed stworzeniem filozofii dramatu, 
bo fragment z Kierkegaardowskiej Choroby na śmierć cytuje już w rozprawie habilitacyjnej (1971 r.).

201 Por. K. Tarnowski, Józefa Tischnera myślenie..., art. cyt., s. 114.
202 „Objawienie - wybranie - wyznanie - zawierzenie - powierzenie - są fundamentalnym wyrazem 

dobra danego przez uczestnictwo - dobra, które mi świeci, choć samo znajduje się poza tym, co oświetlone”. 
SOIC, s. 180.

203 Por. Z. J. Kijas, Dar Osoby..., art. cyt., s. 53.

Przeprowadzone w tym rozdziale analizy ukazały aksjologiczny wymiar dramatu 
człowieka z drugim człowiekiem oraz dramatu religijnego. Filozofia dramatu zagospo­
darowała trochę zaniedbany w filozofii grunt cielesności. Krakowski dialogik pokazuje, 
że czasowość ludzkiej egzystencji nie stawia tylko problemu czasu wewnętrznego, 
lecz także czasu cielesności, który wyznacza pewne aksjologie. Szczytowym momen­
tem aksjologicznego wymiaru ciała jest bycie-dla-siebie-poprzez-ofiarę-za-innego. 
Ten moment wydaje się ukoronowaniem „działania” zbawiającego Dobra. Urzeczywist­
nianie wartości w przestrzeni dramatu zyskuje swój szczególny sens dzięki „horyzontowi 
agatologicznemu”. W jego optyce nie chodzi w pierwszym rzędzie o urzeczywistnianie 
materii wartości, mówiących: Jeśli chcesz, możesz”, lecz o los człowieka - zarówno Ja, 
jak i Ty.



5. Próba oceny aksjologii j. Tischnera

5.1. Aksjologia w paradygmacie egologicznym 
i dialogicznym

Próba oceny aksjologicznej myśli krakowskiego filozofa stawia w obliczu pytania 
o kryteria tej oceny. Na opracowanie czeka szersza krytyka wewnętrzna aksjologicz­
nych ustaleń Tischnera, natomiast podjęcie krytyki zewnętrznej1 nasuwa problem 
prawomocności przyjętego, zewnętrznego kryterium. Jako takiej, krytyki zewnętrznej 
tu nie podejmujemy. Antydogmatyzm i swobodny, asystemowy sposób myślenia 
Józefa Tischnera pozwala mu na sięganie po inspiracje do refleksji filozofów repre­
zentujących odmienne wizje człowieka, jak na przykład J. P. Sartre’a i E. Levinasa, 
oraz ewoluująca myśl krakowskiego fenomenologa stawia wobec pytania o to, czy 
w jego filozofii można wyodrębnić jakąś ciągłość intuicji w odpowiedziach na pytania 
antropologiczne, czy też myśl ukształtowana w końcu działalności przezwycięża 
wcześniejsze ustalenia. Chociaż u Tischnera, zwłaszcza w późniejszym okresie, inspi­
racje innymi myślicielami brały górę nad metodologiczną poprawnością, to raczej nie 
można sądzić, że filozof nie zdawał sobie sprawy z trudności, jakie mogą się rodzić 
w związku z wkroczeniem w dialogikę z aksjologicznymi ustaleniami poczynionymi 
na gruncie badań nad egotycznością.

1 W tym kontekście można postawić pytania: na ile prawomocne jest argumentowanie z pozycji 
fenomenologii tomizmu w ujmowaniu bytu ludzkiego? Czy ujęcie człowieka jako bytu spotencjali- 
zowanego, bytu duchowo-cielesnego wyklucza udział w dramacie dobra i zła? Czy tezy o czło­
wieku, jakie formułuje tomizm - i te odkryte na drodze fenomenologii, i filozofii dramatu - 
muszą być z sobą sprzeczne i prowadzić do wniosku o prawdziwości jednych i nieprawdziwości 
drugich?

Kluczem do próby rozwiązania tego problemu ustalamy pojęcie paradygmatu. 
Twórca tego pojęcia, T. S. Kuhn, uzasadniał, że ocena wyników badań przy zastoso­
waniu jakiegoś paradygmatu może być sensowna jedynie w ramach tego samego 
paradygmatu. Ogólnie, przez „paradygmat” będziemy tu rozumieć obowiązujące 



190 Rozdział 5

w pewnym czasie w jakiejś grupie myślicieli podstawowe i ogólnie uznane założenia. 
Paradygmaty powstają w wyniku wspólnego rozważania problemów i przekazywania 
sposobów ich stawiania oraz metod rozwiązywania jako „przykładów modelowych”. 
Do paradygmatu należą zarówno reguły metodyczne, jak i intuicje badawcze, i zgod­
nie akceptowane oceny, odnoszące się do danego przedmiotu badań2. Nie podejmuje­
my tu próby ściślejszego opisania paradygmatów - egologicznego i dialogicznego, 
wskazując tylko to, co w obu najważniejsze. Mimo tego, że sam termin w pismach 
T. S. Kuhna pojawia się w wielu kontekstach i razi niejednoznacznością3, w nauce się 
uprawomocnił.

2 Por. Paradygmat, [w:] A. Aduszkiewicz [red.], Słownik filozofii, Warszawa 2004.
3 Zob. T. S. Kuhn, Struktura rewolucji naukowych, tłum. H. Ostromęcka, Warszawa 1968. 

Główne tezy Kuhna można streścić następująco: 1) W tzw. „normalnej nauce”, tj. badaniach prowa­
dzonych w obrębie paradygmatu określającego spójną tradycję badawczą, paradygmaty odgrywają 
dominującą rolę, która polega na tym, że sposoby podejścia do badanego problemu i oczekiwania co 
do jego rozwiązania określa zespół ogólnych założeń pojęciowych i metodologicznych przekazywa­
nych za pośrednictwem „standardowych” przykładów. 2) Rewolucje naukowe polegają na przesu­
nięciu paradygmatów, tzn. kryzys w obrębie danego paradygmatu, objawiający się narastającymi 
sprzecznościami, niemożliwością utrzymania jego fundamentalnych założeń prowadzi do rewolu­
cyjnego stwarzania przez naukowców nowego paradygmatu. Paradygmaty nie dają się z sobą 
pogodzić. 3) Wyniki obserwacji zależą od paradygmatu. 4) Konkurencyjne paradygmaty różnią się 
co do tego, jakie rozwiązania są możliwe do przyjęcia, dlatego teorię da się osądzić tylko w ramach 
jednego paradygmatu. Tezy Kuhna, zwłaszcza ostatnia z wyżej wymienionych, spotkały się z ostrą 
krytyką. Kuhnowi zarzucono irracjonalizm, relatywizm i subiektywizm. W późniejszym okresie 
filozof złagodził nieco wcześniejsze stanowiska, zachowując socjologiczne spojrzenie na „wspól­
notę naukowców”. Dopuszczał już „mikrorewolucje”, porozumienie uczonych przyjmujących 
odmienne paradygmaty oraz bliżej sprecyzował znaczenie terminu „paradygmat”, który w Struktu­
rach rewolucji naukowych występował w około dwudziestu znaczeniach. Zob. J. G. Barbour, Mity. 
Modele. Paradygmaty, tłum. M. Krośniak, Kraków 1984, s. 134-146. W odpowiedzi na krytykę 
Kuhn wyjaśniał, że: „Ilekolwiek ich było, rozmaite użycia terminu paradygmat dzielą się na dwie 
grupy [...]. Termin paradygmat raz ma sens globalny i obejmuje wszystkie zinternalizowane prze­
konania grupy naukowej, a w drugim przypadku wyodrębnia pewien szczególnie doniosły rodzaj 
tych przekonań, czyli podzbiór tych pierwszych”. T. S. Kuhn, Dwa bieguny, tłum. S. Amsterdamski, 
Warszawa 1985, s. 407.

4 Krytykę cogito jako apodyktycznego punktu wyjścia filozofowania można wiązać m.in. 
z Z. Freudem, który, odkrywając triadyczną strukturę świadomości (id, ego, superego), pokazał, 
że treść świadomości nie może być apodyktyczna. W związku z Freudowskim rozróżnieniem 
na świadomość i podświadomość, Tischner wprowadził pojęcie „konscjentywności”, tj. samoświa­
domości.

Z paradygmatem egologicznym wiąże się intemalistyczne podejście do zagadnień 
epistemologicznych, w którym uzasadnianie przekonań nie wykracza poza „ramy” 
cogito, lecz odwołuje się - najogólniej - do aktów i treści aktów żywiącego je pod­
miotu. Ogólnie mówiąc, egologiczny paradygmat badawczy tworzą tzw. filozofowie 
podmiotu, którzy w badaniu samoświadomości posługują się różnymi odmianami 
introspekcji. Punktem wyjścia jest wielorako rozumiany podmiot Ja4. Myślenie cogito



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 191

zatrzymywało się bądź na podmiocie, nie wychodząc poza niego (E. Husserl5), bądź 
szło „na zewnątrz”, w kierunku świata (np. R. Ingarden).

5 Owo nie-wychodzenie w kierunku świata należy rozumieć w sensie redukcji fenomenologicznej, 
polegającej na tym, że „nie robimy użytku” z tezy egzystencjalnej o istnieniu świata, lecz świat jawi się 
podmiotowi Ja jako fenomen (świata), którego sens świadomość konstytuuje.

6 Por. FSE, s. 337.
7 Zob. A. Karoń-Ostrowska, Tischnerowskie spojrzenia..., art. cyt., s. 123.

W paradygmacie dialogicznym osoba nie jest traktowana jako samodzielna sub­
stancja, lecz jako ktoś skierowany na drugiego. Punktem wyjścia tej myśli nie jest 
kartezjańskie cogito, czy tomistyczne doświadczenie bytu jako istniejącego, lecz 
„tworząca” człowieka relacja Ja-Ty, której miejscem jest spotkanie (E. Levinas).

Z paradygmatem egologicznym możemy wiązać wcześniejszą myśl Tischnera, to zna­
czy - od rozprawy habilitacyjnej (1971 r.) do lat osiemdziesiątych. W zbiorze Myślenie 
według wartości już zarysowuje się „horyzont agatologiczny”, w którym Ja spotyka 
innego. Spotkanie jest kategorią dialogiczną. Oczywiście powyższe rozgraniczenie jest 
sztuczne i trudno wskazać konkretnie jakiś moment przełomowy, w którym miałoby się 
dokonać przejście z jednego paradygmatu ku drugiemu. Warto zaznaczyć, że Levinasa 
cytuje Tischner już w Fenomenologii świadomości egotycznej, chociaż można sądzić, że 
w tym okresie nie był mu jeszcze dobrze znany. Ponadto myśl krakowskiego filozofa 
ewoluowała. Rozstrzygnięcia dotyczące aksjologicznego wymiaru bytu ludzkiego zapadają 
na gruncie paradygmatu egologicznego, w którym rozważane jest doświadczenie wartości 
w obszarze Ja somatycznego, Ja jako podmiotu poznania i Ja osobowego. Tutaj także, 
dzięki inspiracji Heideggerowską hermeneutyką widzimy człowieka „rzuconego w świat” 
wartości, w którym dopiero rozumie on siebie, zwłaszcza wobec wartości Sacrum. W tym 
świecie, traktowanym jako „środowisko” (Umwelt), osoba pojmuje siebie poprzez ukon­
stytuowany sens siebie i realizację wartości przedmiotowych. Badania w ramach para­
dygmatu egologicznego doprowadziły Tischnera do wniosku, że kontakt Ja z innym 
otwiera się na płaszczyźnie negacji konkretności egołogicznej, kiedy to podmiot wznosi 
się ku uniwersalności. Trwałą bo opartą na wartości prawdy więź buduje ukonstytuowa­
nie się podmiotu poznawczego6. Jak ukazaliśmy w pracy, warunkiem odczuwania warto­
ści przedmiotowych jest odczucie siebie jako wartości, czyli Ja aksjologiczne. Ta irrealna 
wartość podmiotowa, w pewnym sensie absolutna, stanowi wątek, w którym ogniskuje się 
chyba cała myśl filozofa, ponieważ zarówno w „okresie aksjologicznym”, jak i „agatolo- 
gicznym” odgrywa kluczową rolę. W dramacie człowieka z Bogiem i drugim człowie­
kiem, osoba realizuje wartości, lecz ostatecznie chodzi o usprawiedliwienie człowieka, 
które „dotyka” szczególnie aksjologicznego Ja. W ten sposób Tischner zdaje się powracać 
do punktu wyjścia swego myślenia sprzed lat, czyli egotyczności. Innymi słowy, po 
intelektualnej przygodzie z dialogiką w ostatnim etapie swojej twórczości myśliciel zdaje 
się znowu koncentrować na podmiocie7, ponieważ najistotniejszy dla niego staje się „los” 
Ja - czy osiągnie zbawienie, czy dramat zakończy się „chorobą na śmierć”?



192 Rozdział 5

Na metodologiczno-epistemologiczną stronę myśli Tischnera zwróciliśmy uwagę 
wcześniej, wystarczy więc, jeśli powiemy tylko to, co konieczne. Badania na gruncie 
obu paradygmatów były prowadzone przy zastosowaniu metody fenomenologicznej, 
chociaż jej modyfikacje pewnie by się Husserlowi nie podobały. Zwłaszcza w „okre­
sie agatologicznym”, gdzie dialogika zyskuje pierwszorzędne miejsce w myśli Tisch­
nera: pytając o subiektywne warunki możliwości, posługuje się on metodą, którą 
możemy nazwać quasi-fenomenologiczno-transcendentalną. Zasadniczym problemem 
nie jest pytanie, jak możliwa jest wiedza (sądy syntetyczne a priori - Kant), czy 
konstytucja sensu (Husserl), lecz jak musi być zbudowany człowiek, by być uczestni­
kiem dramatu, czy aby przyjąć łaskę?

Stawiając pytanie o aksjologię krakowskiego fenomenologa w ramach dialogiki 
i egologii, warto powrócić do formuły łączącej, zdaniem Tischnera, punkt wyjścia 
egologii i dialogiki, tj. „wiem, że mnie rozumiesz, więc jesteśmy”8. Wyjście z gene­
tycznego obiektywizmu z jednej strony, a z drugiej - z Husserlowskiego transcenden­
talnego subiektywizmu, w którym dokonuje się przejście od Ja do Ty, gdzie Ty jawi 
się jako alter ego, autor Filozofii dramatu dostrzega w formule: „Wiem, że mnie 
rozumiesz”. Z tym poglądem Tischnera polemizuje J. Bukowski, sądząc, że krakowski 
filozof nie wyzwolił w ten sposób myślenia z objęć Kartezjańskiego cogito. Sprzecz­
ność między transcendentalnym subiektywizmem a obiektywizmem genetycznym nie 
jest możliwa do zniesienia „[...] bez porzucenia cogito, które w obu przeciwstawnych 
koncepcjach pełni równie podstawową rolę: w subiektywizmie rozpoczynamy od 
badania zawartości własnej świadomości i ustawiamy w jej polu innych ludzi, nato­
miast w obiektywizmie rozpoczynamy od stwierdzenia istnienia Innego jako podmiotu 
mej świadomości, pozostajemy w dualizmie podmiotowo-przedmiotowym, niezależ­
nie od tego, jaki inni ludzie wywierają na nas wpływ [...]”9. Można sądzić, że Tisch­
ner był świadomy trudności związanych z myśleniem egologicznym i dialogicznym 
zarazem. Wydaje się, że próba scalenia filozofowania zgodnie z różnymi paradygma­
tami dokonała się faktycznie w innym wątku.

8 Zob. J. Tischner, Przestrzeń obcowania, art. cyt., s. 69 nn.
9 J. Bukowski, Czy ks. J. Tischner przełamuje „ cogito "?, art. cyt., s. 48.

10 Zob. T. Gadacz, Tischnerowskie spojrzenia. Głosy uczniów i przyjaciół, art. cyt., s. 34.

W pierwszym etapie swojej twórczości Tischner był pod dużym wpływem feno­
menologicznej filozofii wartości i jako źródłowe doświadczenie przyjmował doświad­
czenie wartości. Później następuje inspiracja myślą dialogiczną i pojawia się kategoria 
Spotkania, lecz wartości znajdują tam „swoje miejsce” w przestrzeni dialogicznej. 
W Filozofii dramatu Tischner zdaje się odwracać pewien porządek. Otóż, o ile 
w Etyce wartości i nadziei drugi człowiek pojawiał się w perspektywie obiektywnej 
hierarchii wartości, o tyle w Filozofiii dramatu pierwotne jest Spotkanie z drugim 
człowiekiem, które „odsłania” świat wartości10. Jednocześnie wartości zdają się zapo- 
średniczyć relację z innym. W związku z tym pojawia się pytanie o pierwotność: czy 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 193

wartości otwierają na drugiego, umożliwiając Spotkanie, czy też drugi otwiera na 
wartości11. Odpowiedzi na to próbuje udzielić uczeń filozofa, T. Gadacz, kiedy wspo­
minając seminarium u Tischnera, wyznaje: „Pamiętam, jak na jednym z seminariów 
wykładał nam hierarchię wartości u Schelera. Początkowo robił to w duchu Schele- 
rowskim, to znaczy w relacji do uczucia, które odsłania preferencję wartości. Nagle 
dokonał pewnego fundamentalnego zwrotu. Powiedział, że to nie wartości są pierwot­
ne, lecz pierwotna jest obecność drugiego człowieka. To odkrycie jest w jakimś sensie 
oryginalne we współczesnej aksjologii. Zapytajmy w tym miejscu: dlaczego on tego 
zwrotu dokonał? Stało się tak, ponieważ Tischner, zakorzeniony w duszpasterską 
relację z ludźmi, uświadomił sobie, że nie wystarczy powiedzieć innym o tym, że są 
wartości wyższe i niższe. Trzeba najpierw doświadczyć obecności „innego”. Mówił 
o tej obecności dużo wcześniej, zanim zetknął się z ideą Twarzy u Levinasa”12.

11 Por. J. Filek, Tischner - twórca czy naśladowca? Dyskusja panelowa zorganizowana przez Instytut 
Myśli Tischnera, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność..., dz. cyt., s. 165.

12 T. Gadacz, tamże, s.173.
13 Por. J. Filek, tamże, s. 179.
14 Por. K. Tarnowski, tamże, s. 180.
15 Zob. J. A. Kłoczowski, tamże, s. 182.
16 W pracy Filozofia odpowiedzialności XX wieku, J. Filek posługuje się pojęciem paradygmatu 

w nieco innym znaczeniu niż Kuhn. Zdaniem Filka, w historii filozofii możemy wyróżnić trzy zasadnicze 
typy paradygmatów. Starożytność charakteryzuje się paradygmatem przedmiotowym „To , w którym 

Czy próba pogodzenia myślenia egologicznego i dialogicznego była udana, czy też 
jest nie do przyjęcia z powodu mnożących się aporii? Wydaje się, że przejście 
z paradygmatu egologicznego do dialogicznego powoduje pęknięcia w aksjologii. Apel 
o urzeczywistnianie wartości kierują same wartości (jeśli chcesz, możesz), do których 
„natury” należy charakter „powinnościowy”. Apel skierowany jest do Ja aksjologicz­
nego, będącego szczególną, absolutną wartością. Można powiedzieć, że samo Ja 
aksjologiczne jako wartość również się urzeczywistnia, jakoś realizuje przez zabar­
wienia „białych plam”. Ale co z Ja aksjologicznym drugiego człowieka? Jego wartość 
nie może być przeze mnie realizowana13. Dotychczasowa aksjologia jest bezsilna 
wobec realizacji jednej wartości - wartości drugiego. Wydaje się, że pojawienie się 
perspektywy dialogicznej niemoc tę przezwycięża kosztem nowych aporii. Zdaniem 
K. Tarnowskiego, połączenie paradygmatów nastąpiło w idei zbawienia, którego 
człowiek nie może osiągnąć sam, poza sytuacją dialogiczną14. Ja aksjologiczne jawi 
się ostatecznie - parafrazując Heideggera - jako ,ja”, któremu w jego byciu chodzi 
o zbawienie. W związku z powyższym można sądzić, że Tischner ostatecznie nie 
opuścił obszaru egologii. Wracając do Tischnerowskiej inspiracji Levinasem i jego 
koncepcją Twarzy, warto zauważyć, że spotkanie z Innym daje lepsze rozeznanie o Ja. 
Ja konstytuuje się poprzez Ty. Ostatecznie chodzi znowu o Ja15.

Problem myślenia Tischnera w ramach dwóch odmiennych paradygmatów podjął 
podczas V Dni Tischnerowskich J. Filek16, poszukując klucza umożliwiającego przy­



194 Rozdział 5

jęcie propozycji krakowskiego myśliciela17. Elementem wspólnym materialnej etyki 
wartości i dialogiki jest, zdaniem J. Filka, bycie wezwanym. Jest to jednocześnie 
wezwanie (zagadnięcie) diametralnie różne, niesprowadzalne do siebie. Komentator 
Tischnera przypomina, że relacja Ja-Ty, zgodnie z paradygmatem dialogicznym, nie 
dopuszcza żadnego zapośredniczenia. W ujęciu Tischnera wartości mają otwierać lub 
zamykać drogę przed drugim18. Wartości, same w sobie bezsilne, wzywają człowieka 
do urzeczywistnienia ich materii, mówiąc: Jeśli chcesz, możesz”. Z innej strony 
źródłem etyki jest obecność drugiego człowieka, który także mówi: Jeśli chcesz, 
możesz”. Tymczasem relacje człowiek-wartości i człowiek-człowiek różnią się 
diametralnie. Pierwsza jest relacją podmiotowo-przedmiotową, natomiast druga pod- 
miotowo-podmiotową. J. Filek nie widzi możliwości połączenia paradygmatu egolo- 
gicznego z dialogicznym ani w zapośredniczeniu relacji z drugim przez wartości, ani 
w koncepcji aksjologicznego Ja, które w spotkaniu stoi wobec „aksjologicznego Ty”, 
ponieważ w tym drugim przypadku zostaje zniszczony fundament etyki, czyli asyme- 
tryczność relacji Ja-Ty implikująca powinność wobec innego (jestem mu winien 
wszystko). Komentator widzi „miejsce” wartości w sytuacji, kiedy pojawia się Trzeci, 
a wraz z nim konieczność ograniczenia wymiaru substytucji. Wraz z Trzecim przy­
chodzi ład, porządek i sprawiedliwość w sferze wartości19.

dominuje pojęcie prawdy i obiektywność. Czasy nowożytne owocują nowym paradygmatem myślenia, 
tj. podmiotowym „Ja”, jego najistotniejszymi kategoriami zaś są: wolność i subiektywność. Współ­
czesność otwiera rozdział „nowego myślenia” w ramach paradygmatu dialogicznego, w którym centralne 
miejsce zajmuje uczucie oraz pojęcie odpowiedzialności. J. Filek, Filozofia odpowiedzialności XX wieku, 
Kraków 2003, s. 5-7. Ustalenia J. Filka dały asumpt dla podjętego przez A. Bobko problemu nowego 
paradygmatu myślenia, przekraczającego ograniczenia podmiotu i opierającego się na jakiejś formie 
intersubiektywności. Zob. A. Bobko, Myślenie wobec zła..., dz. cyt., s. 329-358.

17 J. Filek, Człowiek wobec wartości, czy wobec człowieka, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], Człowiek 
wobec..., dz. cyt., s. 25-34.

18 Zob. p. 3.3.
19 „Sprawiedliwość polega na powściągnięciu przez Ja jego gotowości oddania wszystkiego 

Drugiemu, powściągnięciu dokonującym się ze względu na Trzeciego, który jest Drugim Drugiego 
i moim Drugim Drugim. Oto miejsce, gdzie wartości są na miejscu. Nie są one i nie mogą być czymś 
pierwszym. Ich usprawiedliwione istnienie zakłada uprzednie doświadczenie Twarzy i przeżycie 
gotowości oddania wszystkiego, łącznie z własnym życiem, Innemu”. J. Filek, Człowiek wobec..., 
art. cyt, s. 32.

20 Świat wartości dotyka tego, co „zewnętrzne” wobec człowieka, natomiast dobro - samego wnętrza 
osoby. „Rozróżniliśmy: wymiar aksjologiczny i wymiar agatologiczny. Wymiar aksjologiczny oznacza 
otwarcie na świat i ludzi, o ile jest tam możliwa realizacja konkretnych wartości. Dzięki wartościom 
obecnym na świecie - a w pewnym sensie również nieobecnym - sprawy tego świata układają się 

Wydaje się, że można spróbować znaleźć jeszcze inne miejsce „połączenia” para­
dygmatów. Właściwie to nie jest jakaś fuzja, lecz równoległe funkcjonowanie para­
dygmatu egologicznego i dialogicznego. Kluczem będzie rozróżnienie przez Tischnera 
dwóch „horyzontów”, w których wydarza się spotkanie, czyli „horyzontu agatologicz- 
nego”20 i „horyzontu aksjologicznego”. Miejscem doświadczenia twarzy, jest horyzont 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 195

dobra („agatologiczny”), który problematyzuje byt drugiego. Doświadczenie twarzy 
nie jest przez nic zapośredniczone, czyli zachodzi w czystej relacji podmiotowo- 
-podmiotowej. „Horyzont agatologiczny”, to miejsce dla zastosowania paradygmatu 
dialogicznego. „Horyzont aksjologiczny” odsłania wartości, które wzywają do urze­
czywistnienia hic et nunc, by zaradzić problematyczności istnienia drugiego. Relacja 
człowiek-wartości jest podmiotowo-przedmiotowa, ponadto doświadczający wartości 
człowiek nie wychodzi poza obszar Ja. W takim przypadku mielibyśmy do czynienia 
z paradygmatem egologicznym. Przyjmując powyższe rozwiązanie, nie zachodzi 
sprzeczność między tezami Tischnera: 1) „Kluczem do etyki jest doświadczenie 
wartości”21; 2) „Kluczem do aksjologii jest spotkanie z drugim”22. Prarelacja Ja-Ty 
inicjuje aktywność moralną człowieka, ponieważ dzieje się coś, co dziać się nie po­
winno - istnienie drugiego jest zagrożone. Doświadczenie i urzeczywistnianie warto­
ści jest wtórne. Wobec tego, wartości nie zapośredniczają Spotkania z innym23.

w konkretny ład: są ważne i mniej ważne, zaszczytne i hańbiące, święte i grzeszne, bliskie i dalekie, 
pożyteczne i szkodliwe, jasne i ciemne itd. Podmiotem angażującym się w ów świat jest Ja aksjologiczne 
- Ja, które jako moc odczuwania i urzeczywistniania określonych wartości, także jest wartością [...]”. 
J. Tischner, „Życie wewnętrzne" osoby, art. cyt., s. 510.

21 Por. EWN, s. 57.
22 Tenże, Myślenie według wartości, art. cyt., s. 485. Por. EWN, s. 88. „[...] drugi, który jest dla mnie 

jakąś świętością, odsłania przed nami całą gamę i hierarchię wartości zakorzenioną w czymś rzeczywiście 
absolutnym”. EAH, s. 456.

23 Cenną uwagę w tym względzie poczynił J. Galarowicz: „Jeśli chodzi o [...] relację między warto­
ściami a człowiekiem wolnym, Tischner widział tylko dwie możliwości: albo wartości nas zniewalają 
gdy ktoś zmusza nas do ich realizacji, albo wartości perswadują. To właśnie jest uproszczenie. Czy to, 
co jest skierowane do mnie od dziecka na ulicy, to perswazja? Otóż nie! Dziecko apeluje do mnie 
w sposób kategoryczny”. J. Galarowicz, Dyskusja, [w:] J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], „Bądź wolność 
twoja’’..., dz. cyt., s. 129. Kontekstem dyskusji była wolność, lecz chodzi tu również o podkreślenie 
„źródła” wezwania. Jest nim drugi.

24 K. Tarnowski, odwołując się do opinii Gadamera, iż relacja miedzy dziełem sztuki a podmiotem 
sztuki nie jest podmiotowo-przedmiotowa sądzi, że jest to relacja „pewnej współobecności, która różni 
się od współobecności Ja z Ty, dlatego jest jeszcze czymś trzecim”. K. Tarnowski, Dyskusja. Część I, 
[w:] Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 74. Oznacza to, że wartości nie muszą być przedmiotowe. 
W odniesieniu do Tischnera jest chyba zasadne mówienie o wartościach przedmiotowych, w odróżnieniu 
od podmiotowej wartości Ja.

Charakteryzując innego, Tischner mówi, iż jest nim ten, z kim możliwe jest wej­
ście w relację dialogiczną Ja-Ty. Znamienne jest, że w dialogu, „o czym mówienia” 
mieści się w ramach intencjonalności, czyli relacji podmiotowo-przedmiotowej, a nie 
podmiotowo-podmiotowej. Drugą z wyżej wymienionych relacji, zamieszkuje ,jak 
mówienia”. W związku z tym, można powiedzieć, że spotkanie wydarza się w relacji 
międzyosobowej, lecz niezapośredniczające zaplecze spotkań stanowi świat wartości, 
z którymi człowiek wchodzi w relację podmiotowo-przedmiotową na drodze intencjo­
nalnej obiektywizacji24. Należy przy tym zaznaczyć, że intuicję wartości odznacza 
emocjonalność obdarzona „mocą” konstytuowania sensu przedmiotowego. Można 



196 Rozdział 5

powiedzieć, że w Spotkaniu wartości są traktowane jako „instrumenty” umożliwiające 
zapobiegnięcie tragedii25.

25 Słusznie zauważa komentator Tischnera, że: „[...] wartości jawią się w świetle doświadczenia, które 
Tischner nazywa doświadczeniem agatologicznym, nie tyle jako wyraz promocji własnej egzystencji - jak 
we francuskiej filozofii refleksji - ile przede wszystkim jako narzędzia niesienia pomocy drugiemu 
człowiekowi dotkniętemu złem, zagrożonemu możliwością tragedii. Dnigi człowiek prosi, wręcz domaga 
się ratunku - domaga się, koniec końców, zbawienia. Wartości to sąjakby ruchome punkty orientacyjne, 
które w świetle prawdy związanej z dobrem mogą pomóc wyjść drugiemu człowiekowi, także zresztą 
mnie samemu, z tunelu zła na światło dzienne. Tenże, Tischner - Twórca czy naśladowca..., art. cyt., 
s. 170.

26 Zwrot ukuty przez J. Filka, który należy rozumieć jako Ja aksjologiczne Innego (drugiego).

Krakowski filozof wyraźnie oddzielał oba „horyzonty”. Można też zaryzykować 
twierdzenie, że „horyzont agatologiczny” i „aksjologiczny” leżą na dwóch niespro- 
wadzalnych do siebie płaszczyznach, dlatego nie dochodzi do fuzji paradygmatów 
egologicznego i dialogicznego, lecz ich równoległej obecności. Jest jeszcze inna, 
wspólna płaszczyzna, mianowicie koncepcja Ja aksjologicznego. Rozpatrując warunki 
doświadczenia wartości, wspomnieliśmy, że koncepcja Ja aksjologicznego była żywa 
w myśli Tischnera w „okresie aksjologicznym”, jak i „agatologicznym”. W Ja aksjo­
logicznym ogniskuje się zarówno doświadczenie wartości w obszarze egotyczności, 
jak i dramat człowieka z drugim, czy dramat religijny. Szczególnym momentem 
splendoru aksjologicznego Ja jest nawrócenie i przezwyciężenie rozpaczy. Umożli­
wiająca wzajemność w sytuacji dialogicznej struktura osoby jako bytu-dla-siebie także 
zakłada Ja aksjologiczne. Struktura ta oznacza, że osoba jest bytem zapośredniczonym 
przez drugi byt-dla-siebie. Zwróćmy jeszcze uwagę na koncepcję miłości. Tischner 
nie poświęcił temu zagadnieniu dużo miejsca. Dla naszych rozważań istotne jest, że 
miłość opiera się na wzajemnym uznaniu aksjologicznego Ja przez Ja i Ty. Powyższe 
krótkie przypomnienie miejsca koncepcji Ja aksjologicznego w myśli krakowskiego 
filozofa pokazuje, że wkroczyła ona na pełnych prawach w myślenie dialogiczne. 
Tischner łączy tutaj myślenie egologiczne (Ja aksjologiczne to najbardziej pierwotne 
doświadczenie egotyczne) z dialogicznym, bowiem Ja aksjologiczne „bierze udział” 
w dialogu.

W tym miejscu można podzielić uwagę J. Filka, że oparcie dialogu o Ja aksjolo­
giczne i „Ty aksjologiczne”26 niweczy etykę zasadzającą się na doświadczeniu Twarzy 
z jej niesymetrycznością relacji powinności (Levinas), zakładając „równość” i spra­
wiedliwość pomiędzy aksjologicznym Ja i Ty. Należy jednocześnie zaznaczyć, że jest 
to sprzeczność, która pojawia się nie tyle w odniesieniu do dialogiki, ile do koncepcji 
Levinasa. Zważywszy na to, że Tischner odniósł się do Levinasowskiej koncepcji 
zakładnika negatywnie, upatrując w niej rys bycia-przeciwko-sobie, można przyjąć, że 
obecność Ja aksjologicznego, jako istotnego dla koncepcji dramatu, stanowiło orygi­
nalne połączenie dialogiki i myślenia egologicznego. Można powiedzieć, że w kon­
cepcji Ja aksjologicznego krakowski fenomenolog zaprasza doświadczenie siebie 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 197

jako wartości do dialogu. To, że doświadczenie siebie jako wartości jest najbardziej 
pierwotnym doświadczeniem egotycznym, nie oznacza, że nie może być zapośredni- 
czone przez drugiego. Tak się dzieje na przykład w relacji uwodzenia. Ja aksjologicz­
ne ogranicza się do doświadczenia, które można nazwać „Ja estetycznym”. Także 
bycie-przeciwko-sobie, sugestywnie wyrażone w Liście od nieznajomej pokazuje to 
zapośredniczenie wartości Ja przez drugiego.

5.2. Krytyka wizji wartości

Próbę krytycznego spojrzenia na aksjologiczne ustalenia Tischnera należy poprze­
dzić pytaniami, które w jakiejś mierze zarysowałyby ewentualną niespójność jego 
aksjologii. Tischner przytacza hierarchię wartości w ujęciu M. Schelera w wielu 
miejscach27, by w drugim, „agatologicznym etapie” swej twórczości, wyrwać dobro28 
spośród wartości duchowych i umieścić w sferze sacrum, a raczej sanctum29. Można 
odnieść wrażenie, że pojęcie dobra w myśli Tischnera jest niejednoznaczne. Czy 
klasyczna triada dobra, prawdy i piękna to tylko pojęcia ogólne, idee posiadające swe 
desygnaty w jednostkowych dobrych czynach, pięknych pejzażach i prawdziwych 
sądach (umiarkowany realizm pojęciowy), czy wartości duchowe w Schelerowskiej 
hierarchii wartości, a może fenomeny spierających się o pierwszeństwo transcenden- 
taliów? Czy Schelerowska hierarchia wartości „obowiązuje” jeszcze w „okresie aga­
tologicznym”? W Etyce wartości i nadziei oraz Sporze... Tischner nazywa wartością 
człowieka, a nawet Boga. Czy można mówić, że zarówno Bóg, jak i człowiek jest 
irrealny, choć obiektywny? Pytania można by mnożyć. Wydaje się jednak, że Tischner 
miał jakieś rozumienie wartości, które nie prowadziło do aporii przebijających przez 
rozstrzygane wyżej kwestie.

27 Zob. np. J. Tischner, Wartości etyczne i ich poznanie, art. cyt., s. 629-646 oraz: EWN, s. 53-149.
28 Przypomnijmy, że ogólnie prawdę, dobro i piękno „umieścił” Tischner wśród wartości duchowych 

według hierarchii wartości Schelera.
29 Tischner rozróżniał między sacrum a sanctum. O ile sacrum „było zależne” od subiektywnej świa­

domości, o tyle sanctum miało charakter bezwzględny.

W pierwszej kolejności spróbujmy odpowiedzieć na pytanie najważniejsze, doty­
czące aktualności aksjologicznych ustaleń Tischnera w „agatologii”. Można powie­
dzieć, że w Sporze o istnienie człowieka ostateczne odpowiedzi na postawione przez 
Tischnera filozoficzne pytania mają charakter teologiczny. Nie powinno to dziwić, 
skoro były poszukiwane na płaszczyźnie myślenia religijnego, którego charakterystyki 
dokonał Tischner w zbiorze Myślenie według wartości. W związku z powyższym, 
warto postawić pytanie, czy myślenie według wartości zostaje przez Tischnera zupeł­
nie porzucone, czy też zeszło tylko w cień, zachowując swoją ważność? Droga do­
świadczenia wartości miała przebiegać przez preferencyjność spraw ważnych i nie­



198 Rozdział 5

ważnych, itd. To „ważność dla mnie” odsłania świat wartości. Można wstępnie zary­
zykować twierdzenie, że aksjologia Tischnera potrafiłaby się obejść bez Schelerow- 
skiej hierarchii wartości i nawiązania do ustaleń aksjologicznych Ingardena. Na orbi­
cie Dobra (horyzont agatologiczny) zamiast wartości, mogłyby się znaleźć po prostu 
ważne sprawy, cele cząstkowe - jako środki do usprawiedliwienia istnienia. Proble­
matyka wartości, z pewnymi niejasnościami, o których za chwilę powiemy, zdaje się 
komplikować spójność myśli Tischnera. Może gdyby zamiast mówić o realizacji 
w wartości, można by mówić o osiągnięciu konkretnego celu, spełnieniu aktu moral­
nego, np. spłaceniu długu?

Przejdźmy do sprawy aktualności aksjologii w „agatolologii”. Pośrednią odpo­
wiedź na to pytanie wskaże określenie stosunku dobra do bytu. Autor Sporu... pisze: 
„Odkryciu wymiaru uczestnictwa w dobru zagraża uprzedmiotowienie w wartości. Od 
dłuższego już czasu utrzymuje się w filozofii dążenie do zastąpienia pojęcia dobra 
pojęciem wartości. Usiłuje się w ten sposób przybliżyć dobro doświadczeniu fenome­
nologicznemu. Czy jednak cel ten został osiągnięty? W istocie tym, co się osiąga, jest 
estetyzacja dobra: dobro sprowadzone do porządku wartości staje się wartością este­
tyczną”30. Spróbujmy rozjaśnić te krytyczne pod adresem aksjologii słowa. W kwestii 
zagadnienia relacji dobra i bytu myśl Tischnera nie jest dość jasna. Filozofia dramatu 
oddzielała problematykę bytu (ontologię) od problematyki dobra (agatologii). Kra­
kowski filozof, posługując się metodą fenomenologiczną, rozjaśniał doświadczenie 
dobra, podobnie jak prawdy i piękna, nie zmierzając ku tworzeniu definicji. Wobec 
powyższego trudno mówić o jakiejś ontologii dobra u Tischnera. Wydaje się nawet, 
że założenia filozofii dramatu takie przedsięwzięcie utrudniają. W Filozofii dramatu, 
a zwłaszcza w Sporze o istnienie człowieka, aksjologia stoi gdzieś w cieniu agatologii, 
ponadto filozof w kwestii stosunku dobra do wartości wypowiada się bardzo skąpo. 
Mimo to, warto podjąć próbę choćby przybliżającego określenia tej relacji.

30 SOIC, s. 177.

Można sądzić, że „myślenie według dobra” jest fundamentem dla „myślenia we­
dług wartości”. Wartości są wartościami nie z racji ich istoty, lecz dzięki Dobru, 
które nimi „rządzi”. W tym kontekście warto pokusić się o stwierdzenie, że ustalenia 
aksjologiczne Tischnera zachowują swą ważność i są uzupełnione o „agatologię” - 
obszar tego, co ostatecznie nadaje wartościom sens. Wartości znajdują swoje miej­
sce na orbicie swego źródła, tj. Dobra. Ujęcie zbawiającego Dobra jako osobowej 
wartości jakoś odnosi się do ontologii lub lepiej: preontologii. Jeden z komentato­
rów myśli Tischnera zauważa, że: „[...] nie jest tak, by dobro posiadało jakiekol­
wiek uzasadnienie - nie w sferze aksjologii - jakoby aksjologia udzielać miała 
dobru czy złu sensu przez wgląd na miejsce przynależne kategorii stanowiącej 
logiczne odniesienie dla wszelkich zjawisk angażujących wartości (bądź antywarto- 
ści). Jest odwrotnie. To nie aksjologia - traktowana jako teoretyczne zaplecze war­
tości - „umożliwia” dobro i zło, lecz transcendentne Dobro pozwala aksjologii 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 199

obronić jej sens . Relację między Dobrem a wartościami oddaje w jakieś mierze 
metafora światła32. Dobro, które jest poza bytem i niebytem, jest „nie z tego świata” 
(meta-fizyczne), „świeci” światu wartości. Wartości są w świetle dane przedmioto­
wo: piękno — ku podziwowi, wartości moralne ku realizacji itd. Bez „horyzontu 
agatologicznego” (światła) wartości nie byłyby człowiekowi widoczne. Jak już 
zostało powiedziane, Tischner wyraźnie rozgranicza poziomy aksjologiczny i aga- 
tologiczny. Teraz zobaczmy to na przykładzie analizy wstydu jako zasłony. Wsty­
dząc się, człowiek chroni godność, wartość aksjologicznego Ja. Podmiot wstydu 
sądzi, że lepiej jest ukryć tę wartość, niż narażać na zniszczenie od spojrzenia dru­
giego. Wstyd to zasłona. Filozof pisze: „Jaka więc zachodzi różnica między zasłoną 
a twarzą? Nie jest to różnica ilościowa, lecz jakościowa, ściślej - różnica poziomów 
zjawiania się: zasłona ma sens jedynie na poziomie aksjologicznym, twarz na po­
ziomie agatologicznym”33. Świat wartości dotyka tego, co „zewnętrzne” wobec 
człowieka, natomiast dobro - samego wnętrza osoby. Wskazaliśmy na ten aspekt 
przy okazji rozgraniczenia dwóch „horyzontów”. Można więc zasadnie powiedzieć, 
że ustalenia aksjologiczne zachowują swoją ważność w „agatologicznym etapie” 
twórczości Tischnera.

31 W. Glinkowski, Miejsce spotkania w myśli filozoficznej J Tischnera, [w:] M. Potępa [red.], Księga 
pamiątkowa..., dz. cyt., s. 183.

32 W kontekście piękna porównanego do światła, Tischner pisze: „Światło umożliwia widzenie, choć 
samo pozostaje niewidzialne. Widzenie to jest szczególne. Nie jest zwykłym odbijaniem rzeczy i zdarzeń 
według przysługującego im porządku, lecz odbijaniem preferencyjnym, wedle jakiejś hierarchii wartości . 
FD, s. 117.

33 Tamże, s. 74.
34 Zdaniem K. Tarnowskiego, można mówić o trzech znaczeniach dobra u Tischnera. Pierwsze, to 

„światło dobra”, dzięki któremu można spostrzec, że jest coś, czego być nie powinno (problematyzacja 
bytu Drugiego). Tak rozumiane dobro ma status transcendentalny. W znaczeniu drugim, dobro jako dobro 

Dialogik z Krakowa modyfikuje rację zobowiązywania wartości. Oczywiście, 
afirmacja wartości płynie ze wspaniałomyślności, moc zobowiązująca z ich „warto­
ściowości”, lecz ostateczną podstawą wartości jest Dobro. Samo słowo „dobro” (pisa­
ne wielką lub małą literą) pada w pismach Tischnera w różnych kontekstach, zdaje się 
być niejednoznaczne. Autor mówi o wartościach, których ogólną nazwą są określenia 
prawdy, dobra i piękna, w innym miejscu wymienia dobro jako jedną z wartości 
w akceptowanej przez siebie hierarchii wartości Schelera, to znowu „horyzont agato- 
logiczny” jest wyznaczony przez Dobro. W końcu dramat człowieka to dramat 
z Bogiem, który jest nazywany Dobrem, a nawet Wartością. Brak jednoznaczności 
w terminologii i konsekwencji w myśleniu aksjologiczno-agatologicznym Tischnera 
jest pozorny. Z pewnością nie można utożsamiać Dobra określającego „horyzont 
agatologiczny” i dobra jako wartości etycznej czy transcendentalium. Dobro pisane 
wielką literą odnosi się do Absolutu Dobra34. Aby ten problem stanął w jaśniejszym 
świetle, należy podjąć próbę uściślenia rozumienia wartości przez Tischnera.



200 Rozdział 5

Można sądzić, iż filozof nie był do końca konsekwentny w posługiwaniu się termi­
nem: „wartość”. Poruszamy tu zagadnienie trudne do uchwycenia. Otóż nie zapropo­
nował żadnej definicji wartości, twierdząc, że jej stworzenie jest zadaniem stojącym 
przed aksjologią. Nie oznacza to jednak, że jakimś rozumieniem tego terminu się nie 
posługiwał. Jak było ukazane w rozdziale drugim, Tischner odwoływał się do koncep­
cji von Rintelena35. Krakowski fenomenolog nie był zainteresowany poszukiwaniem 
ustaleń na gruncie aksjologii szczegółowej ani ogólnej, lecz koncentrował się na 
przeżyciu (doświadczeniu) wartości i ich roli w budowaniu osoby. Należy zauważyć, 
że Rintelena rozumienie wartości niezupełnie koresponduje z ujęciem choćby Schele­
ra, według którego wartości istnieją idealnie. Zasadne wydaje się twierdzenie, że 
nierzadko mówiąc o wartości, posługiwał się Tischner tym terminem w znaczeniu 
potocznym36. Gdyby przyjąć powyższą tezę, nie wzbudzałoby kontrowersji mówienie 
o Bogu czy człowieku jako wartości. Nie rodziłby się już problem odniesienia do osób 
założenia Tischnera, iż wartości są irrealne i obiektywne.

realne, które ma zaradzić grożącemu Drugiemu złu, jest tożsame z urzeczywistnianymi wartościami. 
Trzecie znaczenie to dobro utożsamione z Absolutem Dobra - Bogiem. Całe myślenie Tischnera należy 
widzieć w perspektywie dobra w tym trzecim znaczeniu. K. Tarnowski, Dyskusja. Część II, [w:] 
J. Jagiełło, W. Zuziak [red.], Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 152-153.

35 Dla większej przejrzystości wywodu warto powtórnie zacytować tekst, który Tischner nazwał 
„określeniem przybliżającym” wartość: „Gdy mówimy o wartościach, chodzi nam o możliwą do zobiek­
tywizowania jakościową, sensowną treść, która zostaje potwierdzona w jakiejś postawie jako cel świa­
domego lub nieświadomego dążenia i może być w jakimś stopniu urzeczywistniona (wartość realna). Na 
mocy swej wewnętrznej zawartości (własnej wartościowości) może ona być w sposób zobowiązujący 
przyporządkowana jakiemuś innemu porządkowi (wartości relacjonalne, wartości użytecznościowe)”. 
J. Tischner, Wartości etyczne..., art. cyt., s. 638-639.

36 Na takie rozumienie wartości naprowadza wypowiedź K. Tarnowskiego: „[...] jeżeli z Twarzy 
Innego płynie Ty mnie nie zabijesz - choć uświadamiamy sobie bez trudu, że jednak właśnie mogę zabić 
- to mój akt pozostawienia Innego, Drugiego, przy życiu wynika stąd, że Drugi jest dla mnie cenny, jest 
całkiem szczególną wartością. Jeżeli ktoś nie chce używać terminu wartość, może stosować termin 
godność: nie zabiję, ponieważ dostrzegam w Drugim jego godność, która mi nie pozwala go zabić. To, co 
stanowi istotny sens wartości, to znaczy ich zobowiązywalność odkrywana w pewnym konkrecie, jest 
szczególnie intensywne w przypadku obecności drugiego człowieka”. K. Tarnowski, Dyskusja. Część I, 
[w:] Człowiek wobec wartości, dz. cyt., s. 74. Intuicja filozofa jest trafna, ale warto dodać, że takie 
spojrzenie na wartość nie koresponduje z wizją Schelera, do którego odwoływał się Tischner. Rozbież­
ność między wartością w rozumieniu potocznym, a ostrym pojęciem wartości funkcjonującym u przed­
stawicieli fenomenologicznej materialnej etyki wartości, która u Tischnera się pojawia, jest implicite 
zawarta w polemice J. Filka z K. Tarnowskim, której fragment wyżej zacytowaliśmy. Zob. Tamże, 
s. 74-76.

37 Słusznie zauważa Z. Dymarski: „Józef Tischner [...] ma świadomość, że sprawa uznania obiektywnej 
hierarchii wartości budzi wiele kontrowersji i pozostawia w Sporze o istnienie człowieka tę kwestię 
bez rozstrzygającego rozwiązania”. Z. Dymarski, Dwugłos o złu..., dz. cyt., s. 26.

Przyjęcie obiektywności wartości jest problematyczne, ponieważ trudno znaleźć 
w pismach Tischnera uzasadnienie tej tezy37. Ponadto rodzi się pytanie o kryterium 
określenia wszystkich typów wartości, m.in. estetycznych, etycznych, poznawczych.



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 201

Wartości horyzontalne nie są „do realizacji”, lecz to w „w ich imię” dokonuje się 
czynu. Z kolei wartości estetyczne mogą być zrealizowane (ucieleśnione) w dziele 
artystycznym. Możliwość realizacji jednych wartości a niemożliwość innych nie może 
być przypadkowa. W związku z tym narzuca się pytanie o uwarunkowania tych moż­
liwości (realizacji jednych wartości, a innych tylko osiągnięcie) w obszarze irrealno- 
ści, związki istotowe między wartościami itd. Niestety, w tym kierunku swoich badań 
Tischner nie rozwijał. Jeżeli wartości są irrealne, to znaczy, że istnieją poza czasem. 
Jednak z chwilą realizacji (urzeczywistnienia wartości), jak sądził Ingarden, należy 
brać pod uwagę to, że wartości zaczynają istnieć w czasie. Mówi nam o tym samo 
słówko: „urzeczywistnianie”, czyli wartości stają się jakoś Rzeczywiste”. Zgodnie 
z fenomenologiczną materialną etyką wartości, urzeczywistniane są nie wartości jako 
takie, lecz ich materia38. To w tym kontekście należy rozumieć pogląd Tischnera, że 
horyzontalnej wartości prawdy czy sprawiedliwości nic nie zagraża. Zwróćmy uwagę 
na inne problemy postawione na wstępie.

38 Odmienny sposób istnienia wartości (poza-czasowe i nieprzestrzenne, według Schelera idealne) 
i rzeczywistości (czasowo-przestrzenna i realna) uniemożliwia, ściśle rzecz biorąc, realizację samej 
wartości, ponieważ oznaczałoby to najpierw unicestwienie idealnego sposobu istnienia, a następnie 
„obdarowania” wartości istnieniem realnym. W związku z tym, wartość straciłaby swoją tożsamość. 
Ponadto, ontologicznie zmiana sposobu istnienia jest niemożliwa. Por. W. Stróżewski, W kręgu wartości, 
dz. cyt., s. 66.

39 „Spotkanie drugiego człowieka w jego tragiczności otwiera naszą świadomość na świat obiektyw­
nego dobra i zła, obiektywnych wartości i antywartości — obiektywnych, bo wkorzenionych w realne 
ludzkie tragedie”. J. Tischner, Sztuka etyki, art. cyt., s. 367.

40 „Wartości jakiegokolwiek rodzaju są zawsze wartościami czegoś (von etwas) lub wartościami na 
czymś (an etwas) bądź - jeszcze inaczej mówiąc — wartościami, które są ufundowane w czymś (in etwas). 
R. Ingarden, Książeczka o człowieku, dz. cyt., s. 182.

41 „[...] wydaje się, iż nie można z góry posiadać jakiegoś jednego sposobu poznania (jednego rodzaju 
doświadczenia) dla wartości wszystkich możliwych odmian”. W. Cichoń, Świat wartości i sposoby jego 

poznawania, art. cyt., s. 169.

Wróćmy jeszcze do kwestii uzasadnienia obiektywności39 wartości. Wydaje się, że 
krakowski filozof przyjął przedmiotowość wartości jako pewnik, nie troszcząc się 
o wykazanie słuszności tego przekonania. Trudno przyjąć, że wartości są obiektywne 
z tego tytułu, że „są zadane”, na drodze intuicji, skoro Tischner de facto nie wychodził 
w badaniach aksjologicznych poza konscjentywność Ja. Nie dokonał się „ruch” po­
znawczy ku światu, jak np. u Ingardena, który badania wartości zaczynał od wartości 
ucieleśnionych w wartościowych przedmiotach40. Nie jest wykluczone, że różne 
wartości (np. moralne, witalne, poznawcze, hedonistyczne) istnieją w odmienny 
sposób. W związku z tym, różny może być do nich dostęp poznawczy41. W tym kon­
tekście można postawić pytanie, czy wszystkie są odczuwane na drodze intuicji emo­
cjonalnej, jak chce Tischner? Teza krakowskiego filozofa, iż wartości są irrealne 
i obiektywne dotyczyłaby aksjologii szczegółowej, traktującej o wartościach moral­
nych. Jak wiemy, Tischner nie parał się zagadnieniami aksjologicznymi w taki sposób, 



202 Rozdział 5

jak choćby przedstawiciele fenomenologicznej materialnej etyki wartości. Swoiste 
patrzenie na „będące w sporze” transcendentalia, pewne ich ożywienie w filozofii 
dramatu, wyakcentowanie roli piękna (zwłaszcza w relacji uwodzenia), które przecież 
wartością etyczną nie jest42, zdaje się wykluczać uznanie twierdzenia o irrealności 
i obiektywności wartości za tezę przynależną do aksjologii szczegółowej. W związku 
z doświadczeniem wartości rodzi się pewna wątpliwość: na ile myślenie preferencyjne 
przysługuje jako cecha formalna samemu myśleniu, a na ile odsłania hierarchię 
obiektywnych wartości. Jeden z komentatorów aksjologicznej myśli krakowskiego 
filozofa uważa, że: „U Tischnera albo trzeba założyć, że istotą aktów preferencyjnych 
jest posługiwanie się gotową już, a przez Tischnera później opisaną hierarchię warto­
ści, albo też przyjąć, że preferencyjność jako cecha formalna zachowań jest tak uni­
wersalna, że permanentnie obecna - w unoszeniu palca w górę np. dokonała się prefe­
rencja na rzecz tego ruchu, a nie zgięcia w dół - ale pojęcie tak uniwersalnej treści nie 
tłumaczy niczego .

42 Pomijamy tu prawdę, która w ujęciu Tischnera - rozumiana jako prawdomówność - jest wartością 
etyczną.

43 K. Rudzińska, Filozofia wartości J. Tischnera, art. cyt., s. 33.
44 Tischnera doświadczenie wartości na drodze intuicji emocjonalnej jest naznaczone irracjonali­

zmem. Należy jednak uściślić, że poznanie irracjonalne nie musi być antyracjonalizmem. Oznacza ono 
poznanie docierające do dziedzin, których poznanie racjonalne nie dosięga. Por. A. B. Stępień, Wstęp 
do filozofii, Lublin 1976, s. 111.

Mankamentem aksjologii Tischnera jest nie ustosunkowanie się do argumentów 
przeciw obiektywizmowi w etyce. Odrębnym zagadnieniem jest tu kontynuowanie 
przez fenomenologię tradycji wątpienia kartezjańskiego jako punktu wyjścia do uzy­
skania pewnej wiedzy (redukcja fenomenologiczna). Epistemiczny rodowód fenome­
nologii, w tym materialnej etyki wartości, suponują problem przezwyciężenia duali­
zmu idealnego świata wartości i realnie istniejącego. Wprawdzie w myśl fenomeno­
logii intuicja44 różnego typu - zależnie od rodzaju przedmiotu, miała stanowić źródło 
wiedzy, w którym ujęcie poznawcze jest adekwatne do jego przedmiotu, to w przy­
padku Tischnera zagadnienie poznania (doświadczenia) wartości problematyzują 
konieczne do spełnienia warunki: niezaburzony zmysł rzeczywistości, otwartość na 
świat, itd. Rodzi się bowiem problem, kiedy doświadczamy wartości „obiektywnie”, 
w sensie - bez iluzji, prawdziwie, a kiedy jest to tylko subiektywne przekonanie. Jak 
wiemy, Tischner postulował oparcie etyki na obwarowanym wspomnianymi warun­
kami źródłowym doświadczeniu wartości w Spotkaniu z innym.

Można powiedzieć, że spełnienie warunków „prawdziwego” doświadczenia (od­
czucia) wartości jest zdolny ocenić jedynie stojący z boku „bezstronny obserwator”. 
Wątpliwe jest bowiem, by „człowiek z kryjówki”, spętany zalęknioną wolnością, 
którego zmysł rzeczywistości jest zaburzony, mógł sam zweryfikować swoją „nie- 
czułość” na wartości. Jeśli przyjmiemy, jak chciał Tischner, że przed subiektywizmem 
przekonań ma chronić drugi, podaj emy tym samym w wątpliwość apodyktyczność 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 203

odczucia wartości. W związku z tym rodzi się pytanie, kim miałby być ten „bezstron­
ny obserwator”? Jeśli przyjmiemy, że drugi, to nie możemy wykluczyć, iż on także 
ulega iluzji. Tischner mówił o dość tajemniczym „trzecim”45, tym, który jest m.in. 
adresatem kłamstwa. On wie „najlepiej”. Może w nim należałoby szukać gwaranta 
apodyktyczności doświadczenia wartości? Jednym słowem, wkraczamy na drogę 
sporu o źródła poznania. Nie chcemy go tu rozwijać, ani tym bardziej rozstrzygać. 
Powiemy tylko tyle, że szukanie w drugim tego, co może uwolnić Ja z oków iluzji, 
zdaje się prowadzić do błędu petitio principii. Powyższy dylemat rodzi się na gruncie 
znamiennego dla fenomenologii braku zaufania do naturalnego, spontanicznego 
doświadczenia, przy czym nie należy tej kwestii mylić z oparciem nauki o wiedzę 
potoczną. W kontekście tego, co powiedzieliśmy, można zapytać, czy skoro w odczu­
ciu wartości zarówno Ja, jak i Ty może ulec iluzji, nie obejmuje ona także tego, że 
wartości są obiektywne? Całe zagadnienie podnosi jeszcze problem iluzji zła udające­
go dobro, przed którą chciał nas uchronić Tischner. Komplikuje się równocześnie 
sprawa odpowiedzialności. Jak twórca filozofii dramatu mawiał, historia pokazała, że 
człowiek potrafił dobrze tańczyć, lecz w takt niewłaściwej muzyki, czyli kierując się 
Kantowskim poczuciem obowiązku (imperatywem kategorycznym), czynił zło. Można 
tutaj przewrotnie zapytać: cóż z tego, że urzeczywistniamy materię wartości, skoro 
mogą one być antywartościami (wartościami negatywnymi)? Można powiedzieć, że 
w ogóle przyjęcie intuicji emocjonalnej jako organu poznawczego wartości wprowa­
dza w sytuację etyczną pewien dramatyzm. Tischner głosi, że w konkretnej sytuacji 
etycznej nie sięgamy ku pamięci w poszukiwaniu normy, którą należy zastosować (na 
marginesie, jest to - zdaniem Tischnera - tylko udawanie moralności), lecz polegamy 
na wyczuciu wartości. Załóżmy pewną sytuację. Oto w spotkaniu drugiemu zagraża 
zło, przy czym drugi jest zło-czyńcą, z którego ręki spotkała mnie krzywda. Wiem, że 
„trzeba coś zrobić” („horyzont agatologiczny”), ponieważ byt drugiego jest proble­

45 Zagadnienie „trzeciego” nie jest u Tischnera do końca jasne. Filozof mówi o nim w kilku tekstach. 
W Etyce wartości i nadziei ujmuje go jako „niewygodnego świadka”: „[...] kto jest owym świadkiem? 
Niekiedy wydaje się, że jest nim trzeci człowiek, który nie wiadomo skąd się wziął, widział, domyślił się 
i może wszystko ogłosić. Najczęściej jednak ma nim być Bóg. [...] Świadek jest nieugięty, milczący, 
pełen wyrzutu. Nic więc dziwnego, że główny wysiłek człowieka, który chciałby się oczyścić z winy, 
zmierza w kierunku przekonania o swej niewinności domniemanego świadka". (EWN, s. 107—108). 
W Filozofii dramatu Tischner określa go: „Ten”. „Trzeci” jest adresatem kłamstwa (por. FD, s. 149). 
W artykule napisanym po opublikowaniu Sporu o istnienie człowieka, Tischner wyjaśnia, że „tego 
trzeciego” należy rozumieć jako „bezstronnego obserwatora”, kogoś analogicznego do Husserlowskiego 
Ja transcendentalnego, czyli Ja na trzecim stopniu refleksji (pierwsze dwa, to Ja anonimowe i Ja świato­
we). Por. FSE, s. 315. „Myślę, że Husserl nie zauważył, iż wyłonione na drugim i trzecim poziomie Ja nie 
jest już Ja i nie jest tym bardziej Ty, lecz jest Nim; oto On, który na nowszych piętrach refleksji staje się 
obiektywnym obserwatorem Ja i jego-mojego-świata. Ja jako Ja i Ty jako Ty nigdy nie mogą być obiek­
tywnymi obserwatorami czegokolwiek, ponieważ uniemożliwia im to ich egoizm i ich indywidualizm. 
Stają się nimi dopiero pod warunkiem, że wyłonią z siebie Jego-Onego, który jest zdolny zobaczyć świat 
od trzeciej strony”. Tenże, Inny, art. cyt., s. 26.



204 Rozdział 5

matyczny. Przejdźmy do drugiego „horyzontu”, aksjologicznego. Okazuje się, że 
dojmującym doświadczeniem nie jest wyczucie wartości, które hic et nunc trzeba 
zrealizować, lecz przenikający osobę lęk „zagłuszający” wszelkie uczucia. Sytuacja ta 
jest być może hipotetyczna. Tischner odpowie, że mamy tu do czynienia z zaburze­
niami zmysłu wartości (lęk spycha człowieka do kryjówki). Jak się zachowam? Poło­
żenie jest iście dramatyczne. Zwróćmy uwagę, że - przykładowo - człowiek Kanta 
w tej sytuacji idzie prostszą drogą. On nie miałby problemu - imperatyw kategoryczny 
jest ślepy na uczucia. Zanim dojdzie do spotkania z drugim, imperatyw Już jest”, 
wprawdzie tylko formalnie, to jednak określa (bez względu na uczucia) sposób bycia. 
Tischner zarzuca Kantowi formalizm - imperatyw nie mówi, co konkretnie należy 
czynić. Warto jednak zadać pytanie: czy człowiek Kanta chce, by normą powszechną 
stała się ucieczka od pomocy potrzebującemu, zwłaszcza gdyby potrzebującym był 
on sam? Powyższy przykład ilustruje dwie trudności. Pierwszą możemy umieścić 
w kontekście problematyczności apodyktycznego i adekwatnego, apriorycznego 
- w znaczeniu fenomenologicznym46 - poznania bezpośredniego. Następna leży 
w trudności możliwości poznania drugiego. Dla Husserla, drugi jest konstytuowany 
jako Inny w transcendentalnym ego47. Jeśli intersubiektywność poznania nie ma być 
dogmatyczna, to winna być ufundowana na możliwości poznania drugiego Ja48. 
W tym względzie utrzymanie stanowiska zarówno E. Husserla, jak i J. Tischnera nie 
jest wolne od trudności.

46 Należy pamiętać, że poznanie aprioryczne u fenomenologów nie ma znaczenia stricte Kaniowskie­
go i nie oznacza braku, jakiegoś uprzedniego doświadczenia, lecz niezależność wartości poznania od tego 
doświadczenia.

47 Zob. E. Husserl, Medytacje kartezjańskie, tłum. A. Wajs, Warszawa 1982, s. 225.
48 Zob. R. Ingarden, O poznawaniu cudzych stanów psychicznych, [w:] tenże, U podstaw teorii 

poznania, Warszawa 1971, s. 420-427.
49 Por. tenże, Wykłady z etyki, dz. cyt., s. 340-346.
50 Zob. I. Dec, Czy tylko fenomenologia egzystencjalna człowieka?, art. cyt., s. 321-326. Autor wska­

zuje na niewystarczalność fenomenologii w wyjaśnianiu faktu ludzkiego. Fenomenologia Tischnera 
dociera m.in. do tych aspektów bytu ludzkiego, na które tomizm jest ślepy, ujmuje prawdę o człowieku, 
lecz nie jest to spojrzenie jedyne. Brak rozważań metafizycznych grozi popadnięciem filizofii w reduk- 
cjomizm i dogmatyzm.

Jak pokazaliśmy w pracy, Tischner przyjął (z pewnymi zastrzeżeniami) Schlerow- 
ską koncepcję hierarchii wartości, jakby nie zważając na to, co mieli do zarzucenia 
pionierowi fenomenologicznej materialnej etyki wartości choćby Hartmann czy Ingar­
den. Pierwszy wykazał, że niewystarczające jest ujęcie wartości pozytywnych i sko­
relowanych z nimi wartości negatywnych, lecz należy uwzględnić tzw. moc wartości. 
Mistrz Tischnera natomiast wskazał, że kryteria wysokości hierarchii wartości są 

• • 49niewystarczające .
Niewątpliwie na aksjologicznych rozważaniach Tischnera kładzie się cieniem brak 

osadzenia tej myśli w klasycznie rozumianej metafizyce50. Wiemy, że krakowski 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 205

filozof wcale sobie takiego zadania nie stawiał, sądząc, że ontologia jest wobec pro­
blemu człowieka bezsilna. Nie zmienia to jednak faktu, że osoba jako byt-dla-siebie 
i podmiot dramatu suponuje nie tylko pytania o warunki możliwości przyjęcia łaski itp., 
lecz także, parafrazując Ingardena, ontyczne51 podstawy bytu-dla-siebie. Zdaje się, że 
w odpowiedzi na pytanie o podstawy doświadczenia wartości nie można pominąć ani 
antropologii, ani teorii bytu i związanego z nią pytania o źródła rzeczywistości52. Być 
może Tischner nie wchodził w ontologię w poszukiwaniach aksjologicznych m.in. 
dlatego, że oparta o ontologię Ingardenowska aksjologia dała sporo wyników nega­
tywnych. W twórczości Ingardena aksjologia, ze względu na ilość poświęconego 
miejsca, stanowiła dziedzinę marginalną. Zastosowanie wypracowanej na gruncie 
ontologii siatki pojęć, takich jak: sposób istnienia przedmiotu (wymiar egzystencjalny) 
materia (wymiar materialny - jakościowe uposażenie przedmiotu jako pewnej postaci 
bytu), forma (wymiar formalny), zaowocowało aksjologią negatywną - wiedzą o tym, 
czym wartości nie są53. Jak wspomnieliśmy w pracy, Ingarden nie znalazł dla wartości 
sposobu istnienia spośród ustalonych na gruncie ontologii: istnienia realnego, inten­
cjonalnego i idealnego54. Problem potęguje się, zważywszy na możliwość różnego 
sposobu istnienia różnych wartości, np. etycznych, estetycznych. Same rodzaje warto­
ści nie są także jasno wyodrębnione - do tego - zgodnie z rzetelnością i ścisłością 
myślenia Ingardena, trzeba byłoby poznać formę poszczególnych typów wartości.

51 Pomijamy tu rozróżnienie między ontologią a metafizyką. Tischner często używał tych terminów 
zamiennie.

52 Postulowane osadzenie aksjologii w antropologii w ujęciu klasycznym realizuje np. A. Rodziński 
w swojej etyce godności, w której interpretuje moralność osoby, uwzględniając zarówno metafizyczny 
(substancjalny), jak i aksjologiczny wymiar człowieka. Chodzi o zaznaczenie dwóch różnych aspektów 
rzeczywistości człowieka (byt - wartość), a nie o przeciwstawianie różnych sposobów istnienia: idealne­
go i realnego. Zob. A. Rodziński, Moralność i byt, „Roczniki Filozoficzne” 1965, t. 13, z. 2, s. 113-122; 
Wprowadzenie do etyki personalistycznej, „Znak” 1967, nr 9; Personalistyczna koncepcja kultury 
a prawo naturalne, „Roczniki Filozoficzne” 1970, t. 13, z. 2, s. 77-89.

53 Należy zaznaczyć, że Ingarden nie wykluczał wypracowania - w oparciu o badania aksjologiczne 
- nowych pojęć.

54 „Wydaje się, że żadna postać czy odmiana sposobu istnienia, jaką znamy — a więc ani byt idealny, 
ani byt realny, ani byt czysto intencjonalny (heteronomiczny) - nie nadaje się do tego, by ją przyznać 
sposobowi, w jaki przynajmniej niektóre wartości, a w szczególności wartości moralne, istnieją, o ile 
istnieją warunki ich realizacji”. R. Ingarden, Czego nie wiemy o wartościach, [w:] Przeżycie — dzieło 
-wartość, dz. cyt., s. 108-109, oraz w innym miejscu: „Trzeba tu szukać jakiejś drogi pośredniej, 
jakiegoś modus existentiale, która z jednej strony byłaby czymś mniej, czymś innym niż prosta realność, 
a z drugiej strony byłaby czymś więcej i innym niż prosta intencjonalność, zwykły koszmar ludzki 
narzucony na świat z powodu ludzkiego błędu czy takich lub innych uczuć. Jeżeli jednak Państwo 
spytają, jaki jest ten pośredni sposób istnienia, to na to pytanie nie odpowiem. Być może trzeba rozbudo­
wać jeszcze bardziej, niż próbowałem to zrobić, samą ontologię egzystencjalną wykombinować inne 
modi existentiae, które nadawałyby się właśnie do wartości, i to może jeszcze do wartości różnego 
rodzaju, z jednej strony moralnych, a z drugiej estetycznych czy użytecznościowych . Tenże, Wykłady 
z etyki, dz. cyt., s. 337.



206 Rozdział 5

Z uwagi na to, że wartość jest zawsze wartością czegoś, do jej opisu nie można 
zastosować kategorii rzeczy ani procesu. Również potraktowanie wartości jako 
cechy (relacji) odrzuca Ingarden, argumentując, że własność determinuje przedmiot, 
wartościowość zaś i materia wartości jest determinowana przez przedmiot własności 
lub naturę przedmiotu. W tym kontekście pojawia się pytanie o źródłowe doświad­
czenie aksjologiczne. Dla Ingardena ontologia była punktem wyjścia - wartość jest 
zawsze wartością jakiegoś przedmiotu. Obejmując doświadczeniem przedmiot, 
chciał uchwycić „ucieleśnioną” w nim wartość. Częściowo zadanie zakończyło się 
fiaskiem55. Tischner źródłowe doświadczenie aksjologiczne znajduje w sytuacji 
dialogicznej.

55 Por. A. Węgrzecki, Między ontologią a doświadczeniem, [w:] T. Gadacz [red.], „Zawierzyć czło­
wiekowi..., dz. cyt., s. 353-364.

Mimo tych uwag należy z całą mocą stwierdzić, że aksjologiczną myśl Tischnera 
cechuje oryginalność i swoisty, głęboki ethos. Ważnym dokonaniem krakowskiego 
filozofa jest przezwyciężenie materialnej etyki wartości przez wkroczenie w myśl 
dialogiczną, lecz przede wszystkim - poprzez znalezienie prawdziwie metafizycznego 
„źródła wartości”, tj. Dobra. Pierwotnie, w obliczu kryzysu polegającego na braku 
pewności tego, co podstawowe (utrata spontanicznej wiary w Boga i przekonanie 
o stałości zewnętrznej i wewnętrznej natury człowieka), wartości miały stanowić 
płaszczyznę porozumienia dla ludzi o odmiennych orientacjach światopoglądowych, 
ponieważ nie wymagały tej wiary, co Bóg, ani też wiedzy o istocie rzeczy i naturze 
człowieka. Jednak spotkanie z żywym człowiekiem i jego kryzysem nadziei zwróciły 
uwagę Tischnera na pytania o Transcendencję. Okazało się, że idealne istności (Ingar­
den) nie mogą stanowić trwałego fundamentu etyki, lecz może być nim zobowiązanie 
płynące z horyzontu Dobra, które rodzi się wraz ze spotkaniem drugiego człowieka. 
Kluczem do-wejrzenia w strukturę bytu ludzkiego nie było ostatecznie doświadczenie 
wartości, czy przeżycie odpowiedzialności, lecz doświadczenie zła. Jest to ważkie 
doświadczenie, skandal w oczach człowieka, który musi zacząć myśleć. Dopiero 
w świetle traumy zła nabierają swej właściwej wagi pytania o dobro, istnienie uspra­
wiedliwione i wartości.

Ze znalezieniem fundamentów wartości w Transcendencji wiąże się centralny wą­
tek ludzkiej egzystencji, czyli dramat religijny, a z nim problem uniwersalizmu myśli 
Tischnera. Inspirowane myślą Rosenzweiga zagadnienie dramatu religijnego może 
budzić wątpliwości co do uniwersalności rozstrzygnięć antropologicznych Tischnera. 
Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy odpowiedź na prawdziwy dramat człowieka, 
tj. dramat z Bogiem, jest do przyjęcia np. przez agnostyków czy wyznawców religii, 
w których idea Boga wcale nie występuje. Czy możliwe w ogóle jest myślenie religij­
ne bez myślenia o konkretnym Bogu? Jednym słowem, czy propozycja Tischnera 
może być uniwersalna, do przyjęcia dla wszystkich? Wiele pojęć zaczerpniętych 
z tradycji chrześcijańskiej Tischner interpretuje nieteologicznie, choćby pojęcie łaski.



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 207

Łaska „wydarza się” nie tylko w relacji Bóg-człowiek, lecz także w relacjach mię­
dzyludzkich. Co miałaby do zaoferowania filozofia dramatu, gdyby „wyprać” ją z jej 
chrześcijańskiego charakteru, potraktować Boga jako wielką metaforę? Należy jedno­
cześnie pamiętać, że krakowski fenomenolog widzi „potępienie” jako istnienie nie­
usprawiedliwione, bo przeniknięte złem (istnieję, choć nie mam do tego prawa), 
niekoniecznie eschatycznie. Wrażliwość na zło „człowieka agatologicznego” mogłaby 
tłumaczyć, dlaczego zło sprawia, że człowiek chce „stać się rzeczą”. Jednak gdy 
zapytamy o źródło łaski, to czy można je pojąć inaczej niż osobowo? Metafora Boga 
musi - konsekwentnie do paradygmatu dialogicznego - odnosić do osoby. Zdaje się 
być oczywistym, że warunkiem przyjęcia propozycji Tischnera jest wiara, jednak daje 
do myślenia to, że po jego „agatologię” sięgają ludzie, którzy tej wiary dopiero 
poszukują56. Może jest to po prostu wyraz „człowieka agatologicznego”, tęskniącego 
za dobrem?

56 Do sformułowania tego sądu upoważniło mnie osobiste doświadczenie, a także pozaseminaryjne 
rozmowy z tymi, którym myśl Tischnera jest jakoś bliska.

57 Zob. W. Baczyński, Człowiek jako istota..., dz. cyt., s. 54, przyp. 95.
58 Może budzić zdziwienie choćby Tischnera krytyka miłości w ujęciu Krąpca, który pisze, że szczy­

towym momentem aktu miłości jest moment darowania siebie. W tym kontekście krakowski filozof 
pisze: „Pojęcie darowania siebie jest niezmiernie wieloznaczne. Doświadczenie darowania się drugiemu 
leży u podstaw opisywanej przez E. Fromma ucieczki od wolności. Co ta ucieczka ma wspólnego 
z miłością? Stoi ono również w bezpośrednim związku z opisanym przez G. Marcela posesywnym mieć. 
„Gdy ja daję siebie i drugi daje mi siebie, to wynikiem tego wcale nie musi być to, że bardziej jestem, 
lecz to, że więcej mam". J. Tischner, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 324. Tymczasem Krąpiec 
nie mówi o „dawaniu”, lecz darowaniu. Różnica jest może subtelna, lecz trudno przypuszczać, 
by Tischner jej nie widział.

5.3. Krąpca a Tischnera ujęcie relacji: 
człowiek-wartości

Podjęcie skonfrontowania relacji człowiek-wartości w myśli aksjologicznej J. Tisch­
nera i M. A. Krąpca może być interesujące z kilku względów. Po pierwsze, jak ukaza­
liśmy w pierwszym rozdziale, Tischner był krytykiem tomizmu. Wprawdzie deklaro­
wał, że nie chodzi mu o krytykę samej filozofii tomistycznej, lecz ojej niewystarczal- 
ność dla chrześcijaństwa, to nie można oprzeć się wrażeniu, że w gruncie rzeczy 
polemizował z nią w każdej możliwej kwestii. Recenzja do dzieła Krąpca Ja - czło­
wiek, która nie zostawiła na książce „suchej nitki”, czasem nie była wolna od nuty 
ironii. Zważywszy na osobiste animozje57 obu filozofów, można mieć trochę wątpli­
wości, na ile krytyczne głosy były do końca rzetelne58. Oczywiście, nie chodzi nam tu 
o ocenę słuszności wzajemnej krytyki.



208 Rozdział 5

Po drugie, odmienne spojrzenie z obu filozofów na człowieka suponuje pewien 
spór. Jeden z aspektów tego sporu nazwijmy sporem o „człowieka wobec wartości”. 
W tej kwestii nie będzie naszym celem rozstrzyganie, „po której stronie jest racja”. 
Zważywszy na odmienne paradygmaty badawcze obu filozofów, można powiedzieć, 
że obaj dotykają prawdy o człowieku we właściwym dla swej myśli świetle. Po przyj­
rzeniu się ujęciom relacji człowiek-wartości u obu myślicieli, może się okazać, 
że w wielu punktach spór jest pozorny. Podjęte tu zagadnienie z pewnością nie wy­
czerpie problemu i będzie miało charakter szkicowy, o czym decyduje zasadniczy 
problem badawczy niniejszej pracy. Uwzględnienie tylko kilku najważniejszych 
naszym zdaniem tekstów „aksjologicznych” M. A. Krąpca może skutkować pewnymi 
uproszczeniami. Sformułowane poniżej uwagi nie będą uzurpowały sobie prawa do 
wyłączności spojrzenia na relację człowiek-wartości u obu myślicieli, natomiast mogą 
stanowić przyczynek do pogłębionych badań w tym względzie.

Na temat problematyki wartości w tomizmie krakowski myśliciel pisze ironicznie: 
„[wartości chrześcijańskich nie respektują tomiści ze szkoły lubelskiej - przyp. K. S.] 
Czy nikt nie zwrócił uwagi na zakłopotanie, w jakie wtrąciło ich pytanie, co sądzą 
o wartościach? Żeby była jasność: przedstawiciele tomizmu egzystencjalnego przyj­
mują chrześcijaństwo, ale bez wartości. Pojęcie wartości kojarzy się im bowiem 
z subiektywizmem i relatywizmem oraz prymatem rozumu praktycznego przed teo­
retycznym. Dla przedstawicieli tej szkoły istnieje naprawdę jedynie substancja, 
a ponieważ wartości nie są substancjami, nie warto się nimi bawić i otwierać drogi do 
Ewangelii. Należy się oprzeć na realnym bycie'’59. Jak pokażemy, te ostre słowa nie są 
zasadne.

59 J. Tischner, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 171-172.
60 Np. W. Stróżewski, oprócz fundamentalnych (podstawowych), czyli transcendentalnych wartości: 

prawdy, dobra i piękna, wymienia jeszcze wartości: pozarzeczywiste (idee Platońskie) oraz urzeczywist­

Rzeczywiście, tomizm traktuje aksjologię jako dziedzinę pochodną od metafizyki. 
Aksjologia jest sferą raczej marginalną, co nie znaczy, że dyskryminowaną. Jej drugo­
rzędna rola wynika z założeń systemu. Mówiąc ogólnie, w ujęciu personalizmu chrze­
ścijańskiego wartości stanowią jakości, cechy lub zespoły cech różnorodnych realnie 
istniejących bytów. Idealny świat wartości nie istnieje. Rzeczy (w znaczeniu: wszyst­
kie realnie istniejące byty) są wartościowe wtedy i tylko wtedy, jeżeli realizują swoją 
idealną formę, natomiast działania tych rzeczy mogą być wartościowe, jeżeli realizują 
sobie właściwy cel. Wartości, będąc własnościami relacyjnymi, czyli ujmowanymi 
jako przedmiot lub cel ludzkiego poznania, zainteresowania, upodobania i dążenia, są 
wyrazem obiektywnej struktury bytu i z niej wynikają, więc nie redukują się tylko do 
intersubiektywnych przekonań i dążeń ludzi. Wartości stanowią hierarchię, na której 
szczycie jest Absolut - byt, który nie ma w sobie żadnej potencjalności.

W klasycznej filozofii bytu wyróżniono wartości podstawowe60, takie jak: 
prawda, dobro, piękno, świętość, następnie: wartości ekonomiczne, techniczne 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 209

i witalne . Wśród filozofów tomistycznych nie ma zgodności, co do bytowej kwalifi­
kacji wartości . Na przykład Kalinowski podkreśla ścisły związek między bytem 
a wartością, natomiast M. Gogacz wiąże je ze skutkami relacji osobowych, przy czym 
same wartości widzi jako trwanie relacji między bytami realnymi63. Z tym dru­
gim ujęciem nie zgadzał się Tischner. Niestety, nie podjął rzeczowej polemiki 
z Gogaczem, lecz ograniczył się do ironicznych aluzji64.

niane (cnoty urzeczywistnione wysiłkiem rozumu i woli). Por. W. Stróżewski, W kręgu wartości, Kraków 
1992, s. 60.

61 Z. Matulka, Aksjologiczne założenia dydaktyki w świetle filozofii personalistycznej, „Ruch Pedago­
giczny” 1993, nr 3—4, s. 25-26.

62 Por. E. Podrez, Człowiek - Byt - Wartość. Antropologiczne i metafizyczne podstawy aksjologii 
chrześcijańskiej, Warszawa 1989, s. 182.

63 „[...] wartość jest trwaniem relacji z tym, co intelekt rozpoznał jako prawdę, a wola wybrała jako 
dobro. [...] Wartość przysługuje relacjom, a nie bytom samodzielnym jako ich cecha. Łączy zawsze dwa 
byty, które wyznaczają naturę relacji, i bez tych bytów nie można jej zidentyfikować. Oderwana 
od swych podmiotów, rozważana sama w sobie, jest narażona na usamodzielnienie bytowe lub zobiekty­
wizowanie. [...] W ujęciach realistycznych jest zawsze trwaniem więzi między jednostkowymi bytami”. 
M. Gogacz, Osoba zadaniem pedagogiki. Wykłady bydgoskie, Warszawa 1997, s. 41. Zob. tenże, Uwagi 
do tematu wartości, „Studia Philosophiae Christianae” 1981, z. 1, s. 200-209.

64 Zob. J. Tischner, Nieszczęsny dar wolności, dz. cyt., s. 171-172. J. Tischner odniósł się do poglądu 
M. Gogacza na wartości jako względnej i zmiennej oceny bytów i ich własności: „Przedstawmy sobie to 
obrazowo. Jestem komuś winien tysiąc złotych. Mnie z tym dobrze. Jemu źle. No cóż, ja oceniam fakt 
pozytywnie, on negatywnie. Mamy dwie przeciwstawne wartości. Wartości są bowiem ocenami. Jak jest 
naprawdę, nie możemy wiedzieć, bo nie istnieje żadna obiektywna sprawiedliwość. Tenże, Świadectwo 
filozofii, art. cyt., s. 266-267.

65 Wzajemne relacje filozofii dramatu i tomizmu podejmują cytowane już prace J. Wadowskiego 
{Dramat pytań egzystencjalnych, s. 220—227; Autor stwierdza, że filozofia dramatu i tomizm dotykają 
problemu człowieka pod różnymi aspektami i w rzeczywistości mogą stanowić komplementarne ujęcia 
bytu ludzkiego) oraz W. Baczyńskiego {Człowiekjako istota dramatyczna, s. 209-214), dlatego odsyłamy 
do ich lektury i skupiając się na zagadnieniach aksjologicznych, nie dublujemy sformułowanych tam 
trafnych uwag.

66 „Złożenie bytu z możności i aktu, i konieczność aktualizowania siebie jako bytu otwartego na 
różny sposób jest podstawą bytową porządku także moralnego”. M. A. Krąpiec, Człowiek i wartość, 
„Roczniki Filozoficzne” 1979, t. 27, z. 2 , s. 54.

Przyjrzyjmy się myśli jednego z głównych przedstawicieli szkoły lubelskiej, kładąc 
akcent na zagadnienie wartości65. Antropologiczne ustalenia Krąpca przybliżymy 
tylko w zakresie koniecznym do naświetlenia relacji: człowiek-wartości. Człowiek, 
w ujęciu lubelskiego filozofa, to byt dynamiczny, o strukturze aktualno-możnościo- 
wej66. Jest bytem duchowo-cielesnym, przy czym dusza, jako czynnik formalny, 
organizuje ciało. Dusza, substancja niezupełna, jest nieśmiertelna. Aktualizowanie 
ludzkiej, osobowej potencjalności w stosunku do właściwego sobie przedmiotu poja­
wia się w sumieniu (poznanie fronetyczne) jako zobowiązujący sąd praktyczny. Mani­
festacją bytu osobowego jest Jaźń-Ja podmiotujące wszystkie akty „moje”, góru­
jące nad treściami tych aktów i przeżyć. Przyszłe spełnianie aktów widzi Jaźń jako 



210 Rozdział 5

afirmację siebie i autokrację rozumianą jako aktualizację w sferze poznania, miłości 
i wolności67.

67 Zob. tenże, Ja-człowiek, dz. cyt., s. 108-137, 280-281.
68 Zob. p. 1.1.
69 Por. J. Tischner, Człowiek przez okna systemu, art. cyt., s. 332.
70 M. A. Krąpiec, Filozofia bytu a zagadnienie wartości, „Znak” 1965, nr 4, s. 432^4-33.
71 Dla rozumu teoretycznego, który nie jest w stanie poznać „rzeczy samych w sobie”, wolna wola 

jest podległa zasadzie przyczynowości. Wolna jest tylko dla rozumu praktycznego, gdzie kieruje nią 
niezależny od doświadczenia, czyli aprioryczny i zarazem formalny postulat rozumu, tzw. imperatyw 
kategoryczny: „[...] Postępuj tak, byś człowieczeństwa tak w twej osobie, jako też w osobie każdego 
innego używał zawsze zarazem jako celu, nigdy tylko jako środka”. I. Kant, Uzasadnienie metafizyki 
moralności, tłum. M. Wartenberg, Warszawa 1981, s. 60.

72 Por. M. A. Krąpiec, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 65.
73 Zob. tenże, Transcendentalia a uniwersalia, „Roczniki Filozoficzne” 1959, t. 7, z. 1, s. 5-39.
74 „I, jak w porządku teoretycznym byt, i transcendentalia (rzecz, prawda, dobro, piękno) dają się 

poznawczo wyrazić w postaci pierwszych zasad, tak też w dziedzinie praktycznej dobro przejawia się 

W tym miejscu zwrócimy uwagę na krytyczny głos J. Tischnera pod adresem an­
tropologii M. A. Krąpca. Twórca filozofii dramatu traktuje Krąpcowy obraz człowieka 
jako redukcjonistyczny, ponieważ nie uwzględnia on pasywnego wymiaru osoby, 
czasowego wymiaru ludzkiego bycia i tego, co ten wymiar warunkuje. Tischner 
kontestuje także negatywną ideę duchowości oraz „myślenie systemowe”68, na które­
go gruncie padają rozstrzygnięcia antropologiczne69. Jak ukazaliśmy w rozdziale 
pierwszym, jednym z ważniejszych, interesujących nas zarzutów Tischnera wobec 
filozofii tomistycznej było podporządkowanie teorii bytu etyki, a konsekwentnie, 
również aksjologii. Należy jednak zwrócić uwagę na charakter owego „przyporząd­
kowania”. M. Krąpiec uważa, że „W filozofii bytu [...] najrozmaitsze typy ludzkiego 
poznania uznaje się za zasadnicze intelektualne poznanie, wobec tego okazuje się 
pierwotniejsza analiza samego bytu, ujętego w swych elementach konstytutywnych, 
nad rozważaniem bytu w przyporządkowaniu do intencyjnych aktów psychiki; 
i dlatego pierwotniejsza jest kategoria samego bytu nad teorią wartości. Teoria warto­
ści suponuje zatem teorię bytu jako pierwotniejszą w aspekcie nie tylko ontycznym, 
ale także epistemologicznym”70. Tradycyjną fenomenologię wartości ocenia Krąpiec 
negatywnie, głównie z powodu oderwania wartości od bytu. Oderwanie wartości 
od bytu dokonało się za sprawą Kantowskiego rozdzielenia porządku powinności 
i rozumu teoretycznego71.

Według lubelskiego tomisty, świat wartości nie konstytuuje oddzielnej od bytu 
dziedziny sollen, lecz jest związany ściśle z bytem. Dziedzina sollen to aktualizacja 
realnych potencjalności człowieka pod przewodnictwem sumienia72. Związek warto­
ści z bytem, a właściwie tożsamość, oddaje teoria transcendentaliów73. Wartością 
jest każda z transcendentalnych cech bytu i zarazem wszystkie razem. Własności 
transcendentalne bytu nie są od niego oddzielone, lecz są bytem. Jeżeli byt jest 
ujmowany jako korelat intencjonalnego aktu woli (pożądania), to jest dobrem74, 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 211

jeżeli ujmowany jest poznawczo, staje się prawdą, jeżeli jest przyporządkowany 
jednocześnie do rozumu i woli, jest pięknem. Wartość określa Krąpiec jako jakość 
bytu, o ile ten byt jest przedmiotem intencyjnych aktów poznawczo-pożądaw- 
czych75. O ile dobro transcendentalnie ujęte utożsamia się z bytem i jest przedmio­
tem pożądania woli, o tyle wartość w dobru stanowi o tym, że przedmiot jako dobro 
jest ceniony i pożądany.

poznawczo w postaci sądu, będącego istotnym wyrażeniem naturalnego prawa: dobro jest pożądane 
i należy go pożądać (czynić), a zło (odczute jeszcze spontanicznie i nierefleksyjnie) wzbudza odrazę 
i należy go unikać”. Tenże, Ja - człowiek, dz. cyt., s. 261.

75 „Jest więc wartość w dobru racją konkretnej pożądalności: jest właśnie korelatem pożądawczych 
aktów naszej emocji”. Tenże, Przeżycie moralne a etyka, „Znak” 1965, nr 9, s. 1136.

76 Tenże, Decyzja - bytem..., art. cyt., s. 57.
77 Por. tenże, Filozofia bytu a zagadnienie wartości, art. cyt., s. 424.
78 „Gdyby treść intencjonalna miała jako swe uposażenie choćby najsłabsze istnienie, to nie można by 

z analizy tak pojętego bytu intencjonalnego wnioskować o istniejącym podmiocie, a więc o człowieku, 
jego duszy, itd., gdyż tak pomyślany byt intencjonalny, nawet istniejący najsłabiej, uniemożliwiłby 

Nie wszystko, o czym orzekamy wartościujące, mieści się w teorii transcendenta- 
liów. Tak jest z wieloma wartościami, na przykład etycznymi czy witalnymi. Przyj­
rzyjmy się temu zagadnieniu bliżej. „Miejsce” wartości etycznych widzi lubelski 
filozof w aktach osoby. Co to oznacza? Po pierwsze, kontestację platońskiego ideal­
nego sposobu istnienia. Po drugie, odrzucenie fenomenologicznego oglądu. Jak sądzi 
M. Krąpiec, ani fenomenologia, ani system platoński, nie mają wiele wspólnego 
z tłumaczeniem realnie istniejącej rzeczywistości76. Podstawowym zadaniem filozofii 
jest bowiem ukazanie ostatecznych, uniesprzeczniających czynników wszystkiego 
co istnieje, wyrażone pytaniem: dzięki czemu?77

Skoro wartości nie istnieją idealnie, a jedynie w aktach ludzkich, to rodzi się pyta­
nie, jak je poznajemy? Krąpiec odpowiada, że wartości są nam dane w pewnym ak- 
cie-zestroju, który jest przedmiotem intencjonalnym. Zagadnienia intencjonalności 
bytu w ujęciu lubelskiego tomisty nie będziemy tu rozwijać, wskazując tylko na to, co 
konieczne. W kontekście Tischnerowskiej krytyki antropologii M. A. Krąpca należy 
zaznaczyć, że lubelski filozof nie stroni od rozwiązania problemu intencjonalności. 
Warto wspomnieć, że pojęcie intencjonalności pojawiło się po raz pierwszy u św. 
Tomasza z Akwinu. Lubelski tomista staje w opozycji do Ingardenowskiej koncepcji 
przedmiotu intencjonalnego, zasadzając swą argumentację na tym, że przedmiot 
intencjonalny musi istnieć istnieniem podmiotu, a nie intencjonalnym, „na barkach” 
aktów świadomości i przedmiotu realnego, który jest fundamentem bytowym przed­
miotu intencjonalnego, jak chciał Ingarden. W przeciwnym razie, przyznajemy 
przedmiotowi de facto istnienie realne, co powoduje zatarcie różnicy między bytem 
a niebytem, stwarzaniem a poznaniem. Jednocześnie mielibyśmy do czynienia 
z sytuacją, w której w ramach istniejącego bytu (podmiotu), byłoby coś, co ma własne 
istnienie78. Wróćmy do kwestii wartości.



212 Rozdział 5

Jak wspomnieliśmy, wartości są dane poznawczo w pewnym przedmiocie inten­
cjonalnym. W akcie poznania byt intencjonalny jest zapodmiotowany w ludzkiej 
psychice, czyli istnieje jej istnieniem79. Krąpiec uważa, że w rzeczywistości stosun­
ków międzyosobowych istnieje, bądź powinien istnieć, zestaw aktów osobowych, 
który stanowi optymalny, szczytowy stan aktualizacji potencjalności osobowych. 
W „akcie-zestroju”, który jest bytem intencjonalnym, optimum aktów osobowych 
zyskuje jakąś jedność80. Jako zawierający ogromną ilość relacji umożliwiających 
w najlepszy sposób realizowanie potencjalności osoby, stanowi intencjonalny przed­
miot, wzór do realizacji81 w akcie osobowym. Lubelski tomista zaznacza, że „wzór” 
jest niedookreślony i zyska swoje dookreślenie w akcie osobowym82. Można powie­
dzieć, że zrealizowanie przez człowieka wartości w akcie osobowym (np. wartości 
sprawiedliwości) powoduje zaistnienie nowej jakości. M. A. Krąpiec łączy wartości 
etyczne nie z jakościami transcendentalnymi bytu, lecz z treścią „nadbudowaną”, 
różną od treści bytu, czyli jakością kategorialną. Przykłady takich wartości kategorialnych 
zawiera formuła „roztropny” czy „odważny”. Chociaż tomizm takiego zadania sobie 
nie stawia, Krąpiec podkreśla, że ewentualna systematyzacja wartości rozumianych 
jako własności kategorialne byłaby uzależniona od charakteru bytu, który jest „nosi­
cielem” wartości, a także od możliwych do utworzenia ze względów poznawczych 
kategorii bytu83.

immanencję (obecność) jaźni (byłaby ona czymś zewnętrznym w stosunku do istniejącego bytu) 
we wszystkich aktach poznawczych”. Tenże, Ja - człowiek, dz. cyt., s. 208.

79 Por. Tamże.
80 Szerzej na ten temat zob. A. P. Bator, Intencjonalność sztuki w filozofii Romana Ingardena i Mieczy­

sława Alberta Krąpca, Wrocław 1999, s. 135-197.
81 Realizacja, czyli konkretne działanie człowieka, zawiera elementy: motyw (przyczna celowa), 

determinacja (przyczyna sprawcza). Człowiek jako przyczyna sprawcza swojego działania ukonstytuuje 
się w akcie decyzji, która ogniskuje w sobie poznanie kończące się konkretnym sądem praktycz­
nym, determinacją do działania „wypływającą” z sądu praktycznego, oraz realne, fizyczne działanie. 
Por. M. A. Krąpiec, Decyzja..., art. cyt., s. 63. Zob. tenże, O rozumienie bytu moralnego, „Roczniki 
Filozoficzne” 1983, t. 31, z. 2, s. 91-102.

82 Por. tenże, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 57-58.
83 Por. tenże, Filozofia bytu a zagadnienie wartości, art. cyt., s. 431.
84 Por. tenże, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 59. Za Arystotelesem wymienia Krąpiec trzy typy po­

znania: prawdziwościowe, fronetyczne (sąd praktyczny wskazuje konkretne byty realne jako dobra 
determinujące człowieka do działania) oraz poznanie związane z twórczością. W każdym akcie osobo­
wym jest moment poznania, wolności, miłości i twórczości. Poznanie, miłość i wolność przenikają się 
(występująrazem) w każdym działaniu ludzkim, zarówno w poznaniu fronetycznym, jak i teoretycznym.

Lubelski tomista rozpatruje problematykę wartości w nawiązaniu do Arystotele- 
sowskiej koncepcji cnoty. Sprawiedliwość czy męstwo nie istnieje w niebie platoń­
skich idei, lecz w spełnianym akcie osobowym. Przedmiot aktu, jako hic et nunc 
istniejące dobro, poza ten akt nie wykracza. Zdaniem lubelskiego filozofa, w ustalaniu 
ludzkich wartości pomocna jest analiza ludzkiej działalności84. Na wartość człowieka 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 213

wpływa sumienie usprawniane w wydawaniu sądów praktycznych oraz pokierowaniu 
w wyborze realizacji odnośnej wartości. Człowiek „staje się tym, co realizuje 
w swoim wolnym wyborze”85. Sumienie — jako „woźnica cnót” — winno być uspraw­
nione wartością (cnotą) roztropności, uczucia popędliwe — cnotą męstwa, uczucia 
pożądliwe — cnotą umiarkowania86. Ludzkie wartości, w ujęciu Krąpca, to świat cnót, 
które są rozumiane jako jakości bytu ludzkiego w jego osobowym działaniu, które 
realizuje szczytowy stan aktualizacji potencjalności osobowych87. Najwyższe wartości 
doczesnego życia ludzkiego stanowią cnoty teologiczne, ponieważ „otwierają” czło­
wieka na Stwórcę. Spróbujmy wskazać na wspólne rysy myśli aksjologicznej obu 
filozofów.

85 „[...] akty decyzji, jako wewnętrznie stopione z moralnością, decydują (w sensie - konstytuują!) 
moralne oblicze człowieka. Poprzez akty decyzyjne rzeźbimy sobie naszą osobową twarz. Akty decyzyjne, 
wyznaczające ostatecznie charakter działania ludzkiego, umiejscawiają nas nie w kategoriach mieć, 
ale w kategorii być. Jesteśmy takimi, jakimi zdecydowaliśmy się być poprzez nasze decyzje”. Tenże, 
Decyzja..., art. cyt., s. 61. Por. tenże, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 64.

86 Por. tamże.
87 Por. tamże, s. 65.
88 „Bóg pojawia się w etyce i na gruncie moralności jako Wartość - najwyższa wartość. [...] Bóg, 

będąc wartością najwyższą, jest zarazem jakościowo inny niż cała reszta wartości”. EWN, s. 142.
89 „Prawda usprawiedliwia wartość niższą. Ktoś może zapytać: po co mam osiągać prawdę?,po co mi 

prawda? Wtedy przychodzi odpowiedź: szukajcie prawdy, a prawda was wyzwoli, wtedy okazuje się, 
że to das Heilige uzasadnia wszystko inne. Żeby takie uzasadnienie było możliwe, człowiek musi odkryć, 
że grozi mu jakieś potępienie, że żyje w upadku. Wartość das Heilige jest wtedy dopiero doświadczana, 
kiedy w tle istnieje doświadczenie antywartości: potępienia, zgubienia”. EAH, s. 391.

90 „Nie można bytowości reguły postępowania ludzkiego (zawartości treściowej sądu praktycznego 
ostatecznie determinującego moje działanie) oderwać od bytu ujętego analogicznie, a więc i od Bytu 
pierwszego, jako racji bytu wszystkiego, co istnieje”. M. A. Krąpiec, Decyzja..., art. cyt., s. 61.

Po pierwsze, zarówno u J. Tischnera, jak i M. A. Krąpca, działania moralnego 
człowieka nie da się pojąć bez odniesienia do Absolutu, przy czym należy mieć na 
uwadze różne odcienie znaczenia słów: „Absolut” i „wartości” u obu filozofów. 
Twierdząc tak, należy pamiętać, że Tischnerowskie ujęcie Boga jest zakorzenione 
w tradycji biblijnej, M. A. Krąpiec zaś rozwija intuicje Akwinaty. Ponadto myśliciele 
posługują się odmiennymi metodami. Bóg dla J. Tischnera to Absolut Dobra i szcze­
gólnego rodzaju Wartość osobowa88, uzasadniająca sens wszystkich innych wartości, 
której doświadczenie jest najbardziej żywe w obliczu możliwości potępienia89. Ujęcie 
M. A. Krąpca nie wyklucza Boga, jako Absolutnego Dobra, a nawet je zakłada, z tą 
różnicą, że Dobro Absolutne „musi” najpierw istnieć. Lubelski filozof związek warto­
ści z Absolutem dostrzega na innej drodze niż Tischner. Sąd praktyczny ukazuje 
dobro - wartość, którą człowiek na drodze decyzji może, działając, zrealizować. 
Krąpiec uważa, że treść sądu praktycznego jest ujęciem obiektywnego stanu rzeczy 
dotyczącego świata osób i przedmiotów, a także samego siebie. Ten stan rzeczy jest 
zależny od ostatecznego źródła rzeczywistości, tj. Absolutu90. Generalną regułą postę­



214 Rozdział 5

powania człowieka jest Absolut (odwieczne prawo), który jako Stwórca jest gwarantem 
prawidłowości naturalnych rozumnych skłonności ku rzeczywistym rzeczom91.

91 Por. tenże, Ja - człowiek, dz. cyt., s. 263.
92 Por. tenże, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 60.
93 Tamże, s. 63.
94 „Życie poznawcze człowieka przenika od wewnątrz dążenie do prawdy jako wartości. Jest to bądź 

wartość zadana do osiągnięcia, bądź wartość już osiągnięta i założona w świadomości pod postacią 
generalnego poczucia bycia w prawdzie. W poznaniu chodzi o prawdę. Ponieważ w poznaniu chodzi 
o prawdę, możemy powiedzieć, że prawda nadaje poznaniu szczególną poematyczną jedność. Prawda, 
będąc przede wszystkim wartością staje wobec poznania jako zadanie. Jest to zadanie wyjątkowo 
doniosłe. Warunkiem realizacji i osiągnięcia wszelkich innych wartości jest prawda o wartościach 
i świecie ich realizacji. Stąd dążenie do prawdy spełnia rolę jednoczącą w stosunku do wszystkich 
aksjologicznych dążeń człowieka”. FSE, s. 270-271.

95 Por. M. A. Krąpiec, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 56.
96 Nie wszyscy myśliciele o proweniencji tomistycznej utożsamiają wartość z celem. S. Olejnik pisze: 

„Pojęcie wartości jest jednak czymś bardziej podstawowym niż pojęcie celu [...]. Wartość właśnie jest 
tym, co sprawia, że przedmioty zasługują na to, by być cenione i pożądane”. S. Olejnik, Eudajmonizm, 
Lublin 1985, s. 171.

Po drugie, obaj myśliciele uznają prawdę za naczelną wartość. O ile krakowski 
fenomenolog ujmował prawdę jako warunek konieczny realizacji innych wartości, 
o tyle przedstawiciel tomizmu egzystencjalnego ujmuje ją w kontekście jednej 
z trzech działalności człowieka, tj. „teorii”. Krąpiec twierdzi, że prawda ,Jako kryte­
rium i cel ludzkiego poznania stanowi wartość wstępną, podstawową, sprawdzającą 
wartość wszelkich innych działań osobowych. [...] Prawda jawi się zatem jako 
ludzka wartość fundamentalna, gdyż ona jest przedmiotem i celem naszych podsta­
wowych aktów intencyjnych, właśnie aktów poznawczych”92. Osiągana w procesie 
poznawczym prawda jest podstawową wartością osobową, wiążącą z otaczającą 
rzeczywistością93. Dla Tischnera prawda jest także wartością podstawową, nie tylko 
warunkującą urzeczywistnianie wartości, lecz także ogniskującą wszelkie działanie 
człowieka94.

Po trzecie, Tischnerowska antropologia kreśli implicite obraz człowieka zorgani­
zowanego teleologicznie. Pomijamy tu zagadnienie różnych koncepcji etyki, tj. eu- 
dajmonistycznej, deontonomicznej czy personalistycznej. Nie chodzi o to, czy cel, 
jakim jest szczęście (zbawienie), sprowadza bezwzględną moralną powinność do 
środka prowadzącego ku celowi, lecz o zagadnienie człowieka zorganizowanego 
„celowościowo”. Jak wspomnieliśmy, osoba w ujęciu Krąpca, to byt aktowo- 
-spotencjalizowany, który, w będącym wynikiem decyzji wolnym działaniu, jest zde­
terminowany przez przedmiot ukazany w sądzie praktycznym jako analogiczne dobro 
- byt. W mechanizmie celowego działania występują trzy czynniki: motyw pełniący 
funkcję celu, wzór determinujący formalnie działanie oraz działanie95. W ujęciu 
Krąpca cele (dobra - wartości) mają pewną gradację: od celów pośredniczących 
do celu ostatecznego96.



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 215

Można postawić pytanie, czy Tischnerowska koncepcja egzystencji człowieka, 
któremu „chodzi o realizację wartości” i zbawienie, nie mieści się w kategorii środka 
i celu? Filozof z Krakowa wyjaśniał, że Heideggerowski zwrot „chodzi o”, pewnie 
wbrew intencji niemieckiego egzystencjalisty, odsyła do wartości. Czy można zasad­
nie powiedzieć, że „człowiekowi agatologicznemu” chodzi o cel, jakim jest zwycię­
stwo dobra nad złem w dramacie i istnienie usprawiedliwione? Przedstawiciel mate­
rialnej etyki wartości, M. Scheier, nie godził się na utożsamienie wartości i celu. 
Jednak nie chodzi tu o utożsamienie, lecz o spojrzenie w różnych aspektach, tj. teleolo- 
gicznym (wartość jako to, ku czemu człowiek dąży, realizując ją) i aksjologicznym, 
który nie wykluczałby badań nad naturą wartości. Warto przypomnieć, że Tischnera 
rozumienie wartości, na ile udało się je trafnie odczytać, nie wyklucza potraktowania 
ich instrumentalnie. Zdaje się na to pozwalać charakter „horyzontu aksjologicznego”. 
W nim dokonuje się projektowanie „działania”, które może zaradzić problematyczno- 
ści istnienia Innego97. Zresztą sam Tischner nie był zupełnie wolny od ujmowania 
człowieka w aspekcie teleologicznym. Krakowski fenomenolog mówił, że nie jeste­
śmy w stanie uciec od wartościowania. Chociaż świat wyprany z wartości może 
być pomyślany, lecz nie będzie to świat ludzki. Warto zaryzykować analogiczną do 
Tischnerowskiej tezę, jako odpowiedź na pytanie, czy możemy w naszym myśleniu 
uciec od myślenia teleologicznego? Wydaje się, że nie. Nasuwa się wątpliwość, czy 
w codziennym życiu częściej mówimy o wartościach niż o celach98. Oczywiście, język 
potoczny codziennych sytuacji (chociaż do nich odwoływał się w swej argumentacji 
krakowski filozof) nie jest argumentem za pierwszorzędnością teleologii względem 
aksjologii. W ogóle taka alternatywa jest fałszywa. Chodzi nam o to, czy teleologia 
z aksjologią koniecznie się wykluczają. W pismach Tischnera można znaleźć 
argumenty przemawiające za tym, że się nie wykluczają. Autor Fenomenologii 
świadomości egotycznej stwierdza, że „Życie poznawcze odznacza się wewnętrzną 
teleologią. Wszystkie zabiegi poznawcze są podejmowane ze względu na moment 
gnostyczny poznania”99. W kontekście tezy, że czas jest czynnikiem dezintegrującym 
świadomość egotyczną w strumieniu przeżyć, doznań, itd., Tischner pisze: „Prawda 
jako wartość spełnia rolę integrującą od strony przedmiotu strumienia ludzkiej świa­

97 „To, co agatologiczne, wytrąca człowieka z dotychczasowego rytmu dnia i nocy, wtrąca go w sytu­
ację graniczną, w której wolność akceptuje lub odrzuca samą siebie, rozum chce lub nie chce być rozu­
mem. Sumienie wyrzeka się siebie lub przyznaje się do siebie. To, co aksjologiczne, jest przestrzenią 
działania [podkr. K. S.] wolności, rozumu i sumienia”. FD, s. 69.

98 Na przykład w psychologii pracy mówi się o tzw. syndromie „wypalenia zawodowego . Jednym z pod­
stawowych jego objawów jest pustka w horyzoncie celów działalności zawodowej, po osiągnięciu uprzednio 
zamierzonych. W szkoleniach, zwłaszcza personelu kierowniczego, stawia się szczególny nacisk na umiejęt­
ność wyznaczania konkretnych, realnych celów na dany okres, ponieważ zasadniczą motywacją nie jest tylko 
gratyfikacja finansowa, lecz także osiągnięcie zamierzonego celu. Gdyby przenieść to zagadnienie na grunt 
filozoficzny, to bardziej przystawałoby do koncepcji Krąpca niż Tischnerowskiej aksjologii.

99 FSE, s. 263.



216 Rozdział 5

domości. Tak więc dzięki poznaniu, w którym chodzi o to, by wiedzieć naprawdę, 
strumień czasu nie jest już samą różnorodnością, lecz różnorodnością teleologicznie 
zorganizowaną”100.

100 Tamże, s. 271.
101 Zob. p. 2.3.
102 Zob. p. 3.2.1.
103 FSE, s. 324.
104 Por. M. A. Krapiec, Ja-człowiek, dz. cyt., s. 261.
105 Por. tamże, s. 261-262.

W powyższym kontekście wskażmy jeszcze sprawę najważniejszą, mianowicie „we­
wnętrzny” związek wartości z celem. Przypomnijmy, że Tischner w dwóch kluczowych 
tekstach o problematyce aksjologicznej, tj. artykule Wartości etyczne i ich poznanie oraz 
Fenomenologia świadomości egotycznej, przytacza za F. von Rintelenem „wstępne okre­
ślenie” wartości, w których jest zawarta kategoria celu101. Wartość jest rozumiana jako 
możliwa do zobiektywizowania treść, która może być zaafirmowana jako cel dążenia 
człowieka. Warto jeszcze uwzględnić zagadnienie tzw. wartości z założeń intencyjnych102. 
Jak pamiętamy, krakowski filozof, posługując się przykładem specyfiku, który jest lekar­
stwem dla chorego człowieka, wykazał, że warunkiem wartościowości lekarstwa jest 
założenie przez chorego wartości zdrowia. Wydaje się, że także tutaj miałaby zastosowa­
nie kategoria środka i celu. Tischner uważa, że „Solidaryzować można się tylko z tym, 
co pojawia się w sferze aksjologicznych założeń intencyjnych i jako takie uczestniczy 
w wartości, która je zakłada. Będąc jednak w tej sferze i czerpiąc całą swą wartość 
z wartości, których osiągnięcie umożliwia, sam w sobie jest aksjologicznie neutralny. 
Z punktu widzenia aksjologicznego odznacza się rysem »ważności«, »doniosłości«, 
posiada wartość niezbędnego środka do celu, jakim jest poznawanie tego, jak jest 
naprawdę”'03. Zwróćmy uwagę na jeszcze kilka mniej zasadniczych zbieżności.

Tischner mówił o „dobrej woli”, która jest warunkiem człowieka jako bytu moral­
nego. Jest to stanowisko zbieżne z Krąpcową „prawością woli”, rozumianą jako taka, 
która permanentnie kształtowana jest poprzez przyporządkowanie się realnym 
i obiektywnym dobrom. Prawość woli gwarantuje podejmowanie decyzji moralnie 
dobrych, czyli unikanie zła moralnego104. Warto zwrócić uwagę na jeszcze jedną 
zbieżność. Jak pamiętamy, Tischner zaadaptował do Filozofii dramatu opisane przez 
Kępińskiego choroby psychiczne, w których mieliśmy do czynienia z zaburzeniami 
zmysłu rzeczywistości wpływającymi na zaburzenia czucia wartości. Zdaniem lubel­
skiego filozofa, „niemoc” (moral insanity) prawidłowego ujrzenia dobra-wartości 
zazwyczaj bywa związana ze schorzeniami psychicznymi. Owa „niemoc”, to brak 
synderesis, czyli pierwszych zasad moralnych wyrażonych w sądzie praktycznym. 
Pierwsze zasady moralne, to uszczegółowienie prawa naturalnego (czyń dobro, unikaj 
zła), które regulują realizowanie dobra w podstawowych ludzkich skłonnościach 
naturalnych105.



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 217

W tym miejscu warto powrócić do Tischnera krytyki tomistycznego ujęcia relacji 
wolności do dobra. Krakowski fenomenolog, przytaczając myśl Gilsona, że wola jest 
koniecznościowo zdeterminowana pragnieniem dobra, owo zdeterminowanie uważa 
za zamach na wolność. W tym kontekście można postawić pytanie, czy wola chcąca 
z natury dobra, nie koresponduje z Tischnerowskim „człowiekiem agatologicznym”, 
który odkrywa, że jest coś, dzieje się coś, czego nie powinno być, problematyzuje 
rzeczywistość? Czy horyzont agatologiczny może nie problematyzować? Pisze 
Tischner: „Nie jest ona (wolność — przyp. K. S.) w stanie zbuntować się przeciwko 
całej tej przestrzeni, w jakiej kazano jej się kręcić. Cóż to więc za wolność, której 
z góry założono ograniczenia?”106. W tym kontekście można przewrotnie zapytać, czy 
ograniczeniem „natury” „człowieka agatologicznego” nie jest to, że „chce” on być 
dobry? W przeciwnym razie ociera się o demonizm, ogarnia go rozpacz i pragnie stać 
się rzeczą. Zdaje się, że jeżeli dobro oświecone prawdą ma ograniczać, to traci cha­
rakter wartości. Z drugiej strony należy pamiętać o koncepcji Ja aksjologicznego, 
które jest absolutne w sensie radykalnym i nie chce być złe. Po ukazaniu tego, 
co wydaje się wspólne obu myślicielom w „sporze o człowieka wobec wartości”, 
zasygnalizujmy tylko pewne znamienne różnice, skupiając się na tym, co dotyczy 
relacji: człowiek-wartości.

106 SOIC, s. 135.
107 Por. M. A. Krąpiec, Decyzja..., art. cyt., s. 58.

Można powiedzieć, że z wyjątkiem wskazanych rysów wspólnych, myśli M. A. 
Krąpca i J. Tischnera, ich antropologie, radykalnie się różnią i nie tylko dlatego, 
że lubelski tomista jest substancjalistą, a twórca filozofii dramatu antysubstancjalistą. 
W ujęciu M. A. Krąpca, przed ukazaniem sądu praktycznego przez rozum i ukonsty­
tuowaniu się decyzji o realizacji wartości (osiągnięciu dobra), jest upodobanie lub 
niepodobanie. Upodobanie może zrodzić w człowieku pragnienie rzeczywistego 
połączenia się z przedmiotem107. U Tischnera wartości są afirmowane z racji ich 
„wartościowości” na drodze wspaniałomyślności. Wartości zdają się mówić: ,jeśli 
chcesz, możesz mnie wybrać, zrealizować”. O ile Tischnera Ja aksjologiczne chce 
nasycić swoją prywację, realizując wartości, to człowiek Krąpca najpierw znajduje 
„upodobanie” dobra - wartości, które rozpocznie proces realizacji zogniskowany 
w decyzji.

Z podjętą realizacją (działaniem) wartości, także negatywnych, lub niedziałaniem 
człowieka wiąże się zagadnienie odpowiedzialności. Jak pamiętamy, u Tischnera 
wątek odpowiedzialności pojawił się w dwóch aspektach. W „okresie aksjologicz­
nym” odpowiedzialność była związana z wolnym działaniem. Mogła być ograniczona 
możliwością działania. To ujęcie koresponduje z tomistycznym. Natomiast w Filozofii 
dramatu odpowiedzialność jawiła się jako odpowiedzialność za danie odpowiedzi na 
zagadnięcie innego. Krąpiec uważa, że za podjęte decyzje człowiek ponosi osobistą 
odpowiedzialność. Konkretnie jest to odpowiedzialność za nowy stan rzeczy (układ



218 Rozdział 5

„stosunków ludzkich”) w świecie, powstały przez wolne, decyzyjne działanie „wobec” 
osoby (osób), które także uczestniczą w tworzeniu nowego stanu rzeczy. Uprzywile­
jowana jest odpowiedzialność „wobec” Transcendensu108.

108 Por. tenże, Człowiek i wartość, art. cyt., s. 56.
109 „Zło moralne, jak każde zło, nie istnieje istnieniem własnym, lecz istnieniem podmiotu, w którym 

występuje. Dlatego samo w sobie nie może być przedmiotem ani zabiegów poznawczych, ani też innych, 
związanych z działaniem. Przedmiotem zabiegów zarówno poznawczych, jak i w jakimś sensie wyko­
nawczych jest sam podmiot jako nosiciel zła”. Tenże, Ja - człowiek, dz. cyt., s. 275.

110 Zob. tenże, Dlaczego zło? Rozważania filozoficzne. Dzieła, t. 3, Lublin 1995.
111 „Kontekstem [...] życia osoby jest ostatecznie osoba transcendentna, której partycypacją są osoby 

bytu ludzkiego, tworzące horyzont wertykalny życia osobowego człowieka. Człowiek jako osoba tworzy 
sobie naturę i podnosi ją do uczestniczenia w bycie osoby jako sposobu bycia-dla-drugiego. Będąc osobą, 
przez to, że jest unikatowym istnieniem podmiotowego ja [...] w całości psychofizycznej, człowiek 
tworzy się poprzez swe akty osobowe do pełni życia osobowego, włączając w ten nurt osoby drugie, 
w ostatecznym kontekście osoby Absolutu jako najwyższej pełni”. Tenże, Ja - człowiek, dz. cyt., s. 280.

Tischner wskazywał na niewystarczalność tomistycznej, prywacyjnej koncepcji zła 
jako braku109. Zło w ujęciu lubelskiego myśliciela jest jakąś postacią relacji niezgod­
ności konkretu z ideą Boga (prawem wiecznym)110. Krakowski filozof stawiał pytanie, 
czy w obliczu dwudziestowiecznego zła można jeszcze mówić, że zło to tylko brak? 
Wszak Oświęcim i Kołyma, to ucieleśnienie „działającego” zła. Jakby na przekór 
ustaleniom tomizmu, Tischner podejmuje wysiłek lepszego poznania zła. Proponuje 
nawet rozpatrywanie zagadnienia dobra, po uprzednim zbadaniu zła, gdyż ono jawi 
jako „dana bezpośrednia”.

Podsumujmy to, co zostało powiedziane, próbując odpowiedzieć na pytanie, jak 
wygląda relacja człowiek-wartości w ujęciu Krąpca i Tischnera, i czy rzeczywiście 
wizje te nie dają się w pewnych punktach sprowadzić do siebie. Wydaje się, że pier­
wotne ujęcie przez Tischnera relacji człowieka do wartości, mieszczące się w tradycji 
fenomenologicznej materialnej etyki wartości, wedle której człowiek stoi sam wobec 
„zapraszających” do urzeczywistnienia wartości, może korespondować w pewnym 
zakresie z ujęciem Krąpca. W obu przypadkach mamy do czynienia z „odczytywa­
niem” przez człowieka tego, co należy czynić. Krąpiec mówi o sądzie rozumu prak­
tycznego odnośnie dobra, Tischner zaś o intuicji wartości. Po zaaplikowaniu do swej 
filozofii dialogiki, według krakowskiego fenomenologa, decyduje nie tyle „wezwanie” 
ze strony wartości, ile apel twarzy zaniepokojonego swym losem człowieka, czyli tzw. 
„horyzont agatologiczny”. W antropologii M. A. Krąpca aspekt dialogiczności poja­
wia się w kontekście refleksji nad aktem miłości (darowanie się Ja-Ty) i życiem 
społecznym111.

Jak już powiedzieliśmy, swoiste rozumienie wartości przez twórcę filozofii dra­
matu nie przeszkadzało w mówieniu o drugim człowieku, a nawet Bogu, jako o warto­
ści. Zasadność takiego mówienia rozwiązałoby chyba zastosowanie kategorii środka 
i celu, przy czym celem ostatecznym byłby Bóg. Tischnera koncepcja człowieka nie 



Próba oceny aksjologii J. Tischnera 219

wyklucza teleologii. Zarówno osobie, która jest tworzywem dla wartości, jak i osobie 
jako podmiotowi dramatu „chodzi o” coś, o osiągnięcie jakiegoś celu. Obaj myśliciele 
wskazują na Transcendencję, osobowego Boga, jako źródło moralnego życia człowie­
ka. Jest to zrozumiałe, skoro jeden i drugi filozof wpisują się w filozofię chrześcijań­
ską112.

112 Ściśle rzecz biorąc, z formalno-metodologicznego punktu widzenia, termin: „filozofia chrześcijań­
ska” nie ma racji bytu. Użyty tutaj oznacza myśl niezależną od wiary chrześcijańskiej, choć nią inspiro­
waną i zgodną z chrześcijańskim Objawieniem, które stanowi dla niej kryterium negatywne. Filozofia 
jako nauka autonomiczna realizuje poznanie racjonalne, uporządkowane i metodyczne. Posiada swój 
przedmiot, odpowiednio do niego wypracowaną metodę i cieszy się niezależnością wobec przesłanek 
innych nauk. Por. M. Kiwka, ABC filozofii, Wrocław 2001, s. 53, 64-68.

Rola wartości w życiu człowieka jest znacząca zarówno w myśli J. Tischnera, jak 
i M. A. Krąpca. Wartości stanowią to, co należy realizować, przy czym owo „należy” 
jest zawsze w konfrontacji z wolnością człowieka. Wydaje się, że Krąpiec proponuje 
pewniejszą drogę ku poznaniu wartości. Podchodząc z zaufaniem do poznawczych 
kompetencji człowieka (realizm poznawczy), nie wnosi do relacji człowiek-wartości 
tego dramatyzmu, co Tischner. Tischnerowski dramatyzm owej relacji jest obecny na 
kilku płaszczyznach. Najpierw jako konflikt kontradyktoryjny, czyli napięcie między 
wartością Ja, a wartością, którą hic et nunc należy zrealizować. Płaszczyzna kolejna, 
wskazana już przez Schelera, to dramatyzm polegający na tym, że wybierając jedną 
wartość, mogę „unicestwić” inną, równie wysoką. Następna płaszczyzna, zdaje się 
najważniejsza, to będące w dramatycznym sporze transcendentalia, z pytaniem - która 
wartość usprawiedliwia radykalnie. Przypomnijmy, że na kanwie tego sporu możliwe 
jest błądzenie człowieka w żywiole prawdy, dobra i piękna. W poprzednim paragrafie 
uwydatniliśmy jeszcze jedną płaszczyznę, apodyktyczności odczuwanych wartości 
w konkretnej sytuacji dialogicznej. Relacja człowiek-wartości u Krąpca tego dra­
matycznego napięcia nie zawiera. W poznaniu fronetycznym człowiek odczytuje 
prawdę o dobru (wartości), która inicjuje proces decyzyjny uwieńczony działaniem, 
czyli spełnieniem czynu. Lubelski filozof kreśli obraz człowieka, który może - dzięki 
relacji do Absolutu (otwieraną m.in. przez wartości - cnoty teologiczne) - z pewno­
ścią zmierzać ku celowi ostatecznemu, człowiek Tischnera zaś to istota dramatyczna, 
której grozi przede wszystkim „choroba na śmierć”.

Spróbujmy zrekapitulować wątki rozdziału zamykającego niniejszą pracę. Ewolu­
cja myśli Tischnera w zakresie problematyki oraz inspiracji innymi filozofami popro­
wadziła go od fenomenologii konscjentywności ku dialogice. Wiązało się to z myśle­
niem w obrębie dwóch niesprowadzalnych do siebie paradygmatów: egologicznego 
i dialogicznego. Wydaje się, że krakowskiemu filozofowi w dużej mierze to się udało: 
po pierwsze, za sprawą „zaproszonego do dialogu” Ja aksjologicznego, po drugie, 
w rozgraniczeniu „horyzontów” aksjologicznego i agatologicznego. W „horyzoncie 
agatologicznym”, relacja Ja—Ty, która jest przed wszelką tematyzacją stanowi „czy­



220 Rozdział 5

stą” relację dialogiczną. W „horyzoncie aksjologicznym” odnajdujemy miejsce dla 
egotyczności i relacji podmiotowo-przedmiotowej względem wartości.

Ewolucja myśli Tischnera zrodziła także pytanie o aktualność aksjologii w agato- 
logii. Wskazaliśmy, że agatologia pogłębia aksjologię, odnajdując sens wartości 
w Absolucie Dobra, i tym samym przezwycięża fenomenologiczną materialną etykę 
wartości.

Problematyczna okazała się spójność i przejrzystość aksjologii. Tischner posługi­
wał się terminem „wartość” niekonsekwentnie. Wprawdzie definicji wartości nie 
stworzył, ale sugerował „określenie przybliżające”, odwołując się do Rintelena. 
W jego pismach termin „wartość” pojawiał się w różnych kontekstach. Nie zawsze 
było jasne, czy mamy do czynienia z wartością w znaczeniu potocznym, czy ostrym 
rozumieniem wartości w rozumieniu przedstawicieli fenomenologicznej mate­
rialnej etyki wartości. Ponadto okazało się, że obwarowanie wyczucia wartości pew­
nymi warunkami stawia pod znakiem zapytania apodyktyczność „każdorazowego” 
doświadczenia (wyczucia) wartości na drodze intuicji emocjonalnej.

W ostatnim podrozdziale usiłowaliśmy odpowiedzieć na pytanie, czy Tischnerowskie 
ujęcie stosunku człowieka do wartości oraz to, proponowane przez M. A. Krąpca 
(filozoficznego oponenta Tischnera), nie dają się w pewnym zakresie do siebie spro­
wadzić. Zagadnienie to nazwaliśmy „sporem o człowieka wobec wartości”. Aksjolo­
giczną myśl obu filozofów zbliżyły do siebie: zakorzenienie wartości w Absolucie 
(różnie rozumianym), rola wartości jako „orientacyjnych punktów” w życiu moralnym 
oraz wizja człowieka „teleologicznie zorganizowanego”. Należy podkreślić, że myśl 
Tischnera odznacza szczególny ethos. Przez wszystkie jego pisma przemawia troska 
o człowieka. Szkoda, że krakowski filozof nie zauważał ethosu wszędzie, gdzie ten 
ethos był. Wszak widział go w filozofii współczesnej, nawet o ateistycznej orientacji 
(np. marksizm), konsekwentnie zaś odmawiał go tomizmowi.



Zakończenie

Celem, jaki wytyczyliśmy tej pracy, było zaprezentowanie zagadnienia doświad­
czenia i urzeczywistnienia wartości w ujęciu Józefa Tischnera. Rozważenia tego 
problemu podjęliśmy się w pięciu częściach książki. Analizy poczynione w pierw­
szym rozdziale zarysowały kontekst filozoficzny myśli Tischnera. Dwie krytyki: 
tomizmu i marksizmu, niejako od negatywnej strony określiły filozofię krakowskiego 
myśliciela. W zakresie aksjologii, spośród licznych inspiracji kierunkami filozofii 
współczesnej, zarysował się najbardziej wyraźny wpływ przedstawicieli fenomenolo­
gicznej materialnej etyki wartości, zwłaszcza M. Schelera.

Część kolejna - to ukazanie postulowanej przez Tischnera aksjologii. W naszych 
rozważaniach - dla celów metodycznych - potraktowaliśmy osobno, trochę zatem 
sztucznie, zagadnienia wartości i człowieka. Tischnera namysł nad wartościami zaw­
sze był umieszczony w kontekście człowieka, który jest „tworzywem dla wartości”. 
Wartości są „oknem na świat”. One „modelują” środowisko (Umweli) człowieka, 
w którym dopiero rozumie on siebie.

W szerokim kontekście źródeł myślenia Tischnera oraz postulowanej aksjologii, 
zasadniczy problem badawczy pracy podjęliśmy w rozdziale trzecim. Punktem wyj­
ścia dla doświadczenia wartości w spotkaniu z drugim człowiekiem było doświadcze­
nie siebie jako wartości. Zmienny obszar egotyczności uwarunkowany jest z jednej 
strony doświadczeniem wartości (np. solidaryzacja Ja aksjologicznego z ciałem konsty­
tuuje Ja somatyczne), z drugiej zaś warunkuje doświadczenie wartości w tym obszarze. 
Ja aksjologiczne jest nie tylko warunkiem doświadczenia wartości w obszarze ego­
tyczności, lecz także w sytuacji dialogicznej. Jednocześnie zdaje się być wątkiem 
łączącym aksjologię z agatologią, ponieważ stoi w centrum rozgrywającego się 
w horyzoncie Dobra dramatu religijnego. Wskazał to rozdział czwarty. Poczynione 
w nim analizy pokazały przezwyciężenie fenomenologicznej materialnej etyki warto­
ści przez dotarcie do rzeczywistości pierwotnej w stosunku do wartości, bo leżącej 
poza bytem i niebytem, czyli dobra i zła. Otwarty w ten sposób „horyzont agatolo­
giczny” umożliwił specyficzne spojrzenie na cielesność. W świetle agatologii jawi się 
ona nie tylko jako wyznaczająca „swym czasem” wartości do realizacji, lecz przede 
wszystkim jako możliwa żertwa ofiarna. Inspirowany Levinasowską koncepcją za­



222 Zakończenie

kładnika Tischner odnajduje źródło etyki w obecności drugiego człowieka, z którym 
przychodzi wezwanie Dobra do sposobu bycia osoby jako bytu-dla-siebie-poprzez- 
-ofiarę-za-drugiego. Ten moment myśli Tischnera wskazał na nadzieję jako klucz 
do aksjologii i agatologii zarazem. Nadzieja zarówno poznaje wartości, jak i przezwy­
cięża rozpacz. Ona także decyduje o tym, że ofiara-za-innego nie jest byciem- 
-przeciwko-sobie.

W centrum zainteresowania rozdziału piątego stanęły trzy problemy: 1) myślenie 
w obrębie dwóch paradygmatów; 2) krytyczne uporządkowanie kwestii wartości, 
zarówno w aspekcie epistemologicznym, jak i ontologicznym; 3) odniesienie 
Tischnerowskiej aksjologii do ustaleń filozofii klasycznej, w którą wpisuje się myśl 
M. A. Krąpca. Ta ostatnia część pracy pokazała, że Tischner w dużej mierze poradził 
sobie z problemami, jakie niesie z sobą filozofowanie przy zastosowaniu paradygmatu 
dialogicznego i egologicznego. Wskazaliśmy, że rozróżnienie dwóch „horyzontów”: 
agatologicznego i aksjologicznego, stwarza możliwość zastosowania paradygmatu 
egologicznego w aksjologii i dialogicznego w agatologii. Odczucie siebie jako warto­
ści (Ja aksjologiczne) obecne w dialogu i ten dialog warunkujące okazało się tym 
wątkiem, w którym znalazło zastosowanie myślenie z obszaru obu paradygmatów. 
Krytyczne spojrzenie na koncepcję wartości zaproponowaną przez Tischnera pokazało 
pewne jej słabe punkty, m.in. problematyczną apodyktyczność doświadczenia 
wartości oraz niejednoznaczność używanego przez filozofa terminu „wartość”. Skon­
frontowanie pewnego aspektu aksjologii J. Tischnera (relacja: człowiek-wartości) 
ze stanowiskiem M. A. Krąpca wykazało częściową komplementamość tych ujęć.

Mimo że literatury omawiającej poszczególne aspekty filozofii Tischnera jest już 
sporo, problemów badawczych do rozwiązania jest jeszcze wiele. Nasuwa je m.in. 
jedno z najważniejszych źródeł podjętych w książce refleksji, czyli Fenomenologia 
świadomości egotycznej. Tylko na kanwie jej rozważań rodzą się pytania, nad którymi 
warto się zastanowić, np. pytanie o to, co konstytuuje tożsamość człowieka? Interesu­
jąca byłaby próba zestawienia odpowiedzi, jakiej udziela w tym względzie Józef 
Tischner, ze stanowiskiem reprezentowanym przez jego mistrza - Romana Ingardena, 
zwłaszcza w rozprawce O odpowiedzialności i jej podstawach ontycznych. Rozpatrze­
nie tego problemu mogłoby rzucić nowe światło na zagadnienie odpowiedzialności 
i „czasu wewnętrznego” w ujęciu Tischnera. Na opracowanie czeka także zagadnienie 
aktualności rozstrzygnięć krakowskiego myśliciela w zakresie fenomenologii ego- 
tyczności w świetle badań dzisiejszych. Jak wiemy, od czasu wkroczenia na grunt 
dialogiki, nasz filozof tę problematykę zarzucił na rzecz nowych idei. Na uwagę 
zasługuje zainteresowanie Tischnerem pedagogów. Ważkim problemem jest próba 
recepcji jego antropologii na gruncie pedagogiki ogólnej. Postulat rozwiązania tego 
problemu wydaje się szczególnie ważny w czasach, kiedy w programach wychowaw­
czych wielu placówek zaniedbuje się kwestię otwarcia człowieka na rzeczywistość 
nadprzyrodzoną, na rzecz tolerancji uzurpującej sobie prawo do jedynej wartości 
absolutnej.



Zakończenie 223

Refleksja nad aksjologiczno-antropologiczną spuścizną J. Tischnera nakreśliła 
obraz filozofa ceniącego więcej inspirującą siłę myśli innych niż troskę o systemo- 
wość. Znalazło to swoje reperkusje m.in. na płaszczyźnie spójności jego poglądów. 
Jednocześnie sprawiło, że ich jednoznaczna interpretacja jest trudna do osiągnięcia. 
Krakowski filozof nie uprawiał refleksji nad naturą wartości w taki sposób, jak przed­
stawiciele materialnej etyki wartości, z których tradycji w pewnym stopniu się wywo­
dził, a którą przezwyciężył w agatologii. Jeśli trafnie udało się odczytać Tischnerow­
skie ujęcie wartości, to związany z nim „horyzont aksjologiczny” można by nazwać 
bardziej „ważnościowym”. Termin „wartość”, jako mocno obciążony znaczeniowo, 
odsyła do ujęcia M. Schelera, D. von Hildebranda i in. J. Tischner wiedział, że świat 
bez wartości nie byłby światem naprawdę ludzkim. Potwierdza to koncepcja aksjolo­
gicznego Ja. Wydaje się jednak, że zdawał sobie sprawę z tego, że oparcie etyki na 
wartościach w wydaniu wymienionych wyżej filozofów nie sprostało temu, czemu 
sprostać miało. Ponadto wysiłki aksjologów reprezentujących nawet ten sam kierunek 
(fenomenologia) nie pozwoliły na stworzenie ogólnej, możliwej do przyjęcia w łonie 
tego kierunku definicji wartości. To może budzić frustrację. Wyraz tego, że aksjologia 
jako dziedzina filozofii dopiero „raczkuje” dał R. Ingarden w eseju: Czego nie wiemy 
o wartościach. Kształt filozofii doby obecnej pokazuje, że aksjologia, o ile jest upra­
wiana, nadal lokuje się na początku swojej badawczej drogi. J. Tischner zrobił krok 
naprzód. Ale czy rzeczywiście na polu aksjologii? Jeśli chodzi o doświadczenie war­
tości w obszarze egotyczności, to tak. Natomiast jeśli weźmiemy pod uwagę „hory­
zont dobra”, to nie mówimy już stricte o aksjologii, lecz o tym, co nasz filozof zwał 
„agatologią”. „Agatologia”, sięgając poza byt i niebyt, uniemożliwia aksjologię 
w tradycyjnym rozumieniu. Jej walor leży w czym innym - w otwarciu człowieka na 
Transcendencję. W tym świetle zasadna jest konkluzja, że Józef Tischner pozostawił 
nie tylko godną przemyślenia i wciąż odkrywaną filozofię, lecz przede wszystkim 
wytyczył drogę heroicznemu myśleniu przenikniętemu głębokim ethosem, którego 
dziś chyba potrzeba szczególnie, tak w myśleniu, jak i postępowaniu.





Bibliografia

I. Literatura źródłowa
I. a) książki J. Tischnera

Czytając „ Veritatis splendor", Kraków 1994.
Drogi i bezdroża miłosierdzia, Kraków 1999.
Etyka a historia. Wykłady, Kraków 2008.
Etyka solidarności oraz Homo sovieticus, Kraków 1992.
Etyka wartości i nadziei, [w:] D. von Hildebrand, J. A. Kłoczowski, J. Paściak, J. Tischner, Wobec wartości, 

Poznań 1984.
Fenomenologia świadomości egotycznej, [w:] tenże, Studia z filozofii świadomości. Dzieła zebrane, 

Kraków 2006
Filozofia chrześcijańska w dialogu, Kraków 1981.
Filozofia człowieka. Zeszyt 1. Od antologii do metafizyki człowieka, Kraków 1986.
Filozofia dramatu, Kraków 1998.
Filozofia współczesna [red.], Kraków 1986.
Idąc przez puste Błonia, Kraków 2005.
Idzie o honor, Kraków 1994.
Ja transcendentalne w filozofii Edmunda Husserla, [w:] tenże, Studia z filozofii świadomości. Dzieła 

zebrane, Kraków 2006.
Ksiądz na manowcach, Kraków 2000.
Książeczka pielgrzyma, Kalwaria Zebrzydowska 1990.
Miłość nas rozumie, Kraków 2000.
Miłość niemiłowana, Kraków 1993.
Myślenie w żywiole piękna, Kraków 2004.
Myślenie według wartości, Kraków 2004.
Nieszczęsny dar wolności, Kraków 1997.
Polska jest Ojczyzną. W kręgu filozofii pracy, Paryż 1985.
Polski kształt dialogu, Paryż 1981.
Polski młyn, Kraków 1991.
Pomoc w rachunku sumienia, Kraków 2000.
Spowiedź rewolucjonisty, Kraków 1993.
Spór o istnienie człowieka, Kraków 1998.
Świat ludzkiej nadziei. Wybór szkiców filozoficznych 1966-1975, Kraków 1992.
W krainie schorowanej wyobraźni, Kraków 1997.
Wędrówki w krainę filozofów, Kraków 2008.
Wiara ze słuchania. Kazania starosądeckie 1980-1992, Kraków 2009.



226 Bibliografia

Zarys filozofii człowieka dla duszpasterzy i artystów, [w:] Myślenie w żywiole piękna, Kraków 2004. 
Zrozumieć własną wiarę, Kraków 2006.

I. b) Artykuły J. Tischnera

Aksjologiczne podstawy „ja ’’jako całości cielesno-przestrzennej, [w:] „Logos i Ethos”, Warszawa 1971.
Bezdroża spotkań, AC 1980, t. 12.
Cierpkie winogrona i chytrość rozumu, „Znak” 1998, nr 8.
Człowiek zniewolony i sprawa wolności (Hegel - Dostojewski - Descartes), „Znak” 1981, nr 1-2.
Czy z człowiekiem religijnym da się dysputować?”, TP 1992, nr 24.
Czym jest „ja” transcendentalne?, [w:] Szkice filozoficzne Romanowi Ingardenowi w darze, Warszawa 

-Kraków 1964.
Dramat cielesności - krajobraz wstydu, „Znak” 1995, nr 8.
Dramat cielesności, „W drodze” 1985, nr 8.
Droga do europejskiej nowożytności, TP 2003, nr 6.
Dyskusja o sensie nauki [głos w dyskusji], „Znak” 1980, nr 2.
Edyp i Abraham, TP 1995, nr 31.
Epizody sensu, „Logos i Ethos” 1999, nr 1.
Fenomenologia a socjologia, „Znak” 1977, nr 9.
Fenomenologia i hermeneutyka, [w:] J. Perzanowski [red.], Jakfilozofować?, Warszawa 1989.
Fenomenologia spotkania, AC 1978, t. 10.
Filozofia - dramat - metafora, „Znak - Idee” 1991, nr 4.
Fragment o solidarności, „Znak” 2000, nr 8.
Gnoseologiczny podmiot poznania, AC 1969, t. 1.
Gra wokół odpowiedzialności, „Znak” 1995, nr 10.
Hermeneutyka a język, AC 1973-1974, t. 5 (5-6).
Hierarchia wartości, „W drodze” 1977, nr 5.
Humanizm i radykalizm filozofii, „Znak” 1995, nr 11.
Idąc przez puste Błonia..., TP 1979, nr 28.
Inny, „Znak” 2004, nr 1.
Intencja humanistyczna w medycynie, „Gazeta Wyborcza” 1993, nr 25.
Jezus egzystencjalizmu, „Znak” 1966, nr 6.
Józef Tischner pisze do autora artykułu „ Ludzka twarz prawa natury ", „Znak” 1969, nr 6.
Kłamstwo polityczne. Z badań nad istotą stalinizmu, TP 1988, nr 47.
Kołakowski i Kartezjusz, [w:] Obecność. Leszkowi Kołakowskiemu w 60. rocznicę urodzin, Warszawa 1987.
Kościół łaski, „Znak” 1997, nr 1.
Kot pilnujący myszy, „Znak” 1997, nr 7.
Krakowskie spotkania filozofów, TP 1978, nr 38.
Krótki traktat o naturze służby, AC 1998-1999, t. 30-31.
Kryzys myślenia, [w:] K. Michalski [red.], O kryzysie. Rozmowy w Castel Gandolfo, Warszawa 1990.
Ku Transcendencji, która jest Osobą, „W drodze” 1974, nr 2.
Listy do Studentów, „Logos i Ethos” 1998, nr 1.
Łaska i wolność czyli spór o podstawy liberalizmu, „Znak” 1992, nr 4.
Marksizm a teoria osobowości, „Znak” 1976, nr 5.
Metamorfozy naszej pracy, TP 1999, nr 32.
Metodologiczna strona dzieła „ Osoba i czyn ", AC 1973—1974.
Miarkowanie wyobraźni, TP 1972, nr 24.
Między miłosierdziem a okrucieństwem, TP 1981, nr 1.
Między pytaniem a odpowiedzią, czyli u źródeł obiektywizmu, „Studia Filozoficzne” 1983, nr 5-6.



Bibliografia 227

Mit i nowa antropologia, TP 1970, nr 34.
Moje piekło - odpowiedź na ankietę, TP 1997, nr 21.
Myślenie na skrzyżowaniu dróg, [w:] K. Tarnowski, Człowiek i Transcendencja, Kraków 1995.
Myślenie w odwrocie, „Znak” 1999, nr 6.
Nadzieja szukająca prawdy, „Znak” 1985, nr 12.
Naprawić ludzką śmierć, TP 2008, nr 12.
Naród i jego prawa, „Znak” 1997, nr 4.
Nauka w czasie zniewolenia, TP 1990, nr 43.
Niebiańskie ideały i ziemskie złudzenia, „Znak” 1999, nr 2.
Nowe Oświecenie, „Gazeta Wyborcza” 1996, nr 245.
O Bogu, który jest blisko, [w:] św. Augustyn, O Trójcy Świętej, Kraków 1996.
O cnotach rozumu, „Gazeta Wyborcza” 1997, nr 55.
O dobrym i niedobrym użyciu moralności, TP 1992, nr 13.
O stylu myślenia, „Znak” 1996, nr 4.
O twarzy Boga, „W drodze” 1974, nr 11.
O twarzy człowieka, ,jN drodze” 1974, nr 12.
Od czujności do czuwania, TP 1987, nr 7.
Od prawdy sądu do prawdy egzystencji, AC 1972, t. 4.
Odpowiedzialność -podróż do źródeł, „Znak” 1997, nr 6.
Perspektywy hermeneutyki, „Znak” 1971, nr 2-3.
Podglądanie Pana Boga, „Znak” 1997, nr 12.
Porządek zbawienia, „Logos i Ethos” 1993, nr 1.
Pozwolić drugiemu być, „W drodze” 1977, nr 5.
Praca człowieka, „W drodze” 1975, nr 1.
Praca i słowo o pracy, TP 1981, nr 50.
Praca nad nadzieją bliźniego, „Znak” 1975, nr 1.
Prawda bycia i wolności. Filozofia po Heideggerze, TP 1978, nr 31.
Prowokacje Ericha Fromma, TP 1967, nr 2.
Przestrzeń międzyludzka -przestrzeń obcowania z drugim, AC 1977, t. 7.
Przestrzeń obcowania z drugim, AC 1977, t. 9.
Refleksje o etyce pracy, „Znak” 1972, nr 6.
Respekt dla wartości, TP 1993, nr 22.
Rewolucja etyczna, TP 1995, nr 15.
Rozumienie, dziejowość, prawda, AC 1973-1974, t. 5-6.
Solidarność po latach, „Gazeta Wyborcza” 1996, nr 198.
Solidaryzacja i problem ewolucji świadomości, [w:] W. Stróżewski [red.], Studia z teorii poznania i filozofii 

wartości, Wrocław 1978.
Spotkanie w horyzoncie zła, AC 1981, t. 13.
Spotkanie z myślą Levinasa, [w:] E. Levinas, Etyka i Nieskończony. Rozmowy z Philippe'em Nemo,

Kraków 1991.
Spór w królestwie metafor, [w:] B. Baran [red.], Rozum i słowo. Eseje dialogiczne, Kraków 1988.
Sprawa osoby - wstępne przybliżenie, „Logos i Ethos” 1992, nr 2.
Strukturalne zagadnienia refleksji i spostrzeżenia immanentnego w świetle niektórych tez Edmunda 

Husserla, „Studia Philosophiae Christianae” 1966, nr 1.
Styl myślenia, „Znak” 1994, nr 3.
Siadami nieskończonego, AC 1984, nr 16.
Siadami nieskończonego, AC 1986, t. 18.
Teoria poznania w więzach ontologii. W związku z dziełem „ U podstaw teorii poznania Romana Ingardena, 

AC 1971, t. 3.



228 Bibliografia

Tragiczny błąd terroryzmu, „Znak” 2004, nr 7-8.
Typowe odmiany pierwotności rsp. wtórności w sferze świadomości, AC 1970, t. 2.
Uprawiam filozofię Dobra, [w:] A. Zieliński, M. Babiński, J. Wojtysiak [red.], Rozmowy o filozofii,

Lublin 1996.
Wartości etyczne i ich poznanie, „Znak” 1972, nr 5.
Wiara czasów końca Oświecenia. Glos w dyskusji, „Znak” 1995, nr 3.
Wiara w mrocznych czasach, „Znak” 1992, nr 4.
Widnokrąg nowej odpowiedzialności. Na marginesie „ Centessimus Annus ", „Znak” 1991, nr 6.
Wina człowieka, „W drodze” 1975, nr 2.
Wobec zła, TP 1994, nr 2.
Wokół spraw wiary i rozumu, [w:] M. Heller, A. Michalik, J. Życiński [red.], Filozofować w kontekście 

nauki, Kraków 1987.
Wolność w modlitwie o wolność, „Znak” 1993, nr 10.
Wychowanie, TP 1981, nr 10.
Wydarzenie mowy, „Przegląd Filozoficzny” 1999, nr 2.
Wyrozumiałość bez pobłażliwości, TP 1998, nr 20.
Wyzwolenie, „Więź” 1986, nr 10.
Zadania wychowawcze, TP 1972, nr 9.
Zło i milczenie filozofii, „Znak” 1994, nr 10.
Zło metafizyczne, czyli wejrzenie w otchłań, „Znak” 1993, nr 3.
Zło w dialogu kuszenia, „Znak” 1982, nr 3.
„Zycie wewnętrzne" osoby, AC 1993, t. 25.

II. Literatura przedmiotu

Adamczyk A„ Człowiek w Tischnerowskiej koncepcji nadziei, „Logos i Ethos” 2006, nr 1.
Adamczyk A., Oblicza czasu w Tischnerowskiej koncepcji nadziei, „Logos i Ethos” 2005, nr 1.
Adamczyk A., Wolność w przestrzeni relacji międzyludzkich — rozważania o filozofii Józefa Tischnera, 

„Logos i Ethos” 2008, nr 1.
Adamczyk A., Zdrada w obliczu nadziei, „Logos i Ethos” 2001, nr 1, s. 96-99.
Aduszkiewicz A. [red.], Słownik filozofii, Warszawa 2004.
Andryszczak P., Przez człowieka do Boga, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Arystoteles, Etyka Nikomachejska, tłum D. Gromska, Warszawa 1982.
Arystoteles, Etyka wielka. Etyka eudemejska, tłum. W. Wróblewski, Warszawa 1977.
Arystoteles, Metafizyka, tłum. K. Leśniak, Warszawa 1984.
Arystoteles, O duszy, tłum. P. Siwek, Warszawa 1972.
Augustyn św., Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Warszawa 1980.
Baczko B., O poglądach filozoficznych i społeczno-politycznych Tadeusza Kotarbińskiego, [w:] „Myśl 

Filozoficzna” 1951, nr 1-2.
Baczyński W., Człowiekjako istota dramatyczna w ujęciu księdza Józefa Tischnera, Wrocław 2004.
Baczyński W., Dialogiczny wymiar samotności w filozofii dramatu, „Perspectiva” 2006, nr 2.
Bałus W., Heroizm i metafora. Józef Tischner o zjawisku myślenia, „Znak” 1985, nr 12.
Bahis W., Homo dramaticus Józefa Tischnera, Kraków 1991.
Baniak J. [red.], Człowiek z przełomu wieków w refleksji filozofii dialogu, „Studia i materiały” 2002, nr 48.
Baniak J. [red.], Filozofia dialogu. Drogi i formy dialogu, Poznań 2003, t. 1.
Baniak J. [red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, Poznań 2005, t. 3.
Baranowska M., Dowód na istnienie człowieka, „Kwartalnik Filozoficzny” 1999, nr 1.



Bibliografia 229

Baranowska M., Osoba jako wartość: Ja aksjologiczne J. Tischnera i Wertperson M. Schelera, „Kwartalnik 
Filozoficzny” 2003, z. 1.

Barbour J. G., Mity. Modele. Paradygmaty, tłum. M. Krośniak, Kraków 1984.
Bator A. P., Intencjonalność sztuki w filozofii Romana Ingardena i Mieczysława Alberta Krąpca Wrocław 

1999.
Bergson H., Ewolucja twórcza, tłum. F. Znaniecki, Warszawa 1957.
Bergson H., Myśl i ruch, Wstęp do metafizyki. Intuicja filozoficzna. Postrzeżenie zmiany. Dusza i ciało, 

tłum. P. Beylin i K. Błeszczyński, Warszawa 1963.
Bielawski M., Teologiczne manowce Tischnera, „Znak” 2001, nr 3.
Bobko A., Czy człowiekjeszcze istnieje, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Bobko A., Die Liige ais Wurzel des Bósen: die auf den Gedanken von Józef Tischner und Max Scheier 

basierten Uberlegungen, AC 2005, t. 37.
Bobko A., Myślenie wobec zła: polityczny i religijny wymiar myślenia w filozofii Kanta i Tischnera, 

Kraków-Rzeszów 2007.
Bobko A., Poszukiwanie prawdy o człowieku, „Znak” 2001, nr 3.
Bobko A., Wstęp. Józefa Tischnera myślenie o człowieku, [w:] J. Tischner, O człowieku. Wybór pism 

filozoficznych, wybrał i opracował A. Bobko, Wrocław-Warszawa-Kraków 2003.
Bocheński J. M., Zarys historii filozofii, Kraków 1993.
Bonowicz W., Chętka do strzelania. Wychowanie według ks. Józefa Tischnera, TP 2005, nr 1.
Bonowicz W., Parafia Tischnera, „Znak” 2001, nr 3.
Bonowicz W., Światła „Etyki Solidarności", TP 2001, nr 1.
Bonowicz W., Tischner-pisarz, „Gazeta Wyborcza” 2001, nr 60.
Bonowicz W., Tischner, Kraków 2002.
Bonowicz W., Wychowanie jako praca nad ludzką nadzieją: wokół myśli ks. Józefa Tischnera, „Edukacja 

Humanistyczna” 2004, nr 1-2.
Borowicz A., Egologia Józefa Tischnera, „Kwartalnik Filozoficzny” 2007, t. 35, z. 3.
Borowicz A., Józef Tischner i Leszek Kołakowski o Ja aksjologicznym i Ja duchowym, „Kwartalnik

Filozoficzny” 2003, z. 1.
Borowiec J., Myślenie do myślenia: VI Dni Tischnerowskie, TP 2006, nr 21.
Borowiec J., Nadzieja wolności?, TP 2004, nr 20 (dod. Dni Tischnerowskie).
Bożejewicz W., Tischner. Poglądy filozoficzno-antropologiczne. Szkice, Warszawa 2006.
Brejdak J., Odcienie obecności. Próba analizy fenomenu, Kraków 2007.
Bromski P., Niedokończona dyskusja, „Słowo Powszechne” 1974, nr 13-14.
Bronakowski H., Rynek i nowy marketing, Białystok 1999.
Bronk A., Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, nr 33-34.
Brzeziecki A., Inny kształt dialogu: spór o spuściznę po ks. prof. Józefie Tischnerze, TP 2002, nr 8.
Buber M., Dwa typy wiary, tłum. J. Zychowicz, Kraków 1995.
Buber M., Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych, tłum. J. Doktór, Warszawa 1992.
Buber M., Problem człowieka, tłum. R. Reszke, Warszawa 1993.
Buber M., Zaćmienie Boga, tłum. P. Lisiecki, Warszawa 1994.
Bukowski L, Czy ks. Tischner przełamuje „cogito"?, AC 1981, t. 13.
Bukowski J., Fenomenologia i mistyka dobra u późnego Tischnera, Zeszyty Naukowe. Akademia

Ekonomiczna w Krakowie” 2006, nr 722.
Bukowski J., Zarys filozofii spotkania, Kraków 1987.
Camus A., Eseje, tłum. J. Guze, Warszawa 1971.
Camus A., Notatniki, tłum. J. Guze, Warszawa 1994.
Celiński B., Tomizm w krytyce fenomenologa [J. Tischnera], „Ateneum Kapłańskie 1977, t. 89.
Cichoń W., Świat wartości i sposoby jego poznawania, [w:] W. Strożewski [red.], Studia z teorii poznania 

i filozofii wartości, Wrocław-Warszawa-Kraków-Gdańsk 1978.



230 Bibliografia

Cichoń W., Wartości - człowiek - wychowanie. Zarys problematyki aksjologiczno-wychowawczej, 
Kraków 1996.

Ćwiertnia Ł., Husserl — Tischner: współczesny spór o podmiot, „Logos i Ethos” 2005, nr 2.
Ćwiertnia Ł., Tischnerowska antropologia dramatu, „Patos” 2004, nr 2.
Dąbrowski K., Dezintegracja pozytywna, Warszawa 1979.
Dąbrowski K., Pasja rozwoju, Warszawa 1982.
Dąmbska I., Kilka uwag w sprawie wartości poznawczych, „Znak” 1965, nr 4.
Dec L, Czy tylko fenomenologia egzystencjalna człowieka?, „Colloquium Salutis” 1983, t. 15.
Dec L, Dwie antropologie. Tomaszowa a Marcelowa koncepcja człowieka, Wrocław 1995.
Dec L, Filozofia miłości w ujęciu Gabriela Marcela, Wrocław 1986.
Dec I., Niektóre dawniejsze i współczesne próby rozumienia osoby w „filozofii chrześcijańskiej", „Communio” 

1983, nr 2.
Dec L, Transcendencja bytu ludzkiego w ujęciu twórców Szkoły Lubelskiej, Wrocław-Lublin 1991.
Dec I., Transcendencja człowieka w przyrodzie, Wrocław 1994.
Demboróg J. [B. Łagowski], Poznaj samego siebie i innych, TP 1974, nr 11.
Demboróg J., O dobry użytek z nieporozumień, TP 1979, nr 8.
Demboróg J., Z kim filozofować?, TP 1979, nr 2.
Dembowski B., Zagadnienie egzystencjalistycznego punktu wyjścia w metafizyce, „Studia Philosophiae 

Christianae” 1974, nr 1.
Derezińska M., Wiara jako wejście w dramat człowieka z Bogiem, „Logos i Ethos” 2008, nr 1.
Dobosz A., Symbolika zła a filozofia praktyczna Paula Ricoeura, „Filo-Sofija” 2001, nr 1.
Drwięga M., Od etyki wartości do agatologii: kilka uwag o filozofii Józefa Tischnera, „Kwartalnik 

Filozoficzny” 1999, z. 4.
Duchliński P., Czy Roman Ingarden stworzył teorię wartości, „Logos i Ethos” 2005, nr 1.
Dutkiewicz P., Modele etyki opartej na wartościach, [w:] J. Lipiec [red.], Człowiek i świat wartości, 

Kraków 1982.
Dymarski Z., Agatologiczna koncepcja człowieka w ujęciu Józefa Tischnera, „Logos i Ethos” 2005, nr 2.
Dymarski Z., Debata księdza Józefa Tischnera ze Szkołą Lubelską, „Logos i Ethos” 1998, nr 1.
Dymarski Z., Dwugłos o złu. Ze studiów nad myślą Józefa Tischnera i Leszka Kołakowskiego, Gdańsk 

2009.
Dymarski Z., Filozofia wychowania Józefa Tischnera, [w:] B. Burlikowski, W. Rechlewicz [red.], 

Filozofia w szkole. Filozofia w życiu, Kielce 2004.
Dymarski Z., O złu dialogicznym, „Logos i Ethos” 2004, nr 2.
Einstein H., Uwagi ateisty o micie Ukrzyżowania, Poznań 1997.
Filek J., Dom Tischnera, „Znak” 2004, nr 5.
Filek J., Filozofia odpowiedzialnościXXwieku, Kraków 2003.
Filek J., Karoń-Ostrowska A., [i in.], Tischnerowskie spojrzenia. Głosy uczniów i przyjaciół, „Znak” 

2004, nr 5.
Filek J., Ontologizacja odpowiedzialności, Kraków 1996.
Frankl V. E., Homo Patiens, tłum. R. Czarnecki, J. Morawski, Warszawa 1976.
Frankl V. E., Nieuświadomiony Bóg, tłum. B. Chwedeńczuk, Warszawa 1978.
Fromm E., Mieć czy być?, tłum. J. Karłowski, Poznań 1995.
Fromm E., Ucieczka od wolności, tłum. J. Karłowicz, Warszawa 1971.
Fudala L, Gawędziołki o profesorze Tischnerze, Warszawa 2002.
Fukuyama F., Koniec człowieka, Kraków 2004.
Gadacz T. [red.], Zawierzyć człowiekowi. Księdzu Józefowi Tischnerowi na sześćdziesiąte urodziny, 

Kraków 1991.
Gadacz T., Chrześcijańskie korzenie Tischnerowskiej filozofii człowieka, „Znak” 2004, nr 5.
Gadacz T., Problem zla w filozofii Józefa Tischnera, „Horyzonty Wychowania” 2005, nr 7.



Bibliografia 231

Gadacz T., Bardzo dobry człowiek, ale niedialogiczny, TP 2001, nr 10.
Gadacz T., Bóg bliski, Bóg daleki. Filozoficzne dylematy E. Levinasa, „Znak” 1992, nr 8.
Gadacz T., Bóg wfilozofiii Tischnera, „Znak” 2001, nr 3.
Gadacz T., Cierpienie i miłosierdzie: pytania do Józefa Tischnera i Jana Pawła II, „Znak” 2006, nr 4.
Gadacz T., Filozofia człowieka jako filozofia losu, Bydgoszcz 2000.
Gadacz T., Migasiński J. [red.], Levinas i inni, Warszawa 2002.
Gadacz T., Myślenie z bólu innych, TP 2000, nr 28.
Gadacz T., Sprawa z Innym: czytając „Pamięć i tożsamość", TP 2005, nr 21.
Gadacz T., Surowa powaga dobroci. Levinas - Rosenzweig, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński [red.], Levinas 

i inni, Warszawa 2002.
Gadamer H. G., Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej, tłum. B. Baran, Kraków 1993.
Galarowicz J., Doświadczenie wartości etycznych według J. Tischnera, [w:] J. Pawlica [red.], Etyka, 

Kraków 1992.
Galarowicz J., U źródeł współczesnej myśli etycznej, „Znak” 1986, nr 6.
Galarowicz J., W drodze do etyki odpowiedzialności. Fenomenologiczna etyka wartości (Max Scheier 

- Nikolai Hartmann - Dietrich von Hildebrand), Kraków 1997.
Galarowicz J., Wypisy z fenomenologii wartości, „Znak” 1965, nr 4.
Galewicz W., N. Hartmann, Warszawa 1987.
Galewicz W., U podstaw aksjologii Dietricha von Hildebranda, „Znak” 1985, nr 4.
Gałdowska A., Miłość jako sytuacja graniczna, „Znak” 1995, nr 11.
Gawroński J., Ani scholastyka, ani fenomenologia, TP 1977, nr 27.
Gawroński J., Język a filozofia. Dialog czy monolog?, „Znak” 1974, nr 3.
Glinkowski W. P., Wolność ku nadziei: spotkanie z myślą ks. Józefa Tischnera, Łódź 2003.
Glinkowski W. P., Zaproszenie do wspólmyślenia. O filozofii ks. Józefa Tischnera, „Więź” 1999, nr 10.
Gogacz M., Aktualność Tomasza z Akwinu, TP 1974, nr 10.
Gogacz M., Będziemy dalej filozofować, „Życie i Myśl” 1978, nr 1.
Gogacz M., Czym zajmuje się filozofia?, „Znak” 1974, nr 9.
Gogacz M., Filozofia i inspiracje, TP 1974, nr 9.
Gogacz M., Ku prawdzie o człowieku, „Znak” 1976, nr 1.
Gogacz M., Nie można uciec od metafizyki, „Życie i Myśl” 1975, nr 4.
Gogacz M., Nieporozumienia w wystąpieniu Tischnera przeciw Swieżawskiemu, „Życie i Myśl” 1977, 

nr 9.
Gogacz M., O co chodzi filozofom? [wywiad], „Życie i Myśl” 1973, nr 7.
Gogacz M., Osoba zadaniem pedagogiki. Wykłady bydgoskie, Warszawa 1997.
Gogacz M., Panorama aktualnych ujęć Boga i człowieka, „Znak” 1975, nr 6.
Gogacz M., Uwagi do tematu wartości, „Studia Philosophiae Christianae” 1981, z. 1.
Gołaszewska M., Metafizyka wartości, [w:] S. Sawicki, W. Panas [red.], O wartościowaniu w badaniach

literackich, Lublin 1986.
Gowin L, Posłowie do „Polskiego kształtu dialogu", Kraków 2002.
Gowin J., Religia i ludzkie biedy. Ks. Tischnera spory o Kościół, Kraków 2003.
Gowin J., Zmącona pieśń Pana. Ks. Tischner jako krytyk Kościoła, „Znak” 2001, nr 3.
Grigs D., Przezwyciężanie współczesności, „Connnunio” 1994, nr 6.
Grygiel S., Język filozofii a język Objawienia, „Znak” 1970, nr 7-8.
Grzegorczyk A., Czym są wartości? Dyskusja, „Znak” 1965, nr 4.
Grzmot-Bilski G. J., Nicość a zło, „Filo-Sofija” 2001, nr 1.
Gułkowski J., Cierpienie i filozofia. Wokół Tischnerowskiej koncepcji filozofowania, „Novum 1979.
Hartmann N., Myśl filozoficzna i jej historia. Systematyczna autoprezentacja, tłum. J. Garewicz, Toruń

1994.
Hartmann N., Najważniejsze problemy etyki, „Znak” 1974, nr 11.



232 Bibliografia

Hartmann N., O istocie wartości etycznych, tłum. J. Filek, „Logos i Ethos” 1993, nr 2.
Hegel G. W. F., Fenomenologia ducha, tłum. A. Landman, t. 1-2, Warszawa 1963.
Hegel G. W. F., Nauka logiki, tłum. A. Landman, t. 1-2, Warszawa 1967.
Hegel G. W. F„ Wykłady o estetyce, tłum. A. Landman, t. 1-3, Warszawa 1964.
Hegel G. W. F., Wykłady z filozofii dziejów, tłum. J. Grabowski i A. Landman, t. 1-2, Warszawa 1958.
Heidegger M., Bycie i czas, tłum. B. Baran, Warszawa 1994.
Heidegger M., Co to znaczy myśleć?, tłum. J. Tischner, J. Mizera, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia współczesna,

Kraków 1989.
Heidegger M., Fenomenologia i teologia, tłum. J. Tischner, „Znak” 1979, nr 1-2.
Heidegger M., Kant i problem metafizyki, tłum. B. Baran, Warszawa 1989.
Heidegger M., List o humanizmie, tłum. J. Tischner, [w:] tenże, Budować, mieszkać, myśleć. Eseje wybrane, 

Warszawa, 1977.
Heidegger M., Znaki drogi, tłum, zbiór., Warszawa 1995.
Hemas A., Chrześcijańska i żydowska filozofia dobra, „Rzeczpospolita” 2006, nr 246.
Hemas A., Tischner i Levinas, „Logos i Ethos” 2004, nr 2.
Herod Cz., Założenia teoretyczno-metodologiczne formułowania celów kształcenia i wychowania, [w:] 

Metodologiczne problemy badań nad modernizacją systemu oświaty (materiały z konferencji 
10-11 listopada 1977), Instytut Badań Pedagogicznych, Warszawa 1978.

Hildebrand D. von, Fundamentalne postawy moralne, [w:] tenże, J. Tischner, J. A. Kłoczowski, Wobec 
wartości, Poznań 1984.

Hildebrand D. von, Rola „obiektywnego dobra dla osoby" w dziedzinie moralności, tłum. J. Szewczyk, 
„Znak” 1975, nr 10.

Hildebrand D. von., Serce. Rozważania o uczuciowości ludzkiej i uczuciowości Boga-Człowieka, tłum. 
J. Koźbiał, Poznań 1985.

Homplewicz J., Szacunek - nietykalność - świętość jako kryteria w procesie wychowania: pamięci 
ks. prof. Józefa Tischnera, „Paedagogia Christiana” 2004, t. 1.

Husserl E., Badania logiczne, t. 1-2, Prolegomena do czystej logiki, tłum. J. Sidorek, Toruń 1996.
Husserl E., Idea fenomenologii. Pięć wykładów, tłum. J. Sidorek, Warszawa 1990.
Husserl E., Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii, tłum. D. Gierulanka, Warszawa 1974.
Husserl E., Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia, tłum. J. Sidorek, Kraków 1993.
Husserl E., Medytacje kartezjańskie, tłum. A. Wajs, Warszawa 1982.
Husserl E., Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu, tłum. J. Sidorek, Warszawa 1989.
Ingarden R., Czym są wartości? Dyskusja, „Znak” 1965, nr 4.
Ingarden R., Książeczka o człowieku, Kraków 1975.
Ingarden R., O dziele literackim, Warszawa 1979.
Ingarden R., Przeżycie - dzieło - wartość, Kraków 1966.
Ingarden R., Spór o istnienie świata, Warszawa 1961.
Ingarden R., U podstaw teorii poznania, Warszawa 1971.
Ingarden R., Wykłady z etyki, Warszawa 1989.
Jagiełło J. [red.], O autorytecie. W poszukiwaniu punktu odniesienia, Kraków 2008.
Jagiełło J., Ksiądz Profesor Józef Tischner (1931-2000), „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Jagiełło J., Zuziak W. [red.], „Bądź wolność twoja". Józefa Tischnera refleksja nad życiem publicznym. 

Kraków 2005.
Jagiełło J., Zuziak W. [red.], „Między potępieniem a zbawieniem". Myślenie religijne ks. Józefa Tischnera, 

Kraków 2004.
Jagiełło J., Zuziak W. [red.], Człowiek wobec wartości, Kraków 2006.
Jan Paweł II, Encykliki, t. 1-2, Kraków 1996.
Janiak E. [red.], W prawdzie ku wolności, Wrocław 1994.
Jaranowski M., Richard Rorty a wiara religijna, „Znak” 2001, nr 1.



Bibliografia 233

Jaspers K., Dwanaście odczytów radiowych, tłum. A. Wołkowicz, Wrocław 1995.
Jaspers K., Filozofia egzystencji. Wybór pism, tłum. D. Lachowska i A. Wołkowicz, Warszawa 1990.
Jaspers K., Rozum i egzystencja. Nietzsche i chrześcijaństwo, tłum. C. Piecuch, Warszawa 1991.
Jaspers K., Sytuacje graniczne, [w:] R. Rodziński, Jaspers, Warszawa 1978.
Jaspers K., Szyfry Transcendencji (śmierć, wina, walka, przypadek), tłum, zbiór., Toruń 1995.
Jaspers K., Wiara filozoficzna, tłum, zbiór., Toruń 1995.
Jędraszewski M., Bubera i Levinasa spór o rozumienie dialogu, „Przegląd Powszechny” 1986, nr 7-8.
Jędrzejewski A., Nikt nie jest dobry w samotności: filozofia społeczna ks. Józefa Tischnera, Radom 2006.
Kałuża K., Pelc A., Antologia tekstów filozoficznych dla maturzystów, olimpijczyków, studentów i nauczycieli 

filozofii. Cz. 2, Od Rousseau do Tischnera, Kraków 2003.
Kant I., Krytyka czystego rozumu, t. 1-2 , tłum. R. Ingarden, Warszawa 1957.
Kant I., Krytyka praktycznego rozumu, tłum. J. Gałecki, Warszawa 1984.
Kant L, Krytyka władzy sądzenia, tłum. J. Gałecki, Warszawa 1953.
Kant L, Prolegomena do wszelkiej przyszłej metafizyki, która będzie mogła wystąpić jako nauka, tłum.

B. Bornstein, Warszawa 1960.
Kant I., Religia w obrębie samego rozumu, tłum. A. Bobko, Kraków 1993.
Kant I., Uzasadnienie metafizyki moralności, tłum. M. Wartenberg, Warszawa 1981.
Kapuściński R., Inny w globalnej wiosce, „Znak” 2004, nr 1.
Karoń-Ostrowska A., Dramat kuszenia: Tischner o zdradzie, „Więź” 2007, nr 2.
Karoń-Ostrowska A., Każdy ma swojego Tischnera?, „Więź” 2002, nr 5.
Karoń-Ostrowska A., Rozmowa z księdzem profesorem Józefem Tischnerem, „Logos i Ethos” 2001, nr 2.
Karoń-Ostrowska A., Spotkanie. Z ks. Józefem Tischnerem rozmawia Anna Karoń-Ostrowska. Kraków

2003.
Kępiński A., Poznanie chorego, Warszawa 2002.
Kępiński A., Psychopatie, Warszawa 2002.
Kępiński A., Schizojrenia, Warszawa 2001.
Kierkegaard S., Albo-albo, tłum. J. Iwaszkiewicz, Warszawa 1976,1 1.
Kierkegaard S., Choroba na śmierć, tłum. J. Iwaszkiewicz, Warszawa 1969.
Kierkegaard S., Okruchy filozoficzne. Chwila, tłum. K. Toeplitz, Warszawa 1988.
Kiwka M., ABC filozofii, Wrocław 2001.
Kłoczowski A., Koniec, czy kryzys europejskiej filozofii?, „Więź” 1999, nr 4.
Kołakowski L., O co nas pytają wielcy filozofowie, Kraków 2004.
Kołakowski L„ Żegnaj, Józefie, „Gazeta Wyborcza” 2000, nr 151.
Kot D., Filozofowie i górale, „Logos i Ethos” 2001, nr 2.
Kot D., Przyswoić siebie i ziemię... Uwagi o Tischnerowskiej filozofii dramatu, „Ethos” 2007, nr 1-2.
Kot D., Solidarność bez solidarności, „Znak” 2006, nr 10.
Kot D., Spory o Józefa Tischnera, „Znak” 2004, nr 5.
Kot D., Tischnerowska filozofia sceny, „Colloąuia Communia” 2005, nr 1-2.
Kowalczyk S., Z refleksji nad człowiekiem. Człowiek - społeczność - wartość, Lublin 1995.
Kowalczyk S., Zarys filozofii człowieka, Sandomierz 1990.
Kozak M., Fenomenologiczne zło, „Patos” 2004, nr 3.
Kozak M., O Tischnerze po raz piąty..., „Logos i Ethos” 2005, nr 2.
Kozak M., O znaczeniu domu — między Levinasem a Tischnerem, „Kwartalnik Filozoficzny” 2007, t. 35, z. 1.
Kozłowski R., Człowiek dramatyczny Józefa Tischnera jako sztuka bycia według wartości, [w:] 

W. Kamińska, S. Konstańczak [red.], Filozoficzne wizje i modele świata, Słupsk 2002.
Kozłowski R., Człowiek jako egzystencja dramatyczna (z filozofii człowieka ks. Józefa Tischnera), 

„Kwartalnik Filozoficzny” 2000, z. 3.
Krajewski K, Człowiek a nadzieja. O fenomenologii nadziei ks. Józefa Tischnera, „Życie i Myśl 1979, nr 6.
Krajewski K., Dwie koncepcje filozofii, „Życie i Myśl” 1977, nr 11.



234 Bibliografia

Krajewski W. [red.], Słownik pojęć filozoficznych, Warszawa 1996.
Krąpiec M. A., Człowiek i wartość, „Roczniki Filozoficzne” 1979, t. 27, z. 2.
Krąpiec M. A., Decyzja bytem moralnym, „Roczniki Filozoficzne” 1983, t. 31, z. 2.
Krąpiec M. A., Dlaczego zło? Rozważania filozoficzne. Dzieła, t. 3, Lublin 1995.
Krąpiec M. A., Fiłozofia bytu a zagadnienie wartości, „Znak” 1965, nr 4.
Krąpiec M. A., Idee przewodnie we współczesnej filozofii człowieka, ZN KUL 1970, z. 4.
Krąpiec M. A., Ja-człowiek, Lublin 1986.
Krąpiec M. A., O rozumienie bytu moralnego, „Roczniki Filozoficzne” 1983, t. 31, z. 2.
Krąpiec M. A., Przeżycie moralne a etyka, „Znak” 1965, nr 9.
Krąpiec M. A., Transcendentalia a uniwersalia, „Roczniki Filozoficzne” 1959, t. 7, z. 1.
Krąpiec M. A., Zrozumieć człowieka [wywiad], TP 1975, nr 43.
Krąpiec M. A., Kamiński S., Zdybicka Z.J., Jaroszyński P., Wprowadzenie do filozofii, Lublin 1992.
Krucina J. [red.], Jakość życia. Człowiek wobec cywilizacji technicznej, Wrocław 1977.
Kuhn T. S., Dwa bieguny, tłum. S. Amsterdamski, Warszawa 1985.
Kuhn T. S., Struktura rewolucji naukowych, tłum. H. Ostromęcka, Warszawa 1968.
Kulik J., Tischner daje do myślenia , „W drodze” 2001, nr 8.
Kusak L., Człowiek wobec wartości, „Ruch Filozoficzny” 2005, t. 62, nr 4.
Kusak L., Problemy życia społecznego w ujęciu Józefa Tischnera, „Ruch Filozoficzny” 2004, t. 61, nr 4.
Kusak L., Tischner redivivus, „Ruch Filozoficzny” 2006, t. 63, nr 3.
Kwapiszewski L, Fiłozofia ks. Józefa Tischnera jako źródło dialogu, Słupsk 1998.
Kwapiszewski I, Miejsce etyki w twórczości filozoficznej ks. Józefa Tischnera, „Słupskie Studia Filozoficzne” 

1998, nr 1.
Latawiec A., Wokół pojęcia świadomości, „Studia Philosophiae Christianae” 1988, nr 1.
Latoń A., Homo Viator - Homo Testis. Gabriel Marcel jako filozof świadectwa, [w:] J. Baniak [red.],

Człowiek z przełomu wieków w refleksji filozofii dialogu, „Studia i materiały” 2002, nr 48.
Lebiedziński W., Socjalizm w krzywym zwierciadle Józefa Tischnera, Warszawa 1985.
Lebiedziński W., Tischnerowska metoda krytyki socjalizmu, Warszawa 1987.
Levinas E., Całość i nieskończoność. Eseje o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, Warszawa 1998.
Levinas E., Etyka i Nieskończony. Rozmowy z Philipp'em Nemo, tłum. B. Opolska-Kokoszka, Kraków 

1991.
Levinas E., Franz Rosenzweig; wspóczesna myśl żydowska, tłum. J. Sado, T. Gadacz, [w:] J. Tischner 

[red.], Filozofia współczesna, Kraków 1989.
Levinas E., Inaczej niż być lub ponad istotą, tłum. P. Mrówczyński, Warszawa 2000.
Levinas E., O Bogu, który nawiedza myśl, tłum. M. Kowalska, Kraków 1994.
Levinas E., Siad innego, tłum. B. Baran, [w:] Rozum i słowo. Teksty filozoficzne, Kraków 1988.
Levinas E., Trudna wolność. Eseje o judaizmie, tłum. A. Kuryś, Gdynia 1991.
Lipiec I, Istnienie wartości, [w:] J. Lipiec [red.], Człowiek i świat wartości, Kraków 1982.
Lisicki P., Poza buntem i dialogiem, „Rzeczpospolita” 2004, nr 208.
Lubowicka G., Spotkanie w obliczu innego. Czy Emmanuel Levinas jest filozofem dialogu, [w:] J. Baniak 

[red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, t. 3, Poznań 2005.
Mader J., Filozofia dialogu, tłum. R. Kijowski, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia współczesna, Kraków 1989.
Maj J., Dialogika Franza Rosenzweiga jako ontologia bytu religijnego, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia 

dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, t. 3, Poznań 2005.
Manikowski M., Relacja dialogiczna a zło. Na marginesie pism Józefa Tischnera, [w:] J. Baniak [red.], 

Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, t. 3, Poznań 2005.
Marcel G., Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1962.
Marcel G., Dziennik metafizyczny, tłum. E. Wende, Warszawa 1987.
Marcel G., Homo viator, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1985.
Marcel G., Tajemnica bytu, tłum. M. Frankiewicz, Kraków 1995.



Bibliografia 235

Marcel G., Testament filozoficzny, tłum. S. Grygiel „Znak” 1974, nr 7-8, s. 978-988.
Marek-Bieniasz A., Odpowiedzialność człowieka według Emmanuela Levinasa, [w:] J. Baniak [red.], 

Człowiek z przełomu wieków w refleksji filozofii dialogu, „Studia i materiały” 2002, nr 48.
Maryniarczyk A. [red. nauk.], Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 3, Lublin 2002.
Matulka Z., Aksjologiczne założenia dydaktyki w świetle filozofii personalistycznej, „Ruch Pedagogiczny” 

1993, nr 3-4.
Mętel E., Otwarty testament: Szkoły Tischnerowskie powstają jak grzyby po deszczu, TP 2004, nr 21.
Michalski K., Heidegger i filozofia współczesna, Warszawa 1978.
Michalski K., Tischner i Kołakowski, TP 2002, nr 13.
Michalski K., Tischnerowy smak życia, TP 1999, nr 17.
Michalski K., Twarzą w twarz, TP 2000, nr 28.
Michnik A., Tischner J., Żakowski J., Między Panem a Plebanem, Kraków 1995.
Migasiński J., Cogito i nieskończoność. Levinas - Kartezjusz, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński [red.], 

Levinas i inni, Warszawa 2002.
Mistrz Eckhart, Kazania, tłum. M. Szymona, Poznań 1986.
Mizera J., Ontologią fundamentalna Martina Heideggera, [w:] J. Tischner [red.], Filozofia współczesna, 

Kraków 1989.
Mol H., Prusak L, Ryś G., Jezus chodził po manowcach: Dni Tischnerowskie 2007, TP 2007, nr 21.
Motyka M., Człowiek wobec doświadczenia dobra, „Logos i Ethos” 2005, nr 2.
Nietzsche F., Ecce homo, tłum. G. Sowiński, Kraków 2002.
Nietzsche F., Ludzkie, arcyludzkie, tłum. K. Drzewiecki, Kraków 2003.
Nietzsche F., Poza dobrem i złem, tłum. G. Sowiński, Kraków 2000.
Oko D., Mówić o łasce i naturze, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Olejnik S., Eudajmonizm, Lublin 1985.
Otto R., Świętość. Elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek do elementów racjonalnych, 

tłum. B. Kupis, Wrocław 1993.
Pacholski M., Słaboń A., Słownik pojęć socjologicznych, Kraków 2001.
Panasiuk R., Ksiądz Tischner czyta Hegla, [w:] W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka. Myśl filozoficzna 

Józefa Tischnera, Kraków 2001.
Panuś T., Żeby (uczeń) chciał przyjść drugi raz...: koncepcja katechezy i wychowania ks. prof. Józefa 

Tischnera, „Paedagogia Christiana” 2004, t. 1.
Pascal B., Myśli, tłum. T. Żeleński (Boy), Warszawa 1968.
Pawlak Z. [red.], Katolicyzm A-Z, Poznań 1982.
Pawlica J. [red.], Etyka, Kraków 1992.
Pieniążek P., Współczesność i historia w metafizyce E. Levinasa, [w:] M. Potępa [red.], Księga pamiątkowa 

dla uczczenia aktu nadania księdzu profesorowi Józefowi Tischnerowi honorowego doktoratu 
Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 1997.

Piórczyński L, Mistrz Eckhart. Mistyka jako filozofia, Wrocław 1997.
Platon, Fedon XI, tłum. W. Witwicki, [w:] tenże, Uczta, Eutyfron, Obrona Sokratesa, Kreton, Fedon, 

Warszawa 1984.
Płotka W., Zagadnienie Ja „ głębokiego ” a ułomność człowieka w pracy Józefa Tischnera „ Fenomenologia 

świadomości egotycznej", „Ruch Filozoficzny” 2006, t. 63, nr 4.
Podrez E., Człowiek - Byt - Wartość. Antropologiczne i metafizyczne podstawy aksjologii chrześcijańskiej, 

Warszawa 1989.
Ponikło T., Tischnerowski „Hymn do słońca", TP 2008, nr 32.
Potępa P. [red.], Księdzu Józefowi Tischnerowi na sześćdziesiąte urodziny, Kraków 1991.
Półtawski A., Metafizyka realistyczna a fenomenologiczna analiza świadomości, „Studia Philosophiae 

Christianae” 1975, nr 1.
Półtawski A., O metodzie naukowej, pogańskim realizmie i chrześcijańskim idealizmie, ,,Znak’ 1970, nr 7—8.



236 Bibliografia

Pulikowski W., Wartość jako kategoria filozoficzna, [w:] J. Lipiec [red.], Człowiek i świat wartości, 
Kraków 1982.

Reber A. S. [red.], Słownik psychologii, Warszawa 2000.
RicoeurP., Egzystencja i hermeneutyka, tłum, zbiór., Warszawa 1995.
RicoeurP., Język, tekst, interpretacja, tłum. P. Graff, K. Rosner, Warszawa 1989.
RicoeurP., Symbolika zła, tłum. S. Cichowicz, M. Schab, Warszawa 1986
Rodziński A., Moralność i byt, „Roczniki Filozoficzne” 1965, t. 13, z. 2.
Rodziński A., Personalistyczna koncepcja kultury a prawo naturalne, „Roczniki Filozoficzne” 1970, 

t. 18, z. 2.
Rodziński A., Wprowadzenie do etyki personalistycznej, „Znak” 1967, nr 9.
Rosenzweig F., Żyd i chrześcijanin wobec prawdy, „Znak” 1991, nr 5.
Rosner K., Hermeneutyka jako krytyka kultury. Heidegger, Gadamer, Ricoeur, Warszawa 1991.
Rudzińska K., Filozofia wartości J. Tischnera, „Studia Filozoficzne” 1988, nr 269.
Ryś G„ Ksiądz Tischner - duszpasterz, „Znak” 2001, nr 3.
Salij J., Dlaczego Tischner nie lubi tomizmu?, TP 1976, nr 5.
Salij J., Duch prawdy, duch wolności, „Znak” 1970, nr 7-8.
Sareło Z., Postmodernistyczny styl myślenia i życia, [w:] tenże [red.], Postmodernizm. Wyzwanie 

dla chrześcijaństwa, Poznań 1995.
Sartre J. P., Drogi wolności, tłum, J. Rogoziński, Warszawa 1957.
Sartre J. P., Egzystencjalizm jest humanizmem, tłum. J. Krajewski, A. Rudzińska, Warszawa 1957.
Sartre J. P., Słowa, tłum. J. Rogoziński, Warszawa 1965.
Sartre J. P., Wyobrażenie. Fenomenologiczna psychologia wyobraźni, tłum. P. Beylin, Warszawa 1976.
Scheier M„ Cierpienie, śmierć, dalsze życie. Pisma wybrane, tłum. A. Węgrzecki, Warszawa 1994.
Scheier M., Dobra a wartości, tłum. W. Galewicz, [w:] W. Galewicz [red.], Z fenomenologii wartości,

Kraków 1989.
Scheier M., Fenomenologia wiary, tłum. J. Garewicz, „Znak” 1994, nr 1.
Scheier M., Istota i formy sympatii, tłum. A. Węgrzecki, Warszawa 1980.
Scheier M., Materialne apriori w etyce, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 1967, nr 12.
Scheier M., O człowieku i sprawach Judzkich, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 1975, nr 2.
Scheier M., O rehabilitacji cnoty, tłum R. Ingarden, „Znak” 1994, nr 8.
Scheier M., O sensie cierpienia, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 1987, nr 11-12.
Scheier M., O zjawisku tragiczności, tłum. R. Ingarden, [w:] Arystoteles, D. Hume i M. Scheier, ,0 tragedii 

i tragiczności, Kraków 1976.
Scheier M., Pisma z antropologii filozoficznej i teorii wiedzy, tłum. S. Czerniak, A. Węgrzecki, Warszawa 

1987.
Scheier M., Postawa fenomenologiczna, tłum. A. Węgrzecki, [w:] A. Węgrzecki, Scheier, Warszawa 1975.
Scheier M., Resentyment a moralność, tłum. J. Galewicz, Warszawa 1977.
Scheier M., Rola miłości w odsłanianiu wartości, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 1974, nr 3.
Scheier M., Rozważania dotyczące fenomenologii i metafizyki wolności, tłum. A. Węgrzecki, „Znak” 1963, 

nr 11.
Scheier M., Stosunek wartości „dobry" i „zły" do pozostałych wartości i do dóbr, tłum. W. Galewicz, 

[w:] W. Galewicz [red.], Z fenomenologii wartości, Kraków 1989.
Scheier M„ To, co aprioryczne i to, co formalne w ogóle, tłum A. Węgrzecki, [w:] A. Węgrzecki, Scheier, 

Warszawa 1975.
Scheier M., Wybór pism, [w:] A. Węgrzecki, Scheier, Warszawa 1975.
Serafin K., Doświadczenie wartości w obszarze Ja w ujęciu Józefa Tischnera, „Perspectiva” 2008, nr 1.
Serafin K., Fryderyk Nietzsche - Józef Tischner: usprawiedliwienie bytu, „Perspectiva” 2008, nr 2.
Serafin K., Tragizm piękna w Tischnerowskiej filozofii dramatu, Dyskurs: „Zeszyty Naukowo-Arty styczne 

Akademii Sztuk Pięknych we Wrocławiu” 2008, nr 7.



Bibliografia 237

Siemianowski A., Odpowiedź na wartość w interpretacji Dietricha von Hildebranda, [w:] T. Gadacz 
[red.], Zawierzyć człowiekowi. Księdzu Józefowi Tischnerowi na sześćdziesiąte urodziny, Kraków

Skarga B., Człowiek agatologiczny, [w:] W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka. Myśl filozoficzna Józefa 
Tischnera, Kraków 2001.

Skarga B., Rozpacz jest negacją, TP 2000, nr 28.
Smolak M., Filozofia człowieka u Romana Ingardena, Kraków 2003.
Sobczak P., Koncepcja nadziei w ujęciu filozoficznym św. Tomasza z Akwinu i Józefa Tischnera, Tarnów 2005.
Sobczak P., Pytanie i prośba. Doświadczenie nadziei w ujęciu J. Tischnera i św. Tomasza z Akwinu, 

„Logos i Ethos” 2005, nr 2.
Sobczak P., Wobec Innego, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Sowiński G., Wokół rozumienia. Studia i szkice z hermeneutyki, Kraków 1993.
Spomiak A., Kłopot z Tischnerem, TP 2002, nr 21.
Spomiak A., Ludzkie tu i teraz, TP 2004, nr 20, (dod. Dni Tischnerowskie)
Stachewicz K., Fenomenologia a dialog, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia dialogu. Drogi i formy dialogu, 

t. 1, Poznań 2003.
Stachewicz K., Józefa Tischnera pytania egzystencjalne, „Znak” 2001, nr 9.
Stachewicz K., Wokół filozoficznych zmagań ze złem, „Znak” 2007, nr 10.
Stachewicz K., Zło poza bytem i niebytem. Józefa Tischnera koncepcja zła dialogicznego, [w:] J. Baniak 

[red.], Człowiek z przełomu wieków w refleksji  filozofii dialogu, „Studia i materiały” 2002, nr 48.
Stanny B., Niepowodzenia i szanse tomizmu, „Życie i Myśl” 1973, nr 36.
Stawrowski Z., Kłoczowski, i in., Wokół myślenia religijnego (Sympozjum Instytutu Myśli Józefa

Tischnera w Łopusznej), „Znak” 2004, nr 5.
Stawrowski Z., Ks. Józef Tischner (1931-2000), „Znak” 2000, nr 8.
Stawrowski Z., Między miłością a sprawiedliwością, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Stawrowski Z., O zapomnianej solidarności, „Znak” 2000, nr 8.
Stawrowski Z., Patron dobrej myśli, „Znak” 2000, nr 8.
Stępień A. B., J. Tischner a klasyczna filozofia Boga, „Znak” 1972, nr 9.
Stępień A. B., O filozofii Boga, tomizmie i Kartezjuszu - raz jeszcze, „Znak” 1973, nr 2.
Stępień A. B., Propedeutyka estetyki, Lublin 1986.
Stępień A. B., Przedwczesne podzwonne tomizmowi?, „Znak” 1970, nr 7-8.
Stępień A. B., Tomizm a fenomenologia, „Znak” 1974, nr 6.
Stępień A. B., Wstęp do filozofii, Lublin 1976.
Strapko L, Apologia nadziei w filozofii i pedagogice Józefa Tischnera, Kraków 2004.
Strapko I., Mówić i świadczyć o nadziei. Józefa Tischnera filozofia nadziei, [w:] J. Baniak [red.], Filozofia 

dialogu. Drogi i formy dialogu, t. 1, Poznań 2003.
Stróżewski W. [red.], OdHusserla do Levinasa, Kraków 1987.
Stróżewski W., Dialektyka twórczości, Kraków 2007.
Stróżewski W., Filozofia wartości, „Znak” 1965, nr 4.
Stróżewski W., Istnienie i sens, Kraków 1994.
Stróżewski W., Ontologia, Kraków 2004.
Stróżewski W., W kręgu wartości, Kraków 1992.
Stróżewski W., Wartości estetyczne i nadestetyczne, [w:] S. Sawicki, W. Panas [red.], O wartościowaniu 

w badaniach literackich, Lublin 1986.
Stróżewski W., Wartościowanie a ocena, „Znak” 1965, nr 4.
Stróżewski W., Żal i wdzięczność, TP 2000, nr 28.
Styczeń T., Wolność z prawdy żyje, „Ethos” 1994, nr 25-26.
Swieżawski S., Filozofia, teologia i duszpasterstwo, TP 1977, nr 13.
Szahaj A., Co to jest postmodernizm?, „Ethos” 1996, nr 33-34.



238 Bibliografia

Szary S, Człowiek-podmiot dramatu: antropologiczne aspekty fidozofii dramatu J. Tischnera, Kęty 2005.
Szary S., Człowiek wobec piękna, prawdy i dobra: porządek aksjologiczny i dramat wartości według 

myśli filozoficznej Józefa Tischnera, „Zeszyty Historyczno-Teologiczne” 2005, nr 11.
Szewczyk J., Uwagi o istocie wartościowości, „Znak” 1965, nr 4.
Szklarczyk M., Pokonać lęk przed laską, TP 2004, nr 20.
Szubka T., Postfilozofia czy filozofia? Rorty - Lyotard - Derrida, „Przegląd Powszechny” 1991, nr 4.
Szudra A., Dialogiczna fenomenologia ks. J. Tischnera jako antropologiczna podstawa pedagogiki 

dialogu, „Paedagogia Christiana” 2003, t. 2.
Szwed A., Między wolnością a prawdą egzystencji. Studium myśli S. Kierkegaarda, Kraków 1991.
Szwed A., Tischner jako filozof egzystencji, „Znak” 2004, nr 5.
Szymański M. L, Młodzież wobec wartości. Próba diagnozy, Warszawa 1998.
Ślipko T., Byt - człowiek - etyka. W sprawie etyki tomistycznej, TP 1977, nr 33.
Tarnowski K., „Myślenie według wartości" Józefa Tischnera, „Znak” 1985, nr 12.
Tarnowski K., Człowiek w przestrzeni dobra i zła, „Znak” 1999, nr 9.
Tarnowski K., Człowiek w przestrzeni dobra, [w:] K. Tarnowski, Wiara i myślenie, Kraków 1999.
Tarnowski K., Filozof dojrzalej wiary, „Znak” 2001, nr 3.
Tarnowski K., Filozofia dramatu i nadziei, [w:] K. Tarnowski, Wiara i myślenie, Kraków 1999.
Tarnowski K., Jak chłop z hrabią, TP 2000, nr 28.
Tarnowski K., Książka o sprawach ludzkich, [w:] K. Tarnowski, Wiara i myślenie, Kraków 1999.
Tarnowski K., Problem wiary u św. Tomasza, „Logos i Ethos” 1993, nr 1.
Tarnowski K., Sprawiedliwość czy miłosierdzie?, „Znak” 2006, nr 4.
Tatarkiewicz W., Czym są wartości?, „Znak” 1965, nr 4.
Tatarkiewicz W., Droga do filozofii, i. 1, Warszawa 1971.
Tatarkiewicz W., Historia filozofii, t. 1-2, Warszawa 1993.
Tatarkiewicz W., Uczciwość i dobroć, „Znak” 1965, nr 4.
Tołstoj L., Anna Karenina, tłum. K. Iłłakowiczówna, Warszawa 1955.
św. Tomasz z Akwinu, Dzieła wybrane, tłum. J. Salij, Poznań 1984.
św. Tomasz z Akwinu, Traktat o człowieku, (opr. S. Świerzawski), Poznań 1956.
Trocha B., Józefa Tischnera od-czytywanie świata, „Logos i Ethos” 2001, nr 2.
Trocha B., Przestrzeń dramatu jako kategoria filozoficzna: studium teorii przestrzeni Józefa Tischnera, 

Zielona Góra 2000.
Tugarinow, W. P., Teoria wartości w marksizmie, Warszawa 1973.
Turowicz J., Cienie w jaskini, TP 1974, nr 7.
Turowicz J., Człowiek, istota nieznana, TP 1974, nr 2.
Tyboń B., Metafizyka jako etyka. Levinas - Kant, [w:] T. Gadacz, J. Migasiński [red.], Levinas i inni, 

Warszawa 2002.
Vloet J. van der, Wiara wobec wyzwań postmodernizmu, „Communio” 1994, nr 6.
Wadowski J., Dramat pytań egzystencjalnych, Wrocław 1999.
Walczak P., Pytanie o wychowanie w perspektywie filozofii dramatu Józefa Tischnera, [w:] J. Kwapiszewski 

[red.], Edukacja a wizje świata, Słupsk 2002.
Walczak P., Wychowanie jako spotkanie. Józefa Tischnera filozofia człowieka jako źródło inspiracji 

pedagogicznych, Kraków 2007.
Waszkinel R., Tomizm zmitologizowany, TP 1977, nr 38.
Węgrzecki A., Czym jest „myślenie według wartości", [w:] W. Zuziak [red.], Pytając o człowieka. Myśl 

filozoficzna Józefa Tischnera, Kraków 2001.
Węgrzecki A., Obecność myśliciela, „Znak” 2004, nr 5.
Węgrzecki A., Scheier, Warszawa 1975.
Węgrzecki A., Tischner i Ingarden, „Kwartalnik Filozoficzny” 2007, t. 35, z. 1.



Bibliografia 239

Wieczorek K., Człowiek otwarty na drugiego. Perspektywy filozofii Karola Wojtyły i Józefa Tischnera, 
[w:] J. Baniak [red.], Filozofia dialogu. Perspektywa i aspekty dialogu, t. 3, Poznań 2005.

Wieczorek K., Dwie filozofie spotkania. Konfrontacja myśli J. Tischnera i A. Nowickiego, Katowice 
1990.

Wieczorek K., Rola kategorii „spotkania" w antropologii filozoficznej J. Tischnera, „Studia Filozoficzne” 
1984, nr 1.

Wodziński C., Bobko A. i in., O niespotykalności Dobra. Dyskusja, „Znak” 2005, nr 5.
Wodziński C., Heidegger i problem zła, Warszawa 1994.
Wojtyła K., Miłość i odpowiedzialność. Studium etyczne, Lublin 1982.
Wojtyła K., Osoba i czyn, Kraków 1969.
Wołkowski L, Filozoficzny pluralizm czy tomistyczny monizm?, „Życie i Myśl” 1977, nr 6.
Wołkowski J., W odpowiedzi prof. Gogaczowi, „Życie i Myśl” 1978, nr 1.
Workowski A., Biedy z Tischnerem, „Logos i Ethos” 2004 nr 1.
Workowski A., Dwie wizje świata, „Rzeczpospolita” 2004, nr 220.
Workowski A., Józefa Tischnera filozofia przyswajania, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Wszołek S., O tym, że Tischnera i Hellera (niejzrozumienie oddziela, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Zańko D., Gowin J., Przekonać Pana Boga. Z ks. Józefem Tischnerem rozmawiają Dorota Zańko 

i Jarosław Gowin, Kraków 1999.
Zawadowska L, Polska a Europa - debata Tischnerowska na Uniwersytecie Warszawskim, „Dyrektor 

Szkoły” 2007.
Zdybicka Z., O konieczną dla etyki filozofią człowieka, „Znak” 1971, nr 4.
Zdybicka Z., Tomizm a fenomenologia, „Znak” 1974, nr 6.
Ziemiński L, Postmodernizm a dylematy człowieka, „Ethos” 1996, nr 33-34.
Zuziak W. [red.], Pytając o człowieka. Myśl filozoficzna Józefa Tischnera, Kraków 2001.
Zuziak W., Koncepcja zła w ujęciu Józefa Tischnera i Jeana Nalberta, „Logos i Ethos” 2001, nr 1.
Zwoliński Z., Byt i wartość u Nikolaia Hartmanna, Warszawa 1974.
Żakowski J., Michnik A., Zmarł ks. Tischner, „Gazeta Wyborcza” 2000, nr 150.
Żakowski L, Tischner J., Tischner czyta Katechizm , Kraków 1996.
Żelaźnik T., Powołanie filozofii klasycznej, „Życie i Myśl” 1974, nr 4.
Życiński J., Apoteoza relatywizmu etycznego w postmodernizmie, „Ethos” 1996, nr 33-34.
Życiński J., Życie według wartości, TP 2005, nr 22.





Experience and Realisation of Values 
as Expressed by Józef Tischner

Study in Philosophical Anthropology

The research undertaken for this dissertation has been not attempted so far: the reconstruction of 
experience and the realisation of values in light of works of the Polish phenomenologist and dialogician 
— Józef Tischner. Research tasks have been solved in five chapters. The first introductory chapter, 
‘The Philosophical Directions Forming J. Tischner 's Axiology the philosophical sketch of J. Tischner’s 
thoughts have been drawn, concentrating on anthropological-axiological issues. The criticism of 
Thomism shown, as a closed system, powerless when facing the mystery of man, as well as his opposition 
against Marxism, reflect Tischner’s ideas. It can be presumed that the polemic held with those philo­
sophical currents had fruited with a deeper cogitation of many anthropological problems. It this sense, 
it was inspiring.

Next, referring to the writings of concrete philosophers, Tischner’s inspirations by the classics of 
dialogics (F. Rosenzweig, M. Buber, E. Levinas), material ethics of values (E. Husserl, M. Scheier, 
N. Hartmann, D. von Hildebrand, R. Ingarden), hermeneuticks (M. Heidegger and P. Ricouer) 
and existentialism (G. Marcel, K. Jaspers) analysed as well as certain trains of thoughts by G.W.F. Hegel 
and A. Kępiński.

The second chapter, Tischner ’s Axiological Plan, forms an attempt of an answer to the question what 
kind of axiology Tischner had postulated. This chapter reveals that the Krakow philosopher did not either 
reduce the axiology to anthropology or otherwise. Instead, he put a human being in the centre of the 
axiology that “build himself’ by realising his values. The significant conclusion arriving from this chapter 
has been that when discussing the values in J. Tischner’s philosophy should always be related to man - to 
personal ego to the world that poise axiological challenges. Man lives in the world of values causing the 
world to remain human as well as “opening” everyone to the experience of the world.

In the context of Tischner’s sources of thoughts and postulated axiology, the fundamental research 
problem has been dealt with in chapter tree entitled The Experience of Value. The main thesis of 
this chapter is how the experience of value experience is conditional on axiological ego, i.e. 
on the most primordial egotic experiences. Without the axiological ego, it is neither possible to 
experience own body thus permitting for the constitution of the somatic ego nor to experience 
values within the limits of that ego (hedonistic, vital, aesthetic and intentionally established values). 
Similarly, it is most likely impossible to constitute the ego as the object of cognition and to experience 
the values within the limits of egotism. Not only does not the axiological ego form a condition for 
experiencing the values within the limits of egotism, but also for dialogical situation with others. The 
two horizons of a dialogue: agathological and axiological implicate moral duty when another one 
materialises.



242 Experience and Realisation of Values as Expressed by Józef Tischner...

The analysis in chapter four, The Realisation of Values, oscillate around the thesis pronouncing the 
realisation of values is sensible within the “agathological horizon” that is governed by the logos of good 
and the logos of evil. Within this perspective this horizon, the realisation of values is not a priority in that 
in some ways appeals to man ‘if you really want to, you can’, but to save both the “I” and “You”. Having 
examined dramatic ways of man together with the ways of the others present in a sense, J. Tischner’s 
having overcome material ethics of values. It happens through finding more primary reality, deeper than 
the reality of values, as it is placed beyond existence and non-existence in the place where the Good “is”. 
The analysis conducted in this chapter present axiological dimension of man-to-man drama threads and of 
his religious drama. The agathological horizon of drama allowed for a specific outlook on carnality. In the 
light of agathology not only does it appear to measure with “its own time” value of realisation, but most 
of all it appears to be a possible sacrificial victim. Tischner, inspired by Levin’s concept of a hostage, 
finds the source of ethics in presence of another man, with whom a call comes from the Good for a person 
to behave as a self-existence-through-a-sacrifice-for-another-one. That momentary thread of Tischner’s 
thoughts pointed at hope as such to be a simultaneous key to axiology and agathology. Not only does 
hope cognise values, but also overcomes despair. It also decides that a sacrifice-for-another-man is not an 
existence-against-the-self.

Chapter five entitled An Attempt of Evaluation J. Tischner’s Axiology pertains to weighing the issues 
bom while reading the writings by the philosopher from Cracow. The evolution of Tischner’s philosophy, 
pertaining to the problems he dealt with and inspirations that came from other philosophers, ranged from 
fenomenology to the philosophy of dialogue and “agathology”. It was related to thinking within two 
unverifiable by each other paradigms: the egologic and dialogic ones. The creator of the philosophy of 
drama reconciled thinking within these paradigms.

First of all, by separating two “horizons” of Juncture: agathological and axiological. Within the 
“agathological horizon” dealing with existential problems of another man that is threatened by the evil, 
the relation between “I-You” is mainly a theme making. Within this horizon, the relationship is not 
mediated, so it forms a clear dialogical relationship. On the other hand, within the “axiological horizon” 
where there is space to apply an egological paradigm. In such a case, a subject-object relationship 
is present.

Secondly, the axiological-I (the concept present in all stages of evolving thoughts of the philosopher) 
is somehow invited to a dialogue, which is particularly visible in a religious drama. The salvation, 
a justified existence pertaining to man as a whole that particularly touches man’s axiological ego.

A critical outlook at Tischner’s proposed vision of values has revealed: an equivocal use of the 
“value” and problematic self-assertion in experiencing values. The virtue of Tischner’s axiology is the 
opening on the Transcendence made in the “agathological horizon”.

Having confronted a certain aspects of Tischner’s axiology with M.A. Krqpiec’s stand revealed a par­
tial complementarity in both approaches. The complemetarity is based on: the rooting of values 
in differently understood Absolute, the role of values as “orientation points” in man’s life (always 
confronted with freedom) and the theological organisation of man.





BIBLIOTEKA GŁÓWNA

Krzysztof Serafin zaproponował ciekawi 
Tischnera, tj. pojęcia paradygmatu egologi 
różnieniu od większości komentatorów myśli Tischnera, akcentujących w jego
ewoluujqcej filozofii zwrot w kierunku dialogiki oraz swoiste przewartościo­
wanie wcześniejszych poglądów, autor znajduje ważkie argumenty na rzecz 
pewnej ciągłości zasadniczej intuicji krakowskiego filozofa dotyczącej czło­
wieka, a opartej na koncepcji Ja aksjologicznego. [...] Monografia Krzysztofa 
Serafina spełnia metodologiczne i merytoryczne kryteria pracy naukowej i na 
rynku wydawniczym może stanowić cenną publikację nie tylko dla tych, któ­
rym myśl Józefa Tischnera jest bliska, lecz także - z racji podejmowanych 
zagadnień - dla etyków, estetyków, teologów i pedagogów.

Z recenzji prof, dra hab. Andrzeja P. Batora

□E
Wydawnictwa Politechniki Wrocławskiej 
sq do nabycia w księgarni „Tech" 
plac Grunwaldzki 13, 50-377 Wrocław 
budynek D-1 PWr., tel. 071 320 29 35 
Prowadzimy sprzedaż wysyłkową 
zamawianie.ksiazek@pwr.wroc.pl

ISBN 978-83-7493-530-2

mailto:zamawianie.ksiazek@pwr.wroc.pl




Raport dostępności





		Nazwa pliku: 

		PN_PWr_SNH_03_MO_02_2010.pdf









		Autor raportu: 

		



		Organizacja: 

		







[Wprowadź informacje osobiste oraz dotyczące organizacji w oknie dialogowym Preferencje > Tożsamość.]



Podsumowanie



Sprawdzanie napotkało na problemy, które mogą uniemożliwić pełne wyświetlanie dokumentu.





		Wymaga sprawdzenia ręcznego: 3



		Zatwierdzono ręcznie: 0



		Odrzucono ręcznie: 0



		Pominięto: 1



		Zatwierdzono: 27



		Niepowodzenie: 1







Raport szczegółowy





		Dokument





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Flaga przyzwolenia dostępności		Zatwierdzono		Należy ustawić flagę przyzwolenia dostępności



		PDF zawierający wyłącznie obrazy		Zatwierdzono		Dokument nie jest plikiem PDF zawierającym wyłącznie obrazy



		Oznakowany PDF		Zatwierdzono		Dokument jest oznakowanym plikiem PDF



		Logiczna kolejność odczytu		Wymaga sprawdzenia ręcznego		Struktura dokumentu zapewnia logiczną kolejność odczytu



		Język główny		Zatwierdzono		Język tekstu jest określony



		Tytuł		Zatwierdzono		Tytuł dokumentu jest wyświetlany na pasku tytułowym



		Zakładki		Niepowodzenie		W dużych dokumentach znajdują się zakładki



		Kontrast kolorów		Wymaga sprawdzenia ręcznego		Dokument ma odpowiedni kontrast kolorów



		Zawartość strony





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Oznakowana zawartość		Zatwierdzono		Cała zawartość stron jest oznakowana



		Oznakowane adnotacje		Zatwierdzono		Wszystkie adnotacje są oznakowane



		Kolejność tabulatorów		Zatwierdzono		Kolejność tabulatorów jest zgodna z kolejnością struktury



		Kodowanie znaków		Zatwierdzono		Dostarczone jest niezawodne kodowanie znaku



		Oznakowane multimedia		Zatwierdzono		Wszystkie obiekty multimedialne są oznakowane



		Miganie ekranu		Zatwierdzono		Strona nie spowoduje migania ekranu



		Skrypty		Zatwierdzono		Brak niedostępnych skryptów



		Odpowiedzi czasowe		Zatwierdzono		Strona nie wymaga odpowiedzi czasowych



		Łącza nawigacyjne		Wymaga sprawdzenia ręcznego		Łącza nawigacji nie powtarzają się



		Formularze





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Oznakowane pola formularza		Zatwierdzono		Wszystkie pola formularza są oznakowane



		Opisy pól		Zatwierdzono		Wszystkie pola formularza mają opis



		Tekst zastępczy





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Tekst zastępczy ilustracji		Zatwierdzono		Ilustracje wymagają tekstu zastępczego



		Zagnieżdżony tekst zastępczy		Zatwierdzono		Tekst zastępczy, który nigdy nie będzie odczytany



		Powiązane z zawartością		Zatwierdzono		Tekst zastępczy musi być powiązany z zawartością



		Ukrywa adnotacje		Zatwierdzono		Tekst zastępczy nie powinien ukrywać adnotacji



		Tekst zastępczy pozostałych elementów		Zatwierdzono		Pozostałe elementy, dla których wymagany jest tekst zastępczy



		Tabele





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Wiersze		Zatwierdzono		TR musi być elementem potomnym Table, THead, TBody lub TFoot



		TH i TD		Zatwierdzono		TH i TD muszą być elementami potomnymi TR



		Nagłówki		Zatwierdzono		Tabele powinny mieć nagłówki



		Regularność		Zatwierdzono		Tabele muszą zawierać taką samą liczbę kolumn w każdym wierszu oraz wierszy w każdej kolumnie



		Podsumowanie		Pominięto		Tabele muszą mieć podsumowanie



		Listy





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Elementy listy		Zatwierdzono		LI musi być elementem potomnym L



		Lbl i LBody		Zatwierdzono		Lbl i LBody muszą być elementami potomnymi LI



		Nagłówki





		Nazwa reguły		Status		Opis



		Właściwe zagnieżdżenie		Zatwierdzono		Właściwe zagnieżdżenie










Powrót w górę

