
AGNIESZKA MAKAREWICZ  

 

 

 

 

ESCHATOLOGICZNA INTERPRETACJA  

NOWEGO TESTAMENTU  

W TEKSTACH GODZINY CZYTAŃ LITURGII GODZIN  

OKRESU WIELKANOCNEGO 
 
 

 
 

Praca doktorska  
napisana na seminarium naukowym 
z teologii duchowości 
pod kierunkiem  
Ks. bp. prof. dra hab. A. Siemieniewskiego 

 

 
 
 

 

PAPIESKI WYDZIAŁ TEOLOGICZNY 

WROCŁAW 2007 



2 

 

Spis treści 

Wykaz skrótów………………………………………………………………………4 

Wstęp…………………………………………………………………………………6 

 

Rozdział I 

Wyjaśnienie pojęć: eschatologia, liturgia, okres wielkanocny…………………..14 

1. Eschatologia…………………………………………………………………… 

2. Liturgia………………………………………………………………………… 

3. Wymiar symboliczny struktury okresu wielkanocnego…………...................... 

 

Rozdział II 

Budowa Godziny czytań okresu wielkanocnego ………………………………...48 

1. Zasadnicze elementy Godziny czytań……………………………………….. 

2. Struktura czytań w Godzinie czytań okresu wielkanocnego………………… 

 

Rozdział III 

List św. Piotra jako wezwanie do żywej eschatologicznej nadziei …………….82 

1. Nadzieja łaski przy objawieniu się Boga…………………………………….. 

2. Dzień objawienia się Jego chwały…………………………………………… 

3. Dziedzictwo błogosławieństwa……………………………………………… 

 

Rozdział IV 

Apokalipsa jako księga niebiańskiej liturgii …………………………………...126 

1. Świątynna sceneria w Apokalipsie…………………………………………… 

1.1 Sprzęt……………………………………………………………………… 

1.2 Osoby……………………………………………………………………… 

1.3 Czynności…………………………………………………………………. 

1.4 Inne gesty liturgiczne……………………………………………………… 

2. Dialogi liturgiczne w Apokalipsie…………………………………………….. 

3. Komunikacja ciałem – ekspresja niewerbalna………………………………… 

 



3 

 

Rozdział V 

Listy świętego Jana jako księga Życia wiecznego………………………………233 

1. Przemijalny charakter świata………………………………………………… 

2. Życie wieczne atrybutem człowieka…………………………………………. 

3. Eschatologiczny obraz Boga…………………………………………………. 

 

Rozdział VI 

Eklezjalna interpretacja wątków eschatologicznych  

w czytaniach z Tradycji…………………………………………………………..273 

1. Obrazy Kościoła………………………………………………………………. 

2. Sakramenty paschalne: chrzest i Eucharystia…………………………………. 

Zakończenie……………………………………………………………………….350 

Bibliografia………………………………………………………………………..360 

 

 

 

 

 

 



4 

 

Wykaz skrótów: 

 

ACr  „Analecta Cracoviensia” 

AK   „Ateneum Kapłańskie” 

ATT  „Atti e memorie dell'Accademia Toscana di Scienze e Lettere              

La Colombaria”. 

BF   „Breviarium Fidei” 

ComP  „Comunio”, Przegląd Teologiczny  

CT   „Collectanea Teologica”  

CzST  „Częstochowskie Studia Teologiczne” 

DC   List Apostolski „Dominicae Cenae” Ojca Świętego Jana Pawła II  

„O Tajemnicy i Kulcie Eucharystii” 

DD    List Apostolski „Dies Domini” Ojca Świętego Jan Pawła II  

„O świętowaniu niedzieli”. 

DV   Encyklika „Dominum et Vivificantem” Ojca Świętego Jan Pawła II  

„Pan i Ożywiciel” 

EdeE    Encyklika „Ecclesia de Eucharistia” Ojca Świętego Jan Pawła II   

„O Eucharystii w życiu Kościoła” 

EK  „Encyklopedia Katolicka” 

FT   „Forum Teologiczne” 

KDK  „Konstytucja Duszpasterska o Kościele” 

KK  „Konstytucja dogmatyczna o Kościele” 

KKK  „Katechizm Kościoła Katolickiego” 

KL   „Konstytucja o Liturgii Świętej” 



5 

 

KO   „Konstytucja o Objawieniu Bożym” 

KPK   „Kodeks Prawa Kanonicznego”  

LG   „Liturgia Godzin” 

LitSac  „Liturgia Sacra” 

ME IV „Czwarta modlitwa eucharystyczna” 

MRP   „Mszał Rzymski dla diecezji polskich” 

NMI   List Apostolski Jana Pawła II „Nuovo Millennio Ineunte” 

ORp    „L’oservatore Romano”, (wydanie polskie) 

OWLG  „Ogólne Wprowadzenie do Liturgii Godzin” 

OWMR  „Ogólne Wprowadzenie do Mszału Rzymskiego” 

Phz    List Apostolski „O pielgrzymowaniu do miejsc związanych z historią 

zbawienia” 

PzST    „Poznańskie Studia Teologiczne” 

RBL   „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

RH    Encyklika „Redemptor Hominis” Ojca Świętego Jana Pawła II 

„Odkupiciel człowieka” 

RT   „Roczniki teologiczne” 

RTK   „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 

ScrSac  „Scriptura Sacra” 

STV   „Studia Theologica Varsaviensia”  

WrW   „Wrocławskie Wiadomości” 

 



6 
 

 

WSTĘP 

 
Eschatologia dla współczesnego chrześcijanina wydaje się być pojęciem 

niezrozumiałym, które napawa strachem i lękiem. A przecież życie chrześcijańskie 

ma charakter eschatologiczny. Nie chodzi tu jednak o eschatologię wypełnioną 

lękiem, ale o eschatologię, która przede wszystkim budzi nadzieję.  

Kościół powołany jest do życia w Chrystusie, wpatruje się w zrealizowaną 

już w Chrystusie eschatologię i w nadziei podąża za Nim. Okres wielkanocny jest 

szczególnym czasem, w którym Kościół celebruje swoje niebiańskie powołanie.  

To świętowanie dokonuje się przede wszystkim w liturgii. Do niej należy również 

Liturgia godzin określana jako „liturgia uświęcenia czasu”. Jedną z modlitewnych 

godzin w tej liturgii jest Godzina czytań, w której centralnym punktem są czytania 

biblijne i czytania z Tradycji. Biblia i Tradycja stanowią źródła Objawienia, któremu 

Kościół od początku swojego istnienia jest posłuszny.  

Słowa Soboru Watykańskiego II: „Święta Tradycja i Pismo Święte stanowią 

powierzony Kościołowi jeden święty depozyt Słowa Bożego”1 potwierdzają 

starożytną regułę teologiczną wyznawaną i praktykowaną przez ojców Kościoła.  

Przykład ojców Kościoła może ukazać współczesnym egzegetom podejście 

głęboko duchowe w odniesieniu do Biblii, jak również taki rodzaj interpretacji, który 

jest w ścisłym związku wspólnoty z doświadczeniem Kościoła pielgrzymującego 

przez historię.  

Istnieje potrzeba refleksji na treściami, które stanowią dla Kościoła depozyt 

Słowa Bożego. Powinna ona dokonywać się w kluczu eschatologicznym, ponieważ 

ten wymiar w pełni ukazuje ostateczne powołanie Kościoła.  

Ta autorefleksja jest wyrazem nieustannej troski Kościoła o zachowanie 

swojej podstawowej tożsamości. Jest on żywą rzeczywistością, która nieustannie się 

potwierdza i umacnia na drodze swojego powołania. Jednocześnie Kościół w ten 

sposób spełnia się i staje się zaczynem Królestwa Bożego. Ta troska o tożsamość 

wypływa z soborowego wezwania ecclesia semper reformanda. Posoborowa reforma 

liturgiczna jest tego przykładem.  

                                                           
1 KO 10. Zob. W. Turek, Dlaczego studiować Ojców Kościoła?, w: SPłc XXXI (2003), s. 20. 

 



7 
 

 

Odnowiona Liturgia godzin wpisuje się w ten proces kształtowania się 

tożsamości Kościoła, oraz jego dążenia do zachowania swojego powołania. 

Konstytucja o Liturgii Soboru Watykańskiego II przypomina, że liturgia nie 

ogranicza się jedynie do troski o zewnętrzne formy kultu, ale ma na celu przede 

wszystkim uwielbienie Boga i uświęcenie człowieka2. Sprawowanie liturgii dotyka 

niejako samego nieba3.  

Konstytucja dogmatyczna o Kościele Soboru Watykańskiego II podkreśla, że 

Kościół sprawujący liturgię jest sakramentem zbawiającym i urzeczywistniającym 

zbawienie wszystkich ludzi. Zbawienie to dokonało się dzięki woli Boga Ojca, który 

tę misję powierzył swojemu Synowi, a dzieło Syna jest pełnią uwielbienia Boga 

(zob. J 17,4; KK 1,4).  

Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym Soboru Watykańskiego II 

zaznacza, że Bóg zwraca się do ludzi jako swoich bliskich, jak do przyjaciół, jak do 

umiłowanych dzieci, umiłowanych swoich stworzeń, zapraszając je do jedności  

z sobą i wobec nich realizuje swój, zapowiedziany i zapoczątkowany zbawczy plan4. 

Stąd Kościół dokonując refleksji nad samym sobą nieustannie stara się tę 

rzeczywistość modlitwy reformować wzbogacając ją o bogactwo Pisma św. i czytań 

Tradycji. Obecny kształt Godziny czytań jest wyrazem długiego procesu pogłębiania 

się samoświadomości Kościoła. 

Kościół starożytny ze szczególną intensywnością przeżywał Wigilię 

Paschalną, całonocne czuwanie, wypełnione medytacją nad Słowem Bożym, 

zakończone sprawowaniem Eucharystii. Te formę przeżywania misterium Chrystusa 

zaczęto stosować także przy innych okazjach (pielgrzymki, czuwania przy grobach 

zmarłych). Stosowano je także jako początek niedzieli. Ojcowie i mistrzowie życia 

duchowego zachęcali do częstego jej stosowania5.  

Obszerne rozmiary, jakie przybierało oficjum, począwszy od IV wieku, wiążą 

się z powstaniem i rozwojem życia monastycznego6. Duży wpływ na kształtowanie 

                                                           
2 KL 5, 7. 
3 KL 8. 
4 KO 2. 
5B. Nadolski, Liturgia, t. 2, Liturgia i czas, Poznań 1991, s. 249. 
6 W. Schenk, Zarys rozwoju Liturgii Godzin, w: AK 3(1983), s. 356. 

 



8 
 

tej godziny modlitewnej wywarł św. Benedykt7, który opierał się na Regule św. Jana 

Kasjana.  

Modlitwa Liturgią godzin była wyrazem gotowości na powtórne przyjście 

Pana. W sposób szczególny wyrazem tego czuwania były nocne wigilie, które 

zapoczątkowały Godzinę czytań.   

Godzina czytań jest pierwszą godziną brewiarza, najdłuższą, fundamentalną, 

nadającą sens całej modlitwie8. Odmawianie modlitwy liturgicznej, zwanej Godziną 

czytań, w której dominuje lektura Biblii i czytań z Tradycji, przypomina nam zasadę, 

że liturgia karmi się Słowem Bożym, które z kolei musi zostać dopełnione przez 

modlitwę. Godzina czytań również wskazuje na podstawowe źródła objawienia, 

jakimi są Pismo Święte i Tradycja. Warto w tym miejscu podkreślić, że synteza 

teologiczna modlitwy liturgicznej opiera się na fundamencie trzech elementów: 

teologii Chrystusa, teologii Kościoła i teologii człowieka. Teologia liturgii musi więc 

liczyć się z tym, czego naucza chrystologia, eklezjologia i antropologia9. 

W niniejszej pracy chcemy przeanalizować, na ile Kościół w swojej Tradycji, 

interpretacji Pisma Świętego, wciąż na nowo, coraz pełniej odkrywa istotę swego 

eschatologicznego powołania. Chcemy również zastanowić się, jak Kościół w swojej 

praktyce modlitwy Liturgii godzin, a w sposób szczególny w czytaniach Godziny 

czytań okresu wielkanocnego, wychowuje do przeżywania wymiaru 

eschatologicznego w doświadczeniu chrześcijańskim. W myśl twierdzenia lex orandi 

lex credendi 10 modlitwa liturgiczna odgrywa istotą rolę w interpretacji wiary 

chrześcijańskiej. Kościół zatem wierzy tak, jak się modli. Liturgia jest elementem 

konstytutywnym świętej i żywej Tradycji.  

Czy zatem duchowość chrześcijańska, która ma swój wyraz w liturgii, jest 

duchowością eschatologiczną? Problem ten jest dziś bardzo aktualny i ważny. Aby 

zatem owocnie przeżywać wiarę, musimy uświadomić sobie cel, do jakiego 

zostaliśmy powołani. Tego celu nie realizujemy sami w sobie i dla siebie, ale we 

wspólnocie Kościoła.  

                                                           
7 Zob., Św. Benedykt z Nursji, Reguła 9-11, Kraków 1997. Zob., Dąbek T. M., Czytania biblijne  
i hagiograficzne w Liturgii Godzin, w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 120-122. 
8 W. Świerzawski, Panie naucz nas się modlić. Mistyka zakorzeniona w liturgii, Sandomierz 1998,  
s. 357. 
9 Hołda K., Teologia modlitwy liturgicznej, w: AK 3(1983), s. 359. 
10 KKK 1124. Zob., Nadolski B., Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004, s. 237- 244. 

 



9 
 

W dzisiejszych czasach konieczne jest przypominanie tego pierwotnego 

powołania Kościoła, jakim jest jego „niebiańskie powołanie”. Te prawdy zawarte są 

w Piśmie Świętym i Tradycji, ale wydaje się, że są za mało eksponowane.  

Kościół od pierwszych wieków chrześcijaństwa przeżywał swoją wiarę  

w radości i nadziei, które ujawniały się w jego wewnętrznym dynamizmie.  

Dziś Kościół często postrzegany jest jedynie jako instytucja, skostniały twór, 

bez wewnętrznego życia, a chrześcijanie jako ludzie smutni i niespełnieni, jakby 

zapomnieli, że Bóg daje im udział w szczęściu, które nie ma granic, którego 

perspektywa już tu na ziemi staje się źródłem ogromnej nadziei.  

Kościół w swojej istocie jest żywym organizmem, pełnym wewnętrznego 

dynamizmu, którego źródłem, podstawą i celem jest Jezus Chrystus - 

eschatologiczna Pełnia. Tę prawdę chcemy ukazać poprzez wskazanie na 

eschatologiczną interpretację Nowego Testamentu w tekstach Godziny czytań 

Liturgii godzin okresu wielkanocnego. Ta interpretacja dokonuje się w kontekście 

okresu wielkanocnego, co ma dla niej istotne znaczenie.  

Wydaje się, że liturgiści bardziej skupiają się na metodzie modlitwy, budowie 

tej modlitewnej godziny, a mniej na jej wymiarze duchowym, teologicznym oraz jej 

związku z życiem Kościoła i tym samym z życiem każdego chrześcijanina. Dlatego 

chcemy w tej pracy skupić się przede wszystkim na teologicznej zawartości 

niniejszej części Liturgii godzin, ukazując jej bogactwo teologiczno-biblijne  

w wymiarze eschatologicznym.  

Stąd też temat niniejszej pracy brzmi: Eschatologiczna interpretacja Nowego 

Testamentu w tekstach Godziny czytań Liturgii godzin okresu wielkanocnego.  

We współczesnym świecie określenie „eschatologia” kojarzy się raczej 

negatywnie z „końcem czegoś”, „pustką”, „unicestwieniem”, „nicością”. Rzadziej 

natomiast kojarzy się z wiecznym szczęściem, radością, z pełnią w Bogu. Dlatego też 

w kontekście wypełniania pojęcia eschatologii różnego rodzaju treścią, nie zawsze 

zgodną z objawieniem, problem naszej pracy stawiamy następująco: czy 

eschatologia jest właściwym kluczem interpretacyjnym Nowego Testamentu  

w tekstach Godziny czytań okresu wielkanocnego?  

Celem niniejszej pracy jest próba odpowiedzi na pytanie, czy eschatologia 

jako klucz do interpretacji Nowego Testamentu, najpełniej potwierdza i wskazuje 

treści, jakie Kościół rozważa w okresie wielkanocnym, jakimi żyje i przez które 

 



10 
 

potwierdza samego siebie i swoje eschatologiczne powołanie. Podejmując problem 

niniejszej pracy, postawiliśmy sobie kilka szczegółowych pytań: 

1. Co jest przedmiotem eschatologicznej interpretacji Nowego Testamentu  

w Godzinie czytań? 

2. Jaki jest związek liturgii z eschatologią?  

3. Jaki jest związek okresu wielkanocnego z eschatologią? 

4. Czy obrazy, jakie niesie ze sobą eschatologiczna interpretacja Nowego 

Testamentu, są dla Kościoła źródłem nadziei i radości? 

Odpowiedzi na te pytania będziemy szukać w tekstach Pisma Świętego  

i Tradycji Godziny czytań okresu wielkanocnego. 

 Przez eschatologię w tej pracy rozumieć będziemy całe dzieło zbawienia,  

w którym uczestniczy Kościół. W tym znaczeniu Eschatonem jest Chrystus 

ukazujący się w całej pełni w tajemnicy Swojej paschy. Czas wielkanocny ukazuje 

Go w silnym związku z Kościołem, w perspektywie pneumatologicznej. W Kościele 

Chrystusowe dzieło zbawienia i odkupienia znajduje swoje spełnienie. Stąd czas 

wielkanocny jest świętem Kościoła i Zmartwychwstania Chrystusa.  

W analizie tekstów Nowego Testamentu wybranych przez Kościół, 

posługiwać się będziemy tym kluczem interpretacyjnym, jakim jest eschatologia. 

Brać będziemy pod uwagę przede wszystkim teologiczny kontekst, zarówno doboru 

czytań, jak i specyfikę tej części roku liturgicznego, jakim jest okres wielkanocny 

obejmujący pięćdziesiąt dni od Niedzieli Zmartwychwstania do Niedzieli Zesłania 

Ducha Świętego.  

Odnośnie Liturgii godzin, a w niej Godziny czytań, pojawiają się 

opracowania, które często odwołują się do Ogólnego Wprowadzenie do Liturgii 

godzin i Konstytucji Apostolskiej papieża Pawła VI. Wydaje się, że brakuje 

opracowań odwołujących się do tekstów źródłowych obecnych w Godzinie czytań, 

chodzi nam przede wszystkim o czytania Pisma Świętego i Tradycji. O ile Psalmy 

zawarte w Liturgii godzin doczekały się w dzisiejszych czasach opracowań (np. Jan 

Paweł II, Benedykt VI rozważają Psalmy)11, o tyle czytania, ukazujące związek 

miedzy Pismem św. a Tradycją pozostają niejako na marginesie.  

                                                           
11Papież Jan Paweł II od roku 2001 rozważał psalmy w czasie audiencji generalnych. Po jego śmierci 
czytanie i objaśnianie psalmów kontynuował następca Jana Pawła II , Benedykt XVI. Teksty audiencji 
generalnych zamieszczane były sukcesywnie w „L’osservatore Romano”. W. Chrostowski zebrał 
wszystkie rozważania w książce pt.: Jan Paweł II, Benedykt XVI rozważają: Psalmy,  
red., W. Chrostowski, Warszawa 2006.  

 



11 
 

Podstawowym źródłem pracy będą teksty Pisma Świętego Nowego 

Testamentu i Tradycji proponowane przez Kościół w Godzinie czytań Liturgii 

godzin okresu wielkanocnego. Teksty Godziny czytań będziemy analizować  

w oparciu o komentarze biblijne, teologiczne. Korzystać będziemy również z żywej 

Tradycji Kościoła, czyli nauczania papieży i soborów, szczególnie Soboru 

Watykańskiego II.  

W literaturze polskiej obecne są opracowania dotyczące Godziny czytań. 

Traktują one o Liturgii godzin całościowo, omawiając poszczególne godziny pod 

kątem historycznym i teologicznym, oraz ich elementy konstytutywne.  

Okazuje się, że mało uwagi poświęca się miejscu Godziny czytań w Liturgii 

godzin, jej znaczeniu, teologii i duchowości. W literaturze polskiej nie ma zbyt wielu 

opracowań dotyczących duchowości Liturgii godzin. Możemy tu wskazać jedynie na 

autorów, którzy piszą o Liturgii godzin jak B. Nadolski, S. Cichy,  

S. Czerwik, T. M., Dąbek, W. Głowa, J. Janicki, J. Miazek, B. Mokrzycki,  

M. Starowieyski, E. Szymanek, A. Tronina, Z. Wit, Z. Zbiciak. Poruszają oni  

w swoich publikacjach wymiar tradycji, historyczny, duchowy, liturgiczny, 

egzystencjalny i metodyczny Godziny czytań, ale najczęściej w kontekście całej 

Liturgii godzin. Warto w tym miejscu wskazać również autorów pozycji 

obcojęzycznych, do których udało nam się dotrzeć, są to miedzy innymi: R. Taft,  

V. Raffa, A. Nocent, F. Brovelli. 

W niniejszej pracy będziemy posługiwać się metodą analizy tekstu, 

hermeneutyczną interpretacją symboli nowotestamentowych, analizą historyczną 

poruszanych kwestii teologicznych zawartych w Piśmie św.  

Biorąc pod uwagę czytania z Tradycji posłużymy się analizą porównawczą  

i interpretacyjną, a egzegetyczną w stosunku do czytań z Nowego Testamentu.  

W tym celu prowadzona analiza opierać się będzie na licznych komentarzach, 

opracowaniach, słownikach terminologicznych, leksykonach. W ostatniej fazie starać 

się będziemy w sposób syntetyczny ująć jako wnioski prezentowaną w tym czasie 

liturgicznym eschatologię wraz jej implikacjami pastoralno-duchowymi.  

Niniejsza praca składa się z sześciu rozdziałów. W pierwszym rozdziale 

omówimy szerzej zasadnicze pojęcia dla tematu pracy, jakimi są liturgia  

i eschatologia. Będziemy starać się ująć je w sposób syntetyczny, biorąc pod uwagę 

ich możliwe konteksty znaczeniowe, którym posługuje się teologia. Przedstawimy 

także symboliczny wymiar struktury okresu wielkanocnego, którego charakter 

 



12 
 

wywiera wpływ na eschatologiczną interpretację czytań Nowego Testamentu  

w Godzinie czytań.  

W drugim rozdziale zatrzymamy się nad strukturą samej Godziny czytań,  

w kontekście której umieszczone są czytania Nowego Testamentu i Tradycji, 

stanowiące jest centralny punkt. W ten sposób nakreślimy panoramę, w której 

umieszczone są czytania Nowego Testamentu i Tradycji. Tę panoramę stanowi 

zarówno struktura okresu wielkanocnego, jak i jego symboliczny wymiar, a także 

sama struktura Godziny czytań. 

W rozdziałach: trzecim, czwartym i piątym spróbujemy dokonać interpretacji 

czytań Nowego Testamentu w kluczu eschatologicznym. Kolejność tych rozdziałów 

i ich układ odzwierciedla układ ksiąg Nowego Testamentu, jaki proponuje Kościół  

w Godzinie czytań okresu wielkanocnego.  

W trzecim rozdziale zatytułowanym List św. Piotra jako wezwanie do 

eschatologicznej nadziei, prześledzimy to, co było przedmiotem nadziei na 

przestrzeni Starego i Nowego Testamentu. Następnie zastanowimy się, w jaki sposób 

ten przedmiot nadziei, z wymiaru czysto materialnego, przechodzi w wymiar 

duchowy, aby na końcu wskazać na Chrystusa jako „przedmiot” żywej 

eschatologicznej nadziei.  

W ten sposób zostaniemy wprowadzeni do czwartego rozdziału niniejszej 

pracy: Apokalipsa jako księga niebiańskiej liturgii. W tym centralnym rozdziale 

pracy odniesiemy się do „niebiańskiej liturgii” Apokalipsy, w której odsłania się 

przedmiot żywej eschatologicznej nadziei.  

W tej części pracy w sposób szczególny będziemy odwoływać się do ksiąg 

Starego Testamentu, aby wskazać, że kult starotestamentowy miał charakter 

figuratywny, stanowił zapowiedź wielkiej liturgii niebieskiej sprawowanej przez 

aniołów i świętych. Teksty Starego Testamentu pomogą nam w interpretacji 

Apokalipsy. W interpretacji uwagę zwrócimy przede wszystkim na elementy 

liturgiczne, między innymi na świątynną scenerię w Apokalipsie, na którą się składa 

jej aspekt statyczny - sprzęt i osoby, oraz aspekt dynamiczny - czynności liturgii 

niebiańskiej i inne gesty liturgiczne. W niniejszym rozdziale zatrzymamy się nad 

treścią Apokalipsy św. Jana. Klucza do zrozumienia Apokalipsy, która ukaże nam 

obraz liturgii niebiańskiej, będziemy szukać w Starym Testamencie. 

W piątym rozdziale spróbujemy odkryć ze św. Janem tajemnicę „życia 

wiecznego”, która stanowi przedmiot jego listów. Dlatego też ten rozdział jest 

 



13 
 

zatytułowany Lisy św. Jana jako Księga Życia Wiecznego. W tej części pracy 

zwrócimy uwagę na kształtowanie się rozumienia pojęcia „życie wieczne” w Starym 

i Nowym Testamencie. Wskażemy również na proces objawiania się „życia”  

w kontekście historii zbawienia, która dąży do eschatologicznej pełni w Jezusie 

Chrystusie. Odniesiemy się do „życia wiecznego”, jako atrybutu człowieka w Starym 

i Nowym Testamencie, a następnie zatrzymamy się nad eschatologicznym obrazem 

Boga, który na przestrzeni Starego i Nowego Testamentu stawał się coraz 

wyraźniejszy i ucieleśnił się w Jezusie Chrystusie. To zejście Boga ku człowiekowi 

jest zaproszeniem do wzniesienia się człowieka ku Bogu, ku eschatologicznej Pełni.  

W szóstym rozdziale pracy przejdziemy do czytań Tradycji, które są  

w pewnym sensie już gotowym komentarzem do Nowego Testamentu. Spróbujemy 

prześledzić sposób interpretacji wątków eschatologicznych w Nowym Testamencie. 

Podkreślimy, że interpretacja Pisma św. dokonuje się w łonie Kościele i tym, który 

dokonuje interpretacji jest Kościół, dlatego też ostatni rozdział niniejszej pracy 

zatytułowany jest Eklezjalna interpretacja wątków eschatologicznych w czytaniach  

z Tradycji. Na tę interpretację składają się obrazy Kościoła jako budowli, ciała, 

owczarni. Podkreślają One wymiar eschatologiczny Kościoła, który ma swoje 

spełnienie w Chrystusie jako fundamencie, głowie i pasterzu.  

W okresie Wielkanocnym czytania Godziny czytań koncentrują się na 

tajemnicy Zmartwychwstania i sakramentach wielkanocnych - chrzcie i Eucharystii. 

Wprowadzają nas w ten sposób w tajemnicę eschatologicznego powołania Kościoła, 

którego przedsmaku możemy doświadczać już tu na ziemi. 

 

 

 

 

 



14 
 

 
Rozdział I 
 
Wyjaśnienie pojęć:  
eschatologia, liturgia, okres wielkanocny 
 

W rozdziale pierwszym zajmiemy się wyjaśnieniem pojęć, które mają kluczowe 

znaczenie dla tematu pracy, który brzmi: Eschatologiczna interpretacja Nowego 

Testamentu w tekstach Godziny czytań Liturgii godzin okresu wielkanocnego. 

Semantyczna analiza pojęć potrzebna jest do uporządkowania ich pod kątem 

znaczeniowym dla podejmowanego tematu tej pracy. 

Najszerszym z pojęć jest pojęcie eschatologii, które w pewnym sensie zawiera  

w sobie pojęcie liturgii. Także okres wielkanocny przepojony jest treścią 

eschatologiczną. Dlatego też zajmiemy się najpierw pojęciem eschatologii. 

Następnie zatrzymamy się nad pojęciem liturgii wraz z jej wielowymiarowym 

charakterem teologicznym, zaznaczając jednocześnie, iż te wymiary wzajemnie się 

przenikają i stanowią komplementarną całość w ujęciu eschatologicznym. Natomiast 

na końcu zostanie doprecyzowane, co należy rozumieć przez okres wielkanocny  

w aspekcie historiozbawczym. 

Czas wielkanocny jest bogaty w obrzędy liturgiczne, które ukierunkowane są 

eschatologicznie. Okres wielkanocny jest celebracją przeznaczenia człowieka, które 

zawiera się w zamyśle Bożym od początku świata. Kościół stara się przez ten czas 

stworzyć przestrzeń do przeżywania doświadczenia chrześcijańskiego zbawienia, 

odkupienia i życia wiecznego. 



15 
 

 

1. Eschatologia  

Eschatologia jest pojęciem bardzo pojemnym treściowo. Jest ono używane  

w różnych kontekstach i w różnych odcieniach znaczeniowych. Dlatego potrzebna 

jest wstępna refleksja nad znaczeniem eschatologii w ujęciu metodologicznym  

i biblijnym. 

Eschatologia w sensie metodologicznym jest nauką teologiczną o rzeczach 

ostatecznych, które mają nadejść1.  

W sensie biblijnym eschatologia jest wieloaspektowym ukierunkowaniem 

myśli biblijnej wyrażającej się w oczekiwaniu radykalnej przemiany 

dotychczasowego biegu historii lub całej doczesności2. Odnośnie Starego 

Testamentu bibliści używają tego terminu dla określenia historii narodu wybranego, 

która zmierza ku zbawczej przyszłości. Religia Izraela oparta jest na kolejnych 

Bożych obietnicach, jest religią oczekiwania na lepszą przyszłość związaną  

z pojawieniem się Mesjasza3.  

Kres eschatologii w miarę rozwoju objawienia przesuwał się coraz dalej  

w głąb przyszłości i ubogacał. Augustyn Jankowski wyróżnił jej etapy i nadał im 

nazwy:  

a. Preeschatologia - do wkroczenia do Kanaanu jako do Ziemi Obiecanej. 

b. Protoeschatologia - właściwa dla proroków, powiązana z pojęciem „Reszty 

Izraela”. 

c. Eschatologia bliskiej relacji (u Deutero i Trito - Izajasza, u Ezechiela) - 

zapowiedź radykalnej zmiany po powrocie z wygnania. 

d. Eschatologia transcendentna - reprezentowana przez kanoniczne księgi 

gatunku apokaliptycznego.  

Ta ostatnia eschatologia zostanie podjęta w całym Nowym Testamencie, przede 

wszystkim jednak w Apokalipsie4.  

                                                 
1Eschatologia, w: Mały słownik teologiczny, K. Rahner, Warszawa 1987, s. 107. Zob., J. Pytel, 
Eschatologia, w: Katolicyzm od A-Z, s. 98. Zob., Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, Lublin 2003,  
s. 799. Zob., V. Melchiore, Niejasność języka eschatologicznego, w: ComP 4(1984), s. 55-74. 
2 L. Stachowiak, Eschatologia, w: EK, t. 4, red., L. Bieńkowski, Lublin 1985, s. 1107. 
3 A. Jankowski, Eschatologia biblijna Nowego Testamentu, Kraków 1987, s. 10n. Zob., U. Casale, 
Destinazione e compimento dell’uomo della storia e del mondo in Cristo. Escatologia Cristiana,  
w: ATT 1(2004), s. 76-80. 
4 A. Jankowski, Biblijna teologia czasu, Kraków 2001, s. 11. Zob., Cz. S. Bartnik, Dogmatyka 
katolicka, dz. cyt., s. 800. Zob., A. Jankowski., Transcendencja Chrystusa według Apokalipsy 



16 
 

Termin „eschatologia” jest wieloaspektowy i wieloznaczny. Najbardziej 

podstawowym elementem eschatologii jest jej potrójna relacja do historii doczesnej. 

Można więc mówić najpierw o eschatologii pozahistorycznej, a więc rzeczywistości 

mającej nastąpić po życiu doczesnym.  

Następnie można mówić o eschatologii wewnątrzhistorycznej, oznaczającej 

„coś” ostatecznego już w historii doczesnej, a więc ostatni etap i kształt życia 

jednostki i społeczności. Wreszcie możemy mówić o eschatologii historiozbawczej, 

czyli inkarnacyjnej, polegającej na związaniu rzeczywistości ponadhistorycznej  

z historyczną, a więc rzeczywistość ukazana w antycznej relacji historii do 

nadprzyrodzoności. Wszystkie te aspekty są rozważane w sposób naukowy  

w teologii5. 

W pracy będziemy się odwoływać do czterech etapów eschatologii: 

preeschatologii, protoeschatologii, eschatologii bliskiej relacji i eschatologii 

transcendentnej. Poszczególne etapy eschatologii po wypełnieniu zostają zastąpione: 

preeschatologia przechodzi w protoeschatologię, protoeschatologia w eschatologię 

bliskiej relacji, a ta z kolei w eschatologię transcendentną. Poszczególne etapy  

i przedstawione w nich obrazy transcendują siebie, to znaczy etapy eschatologii 

następujące po sobie, przekraczają się. Obrazy eschatologii ukierunkowanej na dobra 

ziemskie przechodzą w obrazy ukierunkowane na dobra duchowe, nie tracąc przy 

tym kontynuacji historii nadziei i obietnicy.  

Oprócz konkretnych etapów eschatologii należy podkreślić podział 

eschatologii ze względu na przedmiot, na eschatologię jednostkową i powszechną, 

dotyczącą całej ludzkości czy też wszechświata6. W Piśmie Świętym te eschatologie 

przenikają się, ponieważ każda osoba żyjąca w czasach Starego czy Nowego 

Testamentu przynależała do określonej społeczności, była z nią związana i na swój 

sposób ją kształtowała. Eschatologia jednostkowa Starego Testamentu jest 

wypełnianiem obietnic danych wybranym ludziom z narodu izraelskiego.  

Obietnice starotestamentowe skierowane były zawsze do narodu izraelskiego, 

do określonej społeczności ludzi. Jeśli Pan Bóg kierował obietnicę do konkretnej 

                                                                                                                                          
Janowej, w: RBL 2(1994), s. 82-95. Zob., K. Lijka, Dzień Pański według Apokalipsy, w: LitSac 
3(1997), s. 33-39. 
5 F. J. Nocke, Eschatologia, Sandomierz 2003, s. 11. Zob., Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, 
dz. cyt., s. 800n. Zob., W. Hryniewicz, Bóg naszej nadziei. Szkice teologiczno-ekumeniczne, t. 1, 
Opole 1989, s. 19-20. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii w świetle 
dokumentów Vaticanum II, Poznań 1981, s. 18-20. 
6 A. Jankowski, Eschatologia biblijna, dz. cyt., s. 9. 



17 
 

osoby np. Abrahama, to obietnica ta była wypełniana w kolejnych pokoleniach. 

Możemy jednak sądzić, że obietnica dana Abrahamowi ma dwa wymiary. Z jednej  

w sensie dosłownym odnosi się do Abrahama i jego potomstwa (zob. Rdz 15,5; 17,5) 

z drugiej natomiast jest figurą, zapowiedzią ziemi i potomstwa, które będzie 

związane z Bogiem wiecznym przymierzem (zob. Rdz 17, 7-8; Ap 21,3).  

Św. Paweł w Liście do Galatów pisze:  

 
„Abraham uwierzył Bogu i to mu poczytano za sprawiedliwość. Zrozumiejcie zatem, że ci, 

którzy polegają na wierze, ci są synami Abrahama. I stąd Pismo widząc, że w przyszłości 

Bóg na podstawie wiary będzie dawał poganom usprawiedliwienie, już Abrahamowi 

oznajmiło tę radosną nowinę: W tobie będą błogosławione wszystkie narody. I dlatego tylko 

ci, którzy polegają na wierze, mają uczestnictwo w błogosławieństwie wraz z Abrahamem, 

który dał posłuch wierze” (Ga 3, 7-9).  

 

Obietnica błogosławieństwa towarzyszy całej biblijnej historii zbawienia. Bóg jest 

stały w swoich obietnicach, jest wierny. 

Obietnice dane Abrahamowi dotyczyły przyszłości. Od prapoczątków Izraela 

wiara narodu wybranego była skierowana w przyszłość, a obowiązkowe 

wspomnienia modlitewne, obchody były przypomnieniem wydarzeń zbawczych, jak 

exodus czy też obecność Boga niebios w świątyni i stanowiły jednocześnie 

przedsmak przyszłości7. Już pierwsze strony Biblii zapowiadają powszechną 

eschatologię: „Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy 

potomstwo twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu 

piętę” (Rdz 3,15). 

Mówiąc o obietnicach danych Abrahamowi, o wydarzeniach związanych  

z niewolą Egipską i obietnicami wyzwolenia wchodzimy w nurt preeschatologii, 

która jest pierwszym etapem eschatologii. W Księdze Wyjścia czytamy:  

 
„Postanowiłem więc wywieść was z ucisku w Egipcie i zaprowadzić do ziem Kananejczyka, 

Chetyty, Amoryty, Peryzzyty, Chiwwity i Jebusyty, do ziemi opływającej w mleko i miód” 

(Wj 3,17).  

 

Zatem obietnice Boże wypełniają się w całym narodzie i jednocześnie w życiu 

poszczególnych osób przynależących do tego narodu.  
                                                 
7 H. Langkammer, Życie po śmierci, Lublin 2004, s. 37. 



18 
 

Przedmiotem eschatologii jest wiekuiste i społeczne osiągnięcie przez ludzi 

Boga jako życia i miłości lub odejście od Boga, który jest życiem. Struktura 

wydarzenia eschatologicznego, jego zapowiedź i jego początek w czasie są 

nacechowane niejasnością właściwą bytowi symbolicznemu8. Sama przestrzeń 

eschatologiczna zostaje ostatecznie pozbawiona jakiegokolwiek odniesienia 

historycznego: wymaga jedynie i zawiera w sobie „egzystencję eschatologiczną” 

czyli stałą zdolność do nawrócenia i odnowy9. Zwracanie się ku wydarzeniom 

historycznym ma na celu wyjaśnienie otwarcia się na wieczność i wydobycie faktu 

stopniowego objawiania się Eschatonu10, czyli najwyższej ostatecznej rzeczywistości 

- Jezusa Chrystusa. Przeszłość i teraźniejszość nie są czymś dokonanym i nie da się 

ich wyjaśnić raz na zawsze: gdy więc przyszłość zajmuje miejsce teraźniejszości, 

przeszłość nabiera nowego znaczenia, zaczerpniętego właśnie z tej teraźniejszości,  

a historia podlega reinterpretacji. Nowa teraźniejszość nie zawiera jednak w sobie 

przyszłości: jej treść i zawartość jest wprawdzie bliska, ale zawsze nieadekwatna, 

jest to treść przyszła, której można oczekiwać, ale nie da się w pełni jej pojąć, 

ponieważ podlega ona w jakieś mierze niepewności typowej dla każdej przyszłości: 

obietnica opiera się na tym, co jest i wkracza w teraźniejszość. Co więcej, osiągnęła 

już pełną realizację w Chrystusie „jest obecna już” i „jeszcze nie”11. 

Najbardziej pierwotnym źródłem wypowiedzi eschatologicznych jest 

doświadczenie zbawczego i ocalającego działania Boga w Chrystusie, Chrystusie 

przez Niego w nas samych. Natomiast misterium paschalne jest podstawowym 

punktem oparcia dla rozważań eschatologicznych. W świetle tych wypowiedzi 

człowiek ukazuje się jako istota otwarta na spełnienie w jeszcze nieznanej 

przyszłości, którą jest Bóg12.  

                                                 
8 V. Melchiore, Niejasność języka eschatologicznego, w: ComP 4 (1984), s. 56. 
9 Tamże, s. 56. Zob., Matuszewski M., Wspólnota ze świętymi (Communio sanctorum),  
w: „Anamnesis” 1(2005), s. 55-64. Zob., K. Kurt, Eschatologia chrześcijańska w krzyżowym ogniu 
apokaliptyki, w: ComP 4(2000), s. 87-109. Zob., Phz 12. 
10 V. Melchiore, Niejasność języka eschatologicznego, art. cyt., s. 67. Zob., Tempo e liturgia,  
w: Nuovo dizionario di liturgia, dz. cyt., s. 1395n. Zob., A. F. Dziuba, Jezus Chrystus eschatologiczny 
dar pełni czasu, w: FT IV(2003), s. 35-36, 45-47. 
11 Tamże, s. 71. Zob., W. Hryniewicz, Bóg naszej nadziei. Szkice teologiczno-ekumeniczne, t. 1, Opole 
1989, s. 28n. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 26- 28.  
Zob., J. Decyk, Eschata w Oficjum za zmarłych Liturgii Godzin, Warszawa 2003, s. 280-281. 
12 W. Hryniewicz, Nadzieja zabawienia dla wszystkich. Od eschatologii lęku do eschatologii nadziei, 
Warszawa 1989, s. 9n. Zob., F. Mickiewicz, Wizja nowego nieba i nowej ziemi w Ap 21, 1-22,5,  
w: ComP, 4(2000), s. 20-39. 



19 
 

Rzeczywistością ostateczną człowieka jest sam Bóg w Jezusie Chrystusie.  

On będzie nie tylko naszym miejscem po śmierci, ale dzięki Chrystusowi również 

naszym ostatecznym spełnieniem13.  

  W eschatologii Nowego Testamentu, którą określa się mianem eschatologii 

transcendentnej, wychodzi się od dwóch nieodłącznych aspektów: objawienia 

dokonanego w ukrzyżowanym i zmartwychwstałym Chrystusie oraz definitywnego 

udziału człowieka w Jego zmartwychwstaniu. Paruzja nie jest rozumiana jako nowe 

wydarzenie, które dołącza do zmartwychwstania Chrystusa, lecz jako jego 

definitywne wypełnienie w ludzkiej historii14. Dlatego w liturgii Kościół celebruje 

przede wszystkim Misterium Paschalne, przez które Chrystus wypełnił dzieło 

naszego zbawienia15 oczekując Jego przyjścia w chwale. 

Eschatologia transcendentna mówi o Jezusie Chrystusie i Jego przyszłości16, 

a mówiąc o Jezusie, mówi o Kościele, ponieważ w Nim, w Chrystusie, objawiona 

zostaje eschatyczna przyszłość Kościoła.  

Konstytucja dogmatyczna o Kościele Soboru Watykańskiego II w siódmym 

rozdziale ściśle wiąże eschatyczny17 charakter Kościoła ze zbawczym, uświęcającym 

i przemieniającym działaniem Chrystusa: „Chrystus wywyższony ponad ziemię 

wszystkich do siebie pociągnął powstawszy z martwych i ustanowił Ciało swoje, 

którym jest Kościół”18.  

Eschatologia zakotwiczona jest w teraźniejszości. Wspólnota kościoła żyje  

w „napięciu” pomiędzy „już a jeszcze nie”. I choć przyszłość Kościoła w pełni się 

już zrealizowała w Chrystusie, to w teraźniejszość wciąż się realizuje w Jego 

członkach. Kościół dopiero w przyszłości będzie święty i nieskalany (zob. Ef 5,27).  

Eschatologiczny charakter Kościoła wyraża się ostatecznie faktem, iż jego 

obecna sakramentalno-historyczna postać nie jest czymś ostatecznym, lecz zostanie 

usunięta w przyszłości, gdy dokona się przejście do nadprzyrodzonej pełni  

                                                 
13 Tamże, s. 11. Zob., W. Hryniewicz, Nadzieja zbawienia dla wszystkich. Od eschatologii lęku  
do eschatologii nadziei, Warszawa 1989, s. 11-14. Zob., H. Szmulewicz, Po tamtej stronie życia. 
Zarys eschatologii, Tarnów 2003, s. 107-110. 
14 Eschatologia, w: Encyklopedia chrześcijaństwa, Katowice 2000, s. 205n.  
15 KKK1067. 
16 W. Hryniewicz, Nadzieja zabawienia dla wszystkich, dz. cyt., s. 14. Zob., A. Jankowski, 
Transcendencja Chrystusa, art. cyt., s. 82-95. 
17 W niniejszej pracy używamy zamiennie słów „eschatyczyny” i „eschatologiczny”, odwołują one 
nas do ostatecznego przeznaczenia Kościoła. 
18 KK 48. 



20 
 

w niebie19. Można więc powiedzieć, że Kościół święty ma dwa istnienia: jedno  

w czasie, drugie w wieczności. Nie można oddzielać tych dwóch istnień, ponieważ 

Kościół ziemski - Ecclesia deorsum, nie jest obcy niebieskiemu - Ecclesia sursum. 

Należy uznać ciągłość jednego Kościoła w zmienności kolejnych jego stadiów, 

podobnie jak uznajemy jedność Chrystusa w jego życiu ziemskim, śmierci, 

chwalebnym zmartwychwstaniu20. 

Jesteśmy złączeni z Chrystusem w Kościele i naznaczeni Duchem Świętym, 

„który jest zadatkiem naszego dziedzictwa” (Ef 1,14). Nazywamy się prawdziwie  

i jesteśmy synami Bożymi (zob. 1 J 3,1), ale jeszcze się nie ukazaliśmy z Chrystusem 

w chwale (zob. Kol 3,4), w której będziemy podobni do Niego, „bo ujrzymy Go 

takim jaki jest” (zob. 1 J 3,2)21.  

Zmartwychwstanie Chrystusa, Jego wniebowstąpienie oraz zapowiedź Jego 

powtórnego przyjścia otworzyły nowe perspektywy eschatologiczne. W mowie 

pożegnalnej po Ostatniej Wieczerzy Jezus powiedział:  

 
„Idę przecież przygotować wam miejsce. A gdy odejdę i przygotuję wam miejsce, 

przyjdę powtórnie i zabiorę was do siebie, abyście i wy byli tam, gdzie Ja jestem” 

(J 14, 2-3). 

 

Następnie św. Paweł pisze do Tesaloniczan:  

 
„Sam bowiem Pan zstąpi z nieba na hasło i na głos archanioła, i na dźwięk trąby Bożej,  

a zmarli w Chrystusie powstaną pierwsi. Potem my, żywi i pozostawieni, wraz z nimi 

będziemy porwani w powietrze, na obłoki naprzeciw Pana, i w ten sposób zawsze będziemy 

z Panem” (1 Tes 4, 16-17)22. 

 

Rzeczywistością ostateczną jest sam Chrystus, a w Nim cała nasza 

teraźniejszość. Mocą Jego Paschy dzieje świata wkroczyły w epokę czasów 

ostatecznych: „A wszystko to przydarzyło się im jako zapowiedź rzeczy przyszłych, 

spisane zaś zostało ku pouczeniu nas, których dosięga kres czasów” (1 Kor 10,11). 
                                                 
19 F. Dylus, Eschatyczny charakter tajemnicy Kościoła w świetle Konstytucji „Lumen Gentium”,  
w: ComP 3(1989), s. 114. Zob., B. Ferdek, Teologiczna futurologia. „Daję wam przyszłość jakiej 
oczekujecie” (Jr 29, 11), Legnica 2001, s. 23-24. 
20 H. De Lubac, Medytacje o Kościele, Kraków 1997, s. 69. 
21 KK 48. Zob., B. Ferdek, Teologiczna futurologia, dz. cyt., s. 183-195. Zob., DD 1. 
22 Jan Paweł II, Powszechna eschatologia - ludzkość zmierza do Ojca, Audiencja generalna 26 maja 
1999, w: LRp 9-10(1999), s. 47. 



21 
 

Czas ten jeszcze nie wypełnił się do końca. Nadal jest czasem zmagania między 

dobrem a złem, w człowieku i w świecie. Obraz tego zmagania ukazuje Księga 

Apokalipsy (zob. Ap 6. 8-10.12-13). Królestwo Boże staje się udziałem ludzi już 

teraz.  

Kościół jest rzeczywisty w sposób historyczny w ludziach żyjących na ziemi 

i w stosunkach ziemskich. Z drugiej strony nosi w sobie życie Chrystusa 

Zmartwychwstałego i wyraża je przez nauczanie, liturgię i porządek życia.  

To wewnętrzne życie Kościoła przenika rzeczywistość ziemską. Zatem mówienie  

o eschatologii czy eschatyczności Kościoła, dotyczy jego spraw ostatecznych, 

aczkolwiek obecnych już w jego teraźniejszości23.  

Kościół ziemski w sposób szczególny manifestuje swoją łączność  

z Kościołem niebieskim w czasie liturgii, ponieważ „liturgia ziemska daje nam 

niejako przedsmak uczestnictwa w liturgii niebiańskiej, odprawianej w mieście 

świętym Jeruzalem, do którego pielgrzymujemy, gdzie siedzi po prawicy Bożej jako 

sługa świątyni i prawdziwego przybytku. W liturgii ziemskiej ze wszystkimi 

zastępami duchów niebieskich wyśpiewujemy Panu hymn chwały”24.  

Kościół tkwi w czasie, a jednocześnie spełnia się poza czasem w Bogu,  

w Jego ponadczasowej transcendencji. Kościół widzialny uznaje się za rzeczywistość 

przemijającą, natomiast stan wieczny, nieprzemijalny pragnie osiągnąć poza 

wymiarem czasu, w Bogu25.  

W Kościele możemy widzieć zrealizowaną eschatologię Starego Testamentu  

i częściowo Nowego Testamentu. Celem wszystkich obietnic zarówno Starego jak  

i Nowego Testamentu jest doprowadzenie ludzi do pełnej komunii z Bogiem  

i ludźmi.  

W czasach Starego Testamentu Izrael oczekiwał na wejście do Ziemi 

Obiecanej, na nadejście Mesjasza. Lud Starego Testamentu był figurą Kościoła 

 - Nowego ludu Bożego, który również zmierza do Ziemi Obiecanej, a którą jest 

Nowe Jeruzalem, w którym będziemy mogli „oglądać Boga twarzą w twarz”  

(zob. 1 Kor 13,12). Jednak zanim to nastąpi, Kościół doświadcza dramatycznego 

ścierania się „ducha z ciałem”, „światłości z ciemnością”, ale wiara i trwanie  

w Chrystusie zapewniają mu ostateczne zbawienie, czyli życie wieczne.  
                                                 
23 S. Grzechowiak, Kościele, kim jesteś? Studium eklezjologii, Gniezno 2002, s. 87. 
24 KL 8. 
25 F. Dylus, Eschatyczny charakter tajemnicy Kościoła, dz. cyt., s. 117. Zob., A. Kiejza, Zbawienie  
w ujęciu Ap 7, 9-17, w: RT 1(2000), s. 169-184. 



22 
 

To eschatologiczne napięcie pomiędzy „już a jeszcze nie”, skłania chrześcijan 

do tęsknoty, którą wyraża liturgiczna aklamacja „Marana tha”, co znaczy „Przyjdź 

Panie nasz” (zob. 1 Kor 16,22; Ap 22,20)26.  

Eschatologia obecna jest w liturgii. Dzięki liturgii Kościół może doświadczać 

przedsmaku komunii z Bogiem i życia wiecznego. Liturgia daje udział  

w rzeczywistości nieba, „przedsmak przyszłej pełni, która obejmuje człowieka do 

końca27. Liturgia podkreśla realizującą się eschatologię28. 

Po tej krótkiej analizie pojęcia eschatologii można stwierdzić, że liturgia jest 

najgłębszym wyrazem jego znaczenia. Wizja eschatyczna zawarta w Piśmie 

Świętym, znajduje swoje spełnienie w wymiarze ziemskim właśnie poprzez liturgię. 

W liturgii odnajdujemy treść eschatologii i w liturgii możemy jej również 

doświadczać. 

                                                 
26 A. Jankowski, Biblijna teologia czasu, Kraków 2001, s. 25. 
27 EdeE 18. 
28 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 86. 



23 
 

 

2. Liturgia  

Kolejnym istotnym pojęciem dla tematu pracy jest słowo liturgia. Słowo 

liturgia. Składa się z dwóch wyrażeń: jońskie Laos - lud i ergon - czyn, działanie.  

W języku greckim biblijnym słowo liturgia pojawia się 47 razy, a wraz  

z pochodnymi od tego słowa - 173 razy. Septuaginta wyrażeniem leitourgia określa 

rytualny kult lewicki, w późniejszym czasie pod wpływem przepowiadania proroków 

wzbogaca się o rozumienie kultu duchowego (lektura Słowa Bożego, modlitwa).  

W Nowym Testamencie słowo leitourgia występuje tylko 15 razy. Słowo leitourgia 

dokładnie w tym brzmieniu pojawia się w Łk 1,23: „ A gdy upłynęły dni jego 

posługi kapłańskiej, powrócił do swego domu”; w Hbr 8,6: „Teraz zaś otrzymał  

w udziale o tyle wznioślejszą służbę, o ile stał się pośrednikiem lepszego przymierza, 

które oparte zostało na lepszych obietnicach”; w Hbr 9,21: „Podobnie także skropił 

krwią przybytek i wszystkie naczynia przeznaczone do służby Bożej”; w 2 Kor 9,12: 

„Posługiwanie bowiem tej sprawie społecznej nie tylko uzupełnia to, na co nie stać 

świętych, lecz obfituje w liczne dziękczynienia składane Bogu”; w Flp 2,17: „A jeśli 

nawet krew moja ma być wylana przy ofiarniczej posłudze około waszej wiary, cieszę 

się i dzielę radość z wami wszystkimi”; Flp 2,30: „bo dla sprawy Chrystusa bliski był 

śmierci, naraziwszy życie swoje po to, by was zastąpić przy posłudze, której wy 

[osobiście] nie mogliście mi oddać”.  

Zatem słowo leitourgia jest tłumaczone na język polski jako czynności kultowe, 

służba kapłańska, publiczna posługa, zbiórka darów dla głodujących, posługa. 

Jeśli mówimy o Jezusie, który poddaje się obrzędom kultycznym, to w tym 

znaczeniu, że Jezus dla przykładu np.: jest obrzezany (zob. Łk 2,21), wraz  

z rodzicami pielgrzymuje na święto Paschy (zob. Łk 2,41), otrzymuje chrzest od Jana 

(zob. Łk 3,21), Jezus również wykonuje czynności kultyczne: naucza w synagogach 

(zob. Mk 1,21; Łk 4, 17-30), modli się nocami (zob. Łk 6,12) i uczy modlitwy (zob. 

Łk 11, 1-4), chodzi do świątyni, choć nie składa ofiar, spożywa wieczerzę paschalną 

i wprowadza w nią pamiątkę ofiary swojego ciała. Swoich uczniów posyła do 

czynności kultycznych jako szafarzy chrztu w imię Trójcy (zob. Mt 28,19) oraz 

Eucharystii (zob. Łk 22, 19-20)29, te czynności kultyczne są określane mianem 

                                                 
29 B. Migut, Liturgia, w: EK, t. 10, Lublin 2004, s. 1194. Zob., Teologia liturgica,  
w: Nuovo dizionario di liturgia, red., D. Sartore, A. M. Triacca, Milano, 1995, s. 1407nn. 



24 
 

liturgii (leitourgia). W powyższych fragmentach Pisma Świętego, termin liturgia ma 

jedynie zastosowanie techniczne. Patrząc na życie Jezusa odnajdujemy treść słowa 

leitourgia. Dlatego też możemy powiedzieć, że życie Chrystusa od narodzenia aż po 

Wniebowstąpienie było wielkim działaniem liturgicznym. Przyszedł, by ludzkość 

pojednać z Bogiem (zob. Rz 5,10), by dać życie w obfitości (zob. J 10,10), ofiarował 

samego siebie (zob. Hbr 7,27; 9,11), dał siebie na okup za wielu (zob. Mt 26,28)30.  

Warto jeszcze podkreślić, że tłumaczenie greckiego terminu leitourgia 

 - liturgia, w polskim przekładzie Pisma Świętego nie pojawia się ani razu zarówno  

w Księgach Starego Testamentu jak i Nowego. 

Liturgia ma charakter wielowymiarowy. Wszystkie wymiary liturgii 

przenikają się, dlatego też nie jest rzeczą łatwą omawiać poszczególne bez 

nawiązywania do innych, ponieważ każdy z tych wymiarów jest ze sobą związany. 

Można mówić o liturgii jako rzeczywistości uobecniającej historię zbawienia  

i wtedy podkreślamy jej wymiar historiozbawczy. Jeśli popatrzymy na liturgię od 

strony jej źródła i celu wskazujemy na wymiar trynitarny - liturgia jako dzieło Trójcy 

Świętej. Podkreślając jej wymiar eklezjalny, zatrzymujemy się na podmiocie liturgii, 

którym jest Kościół - Mistyczne Ciało Chrystusa. Jeżeli mówimy o działaniu Boga 

pod osłoną znaków, które przyczynia się do przemiany chrześcijan, uwypuklamy 

wymiar uświęcający, kultyczny i semejotyczny liturgii. Z kolei, jeśli podkreślamy, że 

liturgia jest uprzywilejowanym miejscem czytania Pisma, wskazujemy na jej wymiar 

proklamatywny. Głównym miejscem jej sprawowania jest Chrystus - przestrzeń 

Mistycznego Ciała, stąd też podkreślmy topiczny wymiar liturgii. Kolejnymi 

wymiarami, na które warto wskazać to temporalny, uniwersalny, pedagogiczny  

i eschatologiczny wymiar liturgii. Każdy z tych wymiarów pokazuje, że liturgia jest 

rzeczywistością bogatą, wieloaspektową, to bogactwo ma swoje źródło w Bogu, 

który pragnie, aby człowiek miał udział w Jego życiu, które nie ma końca.  

Kościół sprawujący liturgię wychodzi Bogu naprzeciw. Liturgia jest aktem 

tego wyjścia (exodus) na Jego spotkanie. W liturgii Pan poprzedza swoje obiecane 

przyjście: liturgia jest antycypacją paruzji, jest wstąpieniem przyszłego „już”  

w nasze „jeszcze nie”. Jak ukazał św. Jan w przypowieści o godach weselnych  

w Kanie: godzina Pana jeszcze nie nadeszła (zob. J 2,4)31. Liturgia sprawowana jest 

w świecie, jednak jej treść przekracza ramy świata doczesnego. Przykładem tego jest 

                                                 
30 B. Nadolski, Liturgika, t. 1, dz. cyt., s. 12. 
31 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, Kraków 1999, s. 200. 



25 
 

jej wieloaspektowość i trudność w opisaniu, czym tak naprawdę jest. Opisując 

poszczególne wymiary liturgii mamy świadomość, że nie jesteśmy w stanie opisać 

liturgii w taki sposób, który by wyczerpywał jej bogactwo i wieloaspektowość. 

Ograniczymy się więc do kilku wymiarów, w celu wskazania i podkreślenia jej 

dynamizmu.  

Liturgia jest actio - jest działaniem Boga i człowieka. To działanie dokonuje 

się w czasie, przywołuje wydarzenia zbawcze i uobecnia je. Przechodzimy teraz do 

omówienia kolejnych wymiarów liturgii i już na początku zaznaczamy, że liturgia 

jest rzeczywistością bardzo bogatą i nie ogranicza się jedynie do wymiarów 

wymienionych poniżej. Odniesiemy się zatem do tych wymiarów, które w sposób 

szczególny ukazują liturgię jako etap eschatologii, który ma charakter dynamiczny. 

Pierwszym aspektem liturgii, nad którym się zatrzymamy, to wymiar 

historiozbawczy. 

 

a. Historiozbawczy wymiar liturgii  

Liturgia ma wymiar historiozbawczy, w niej uobecnia się historia zbawienia, 

a w sposób szczególny misterium paschalne Chrystusa. Dzięki niej ponadczasowe 

dzieło zbawienia dokonane w Chrystusie trwa w wymiarze czasowo-przestrzennym. 

Możemy powiedzieć, że liturgia stanowi syntezę historii zbawienia, aktualizację  

i kontynuację Objawienia oraz uprzywilejowane miejsce oczekiwania na powtórne 

przyjście Pana32. Liturgia daje nam przedsmak uczestnictwa w liturgii niebieskiej, 

odprawianej w mieście świętym Jeruzalem, do którego pielgrzymujemy33. W liturgii 

ziemskiej ze wszystkimi zastępami duchów niebieskich wyśpiewujemy Panu hymn 

chwały i w niej oczekujemy Zbawiciela, aż się ukaże jako Ten, który jest naszym 

życiem, a my razem z Nim pojawimy się w chwale (zob. Flp 3,20; Kol 3,4)34. 

Liturgia jest miejscem, zdarzeniem, w którym czas Boga wkracza w czas człowieka. 

Jest również przestrzenią realizowania się wiary. Przez pośrednictwo Kościoła 

otrzymujemy wiarę dzięki wspólnocie Kościoła, która jest sakramentem zbawienia, 

                                                 
32 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1199. Zob., Tempo e liturgia, w: Nuovo dizionario di liturgia,  
dz. cyt., s. 1401 - 1403. Zob., Phz 3. 
33 KL 8. 
34 KL 8. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 43. 



26 
 

wzrastamy w wierze. Liturgia jest szczytem, do którego zmierza działalność 

Kościoła i jednocześnie jest źródłem, z którego wypływa cała jego moc35.  

Celem działania Kościoła jest urzeczywistnienie komunii między Bogiem  

a ludźmi oraz ludzi miedzy sobą. Źródłem i celem liturgii jest Bóg Ojciec, który 

udziela błogosławieństwa przez obecność odwiecznego Słowa oraz uświęcające 

działanie Ducha Świętego. To wszystko dokonuje się we wspólnocie Kościoła, który 

trwa w uwielbieniu. Centrum liturgii jest Jezus Chrystus, bowiem urzeczywistnia  

w liturgii Kościoła przede wszystkim swoje Misterium Paschalne, które zapowiadał 

w swoim nauczaniu i uprzedzał swoimi czynami36.  

W liturgii zatem świętujemy nie tylko wydarzenie z przeszłości, lecz osobę 

Jezus Chrystusa. W liturgii również ujawnia się Kościół jako oblubienica Chrystusa, 

jako kościół katolicki, apostolski, jako winnica pańska i rodzina Boża37.  

W odniesieniu do liturgii szczególne znaczenie posiada oblubieńczy wymiar 

Kościoła. Kościół, jako mistyczne ciało Chrystusa, oraz jako wspólnota 

pielgrzymujących do domu Ojca38. Zatem w liturgii obecna jest przeszłość, 

teraźniejszość i przyszłość. Uczestnicząc w liturgii, będąc w czasie ziemskim, 

zostajemy włączeni w czas Boży (kairos), w którym istnieje wieczne teraz. Dlatego 

uczestnicząc w liturgii, możemy uczestniczyć w historii zbawienia, w tym, co było, 

jest i będzie. 

 

b. Trynitarny wymiar liturgii 

Kolejnym wymiarem liturgii jest wymiar trynitarny. W historii zbawienia 

uczestniczy cała Trójca Święta, dlatego też nie możemy pomijać działania Trójcy 

Świętej w liturgii. Liturgia jest etapem eschatologii, jest również ostatnim etapem 

historii zbawienia. Po omówieniu historiozbawczego aspektu liturgii przejdziemy do 

wymiaru trynitarnego.  

Liturgia sprawowana jest mocą Ducha Świętego, który aktualizuje 

Chrystusowe wydarzenia zbawcze (epikleza) i przypomina je - uobecnia (anamneza) 

w głoszonym słowie Bożym. Duch Święty udziela łaski rozumienia i przyjmowania 

go z wiarą. Liturgia uobecnia całą Trójcę Świętą w aspekcie dynamicznym - 

                                                 
35KL 10. Zob., B. Nadolski, Modlitwa uświęcenia czasu hymnem chwały Obecnego w Eucharystii,  
w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 21-26. Zob., BF 652-656. 
36 KKK1085. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 34-39. 
37 KK 6. 7. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 54-57. 
38 KK 7. 8. 48. 



27 
 

działającą w historii zbawienia, dlatego też można mówić o liturgii, że posiada 

również wymiar trynitarny39. Święta liturgia sprawowana jest przez Kościół - 

liturgiczne zgromadzenie. W celebracji liturgicznej Kościół jest sługą na obraz 

swojego Pana jedynego „Liturga”, uczestnicząc w Jego kapłaństwie, które ma 

charakter prorocki i królewski40.  

Jak mówi Konstytucja o Liturgii Soboru Watykańskiego II: „Liturgia jest 

wykonywaniem kapłańskiego urzędu Chrystusa. W niej przez znaki widzialne 

wyraża się i urzeczywistnia uświęcenie człowieka, a Mistyczne Ciało Jezusa 

Chrystusa, to jest głowa ze swoimi członkami wykonuje całkowity kult publiczny”41. 

W liturgii urzeczywistnia się Kościół jako widzialny znak komunii Boga i ludzi42.  

W liturgii Kościół staje się coraz pełniej świadomy swojej istoty i posłannictwa, 

ujawnia swoją istotę i manifestuje prawdziwą swoją naturę43. Czynności liturgiczne 

nie są czynnościami prywatnymi, lecz kultem Kościoła, będącego „sakramentem 

jedności”, a Kościół to lud święty44.  

 Żydzi określani są w Starym Testamencie jako naród wybrany przez Boga 

Jahwe. W Starym Testamencie eschatologiczne obietnice skierowane są wyłącznie 

do narodu wybranego, mają one więc charakter ekskluzywny. Izrael jako naród jest 

uprzywilejowany, bo Jahwe wybrał go spośród wszystkich ludów ziemi:  

 
„Ty bowiem jesteś narodem poświęconym Panu, Bogu twojemu. Ciebie wybrał Pan, Bóg 

twój, byś spośród wszystkich narodów, które są na powierzchni ziemi, był ludem będącym 

Jego szczególną własnością” (Pwt 7,6). 

 

Izrael staje się narodem wybranym przez Boga i spadkobiercą Bożych obietnic. Tym, 

co wyróżnia Izraela spośród innych ludów jest Boże wybraństwo, które z kolei jest 

dowodem Bożej miłości: 

 
„Pan wybrał was i znalazł upodobanie w was nie dlatego, że liczebnie przewyższacie 

wszystkie narody, gdyż ze wszystkich narodów jesteście najmniejszym, lecz Pan was 

umiłował i chce dochować przysięgi danej przodkom” (Pwt 7,7). 

                                                 
39 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1199n. 
40 KKK 1070. 
41 KL 7. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 41. 
42 KKK 1071. 
43 B. Nadolski, Liturgika, t. 1, dz. cyt., s. 14. 
44 KL 26. 



28 
 

 

Pojęcie ludu w Nowym Testamencie wskazuje na to, że eschatologiczne 

obietnice nie ograniczają się już do konkretnego narodu, ale mają one charakter 

inkluzywny, powszechny. Św. Piotr pisze w pierwszym swoim liście:  

 
„Wy zaś jesteście wybranym plemieniem, królewskim kapłaństwem, narodem świętym, 

ludem [Bogu] na własność przeznaczonym, abyście ogłaszali dzieła potęgi Tego, który was 

wezwał z ciemności do przedziwnego swojego światła” (1 P 2,9). 

 

Możemy więc widzieć w narodzie wybranym Starego Testamentu figurę ludu 

Bożego Nowego Testamentu. Wybraństwo Izraela, kapłaństwo i świętość, które 

przynależały do narodu wybranego, w Nowym Testamencie obejmują cały lud Boży. 

Św. Piotr w 1 P 2,9 nawiązuje do wydarzenia, kiedy to Bóg objawił się Izraelowi i za 

pośrednictwem Mojżesza przekazał następujące słowa: „Lecz wy będziecie Mi 

królestwem kapłanów i ludem świętym” (Wj 19,6). Bóg powołał Izraela do 

kapłaństwa powszechnego. Kościół na wzór Izraela sprawuje kapłaństwo 

powszechne. Lud Boży, lud kapłański realizuje swoje kapłańskie powołanie przede 

wszystkim poprzez liturgię. Czynności liturgiczne Kościoła skierowane są do Boga 

Ojca przez Jezusa Chrystusa w Duchu Świętym45. Liturgia ma swoje ostateczne 

źródło w Bogu Trójjedynym i w Jego miłości, która obecna jest w całej historii 

zbawienia46.  

Podmiotem aktów liturgicznych jest Kościół. Dlatego też nie można mówić  

o liturgii bez wymiaru eklezjalnego, w którym jest sprawowana. Z jeden strony 

liturgia sprawowana jest na łonie Kościoła, natomiast z drugiej ma ona charakter 

eklezjotwórczy - Kościół żyje liturgią. 

 

c. Eklezjalny wymiar liturgii 

Kolejnym aspektem liturgii jest jej wymiar eklezjalny. Miejscem 

sprawowania liturgii jest Kościół. W liturgii Kościół celebruje przede wszystkim 

Misterium Paschalne, przez które Chrystus wypełnił dzieło naszego zbawienia47. 

                                                 
45 KKK 1084, 1174, 1109. 
46 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 49. 
47 KKK 1067. 



29 
 

Przez liturgię Chrystus Odkupiciel kontynuuje w swoim Kościele, z Kościołem  

i przez Kościół dzieło naszego odkupienia48. 

Liturgia jest dziełem Chrystusa i Jego Kościoła. Dwumian: liturgia i Kościół, 

jest nierozdzielny. Akt liturgiczny jest aktem eklezjalnym. Kościół wywodzi się  

z liturgii, a liturgia wywodzi się z Kościoła. Ta zasada wskazuje na wzajemny 

związek Kościoła i liturgii49. Dlatego też mówimy, że liturgia ma wymiar 

eklezjalny50, czy też eklezjotwórczy. Uobecnianie misterium Paschalnego Chrystusa, 

trwanie w modlitwie i łamaniu chleba (zob. Dz 2,46), oczekiwanie na przyjście 

Chrystusa, który de facto przychodzi w mocy Ducha Świętego, jest odradzaniem  

i budowaniem Kościoła. W sposób szczególny ten wymiar liturgii będzie rozwinięty 

w rozdziale poruszającym temat eklezjalnej interpretacji wątków eschatologicznych 

w czytaniach z Tradycji. Liturgia więc odzwierciedla naturę Kościoła, zawiera  

w sobie zarówno element Boski jak i ludzki51. 

Przejdziemy teraz do kolejnego wymiaru liturgii, a mianowicie 

uświęcającego i kultycznego.  

 

d. Uświęcający i kultyczny wymiar liturgii 

W Katechiźmie Kościoła Katolickiego czytamy, że: „Przekształcająca moc 

Ducha Świętego w liturgii przyśpiesza przyjście Królestwa i spełnienie się misterium 

zbawienia. W oczekiwaniu i nadziei Duch Święty pozwala nam rzeczywiście 

uprzedzać doskonałą komunię Trójcy Świętej”52. Zatem w liturgii mocą Ducha 

Świętego dokonuje się nasze uświęcenie, czyli upodobnienie się do Chrystusa, 

wchodzenie w głębszą komunię z Bogiem. W liturgii wyraźny jest również jej 

charakter uświęcający i kultyczny, ponieważ w niej, pod osłoną znaków i obrzędów, 

działa Bóg53. Działanie liturgiczne jest miejscem komunikowania nowego życia. 

Duch Święty jest zadatkiem nowego życia54. Jest również pierwszym  

i niezastąpionym źródłem, z którego wierni czerpią ducha prawdziwie 

chrześcijańskiego55. Symbole i znaki stają się środkiem do poznania Boga i jego 

                                                 
48 KKK 1070. 
49 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 83. 
50 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. 
51B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 85. Zob., B. Nadolski, Pastoralny walor Liturgii 
Godzin, w: AK 3(1983), s. 371-378. 
52 KKK 1107. 
53 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. 
54 B. Nadolski, Liturgika, t. 1, dz. cyt., s. 18. 
55 KL 14. 



30 
 

zbawczych zamiarów. Kontakt z Bogiem przemienia człowieka. Człowiek poznaje, 

aby wierzyć i poznawać jeszcze mocniej wierzy56. Liturgia jest współdziałaniem  

w pełni osobowym z Bogiem osobą - z Boskimi Osobami - jest wydarzeniem 

spotkania osób. Tajemnicą liturgii jest tajemnica człowieczeństwa w relacjach do 

Boga, dla którego każdy człowiek jest pierwszy, jest Adamem, każdy człowiek jest 

jedynym. Bóg w liturgii czyni go swoim umiłowanym synem57. W liturgii dokonuje 

się nasze uświęcenie.  

  

e. Proklamatywny wymiar liturgii 

Kolejnym aspekt liturgii to wymiar proklamatywny. Liturgia ma charakter 

proklamatywny, ponieważ jest również uprzywilejowanym miejscem i czasem58 

publicznego i oficjalnego czytania Pisma Świętego. Wydarzenia zbawcze 

proklamowane w odczytywanym tekście biblijnym uobecniają się i stają się 

udziałem Kościoła zgromadzonego na liturgii. Dzięki Pismu Świętemu liturgia 

znajduje swą interpretację, kontynuację i dopełnienie59.  

Liturgia tu na ziemi sprawowana jest pod osłoną znaków. Oczywiście, znak 

widzialny odsyła nas zawsze do tego, co niewidzialne, do rzeczywistości duchowej. 

Dlatego też w liturgii ważną rolę odgrywa jej wymiar semejotyczny. 

 

f. Semejotyczny60 wymiar liturgii 

Uświęcenie ludzi i uwielbienie Boga dokonuje się pod osłoną znaków  

i symboli. Dlatego też podkreślmy semejotyczny wymiar liturgii61. Spotkanie 

człowieka z Bogiem dokonuje się pod osłoną znaków. Są to znaki widzialne, których 

używa święta liturgia dla oznaczenia niewidzialnych spraw Bożych, zostały wybrane 

przez Chrystusa lub przez Kościół62. Poprzez znaki liturgiczne dokonuje się 

aktualizacja kapłaństwa Chrystusowego i uobecnianie misterium paschalnego. 

                                                 
56 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004, s. 86. 
57 Tamże, s. 42. 
58 KO 21. 
59B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. Zob., K. Hołda, Teologia modlitwy liturgicznej, w: AK 3(1983), 
s. 358-370. 
60 Semejologia, semiologia to ogólna teoria znaku zajmująca się typologia różnych odmian znaków, 
problemami ich funkcji - gr. semantikos - znaczący, semasia - znaczenie i semeion - znak, od sema - 
znak, sygnał, obraz, w: W. Kopaliński, Słownik wyrazów obcych i zwrotów obcojęzycznych, 
Warszawa 2000, s. 453. 
61 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. 
62 KL 33. 



31 
 

Razem z Chrystusem-Kapłanem działa Jego Ciało-Kościół63. Znaki ułatwiają nam 

kontakt z Bogiem. Człowiek ze swej natury jest istotą symboliczną, nie umiejącą żyć 

bez posługiwania się symbolami i wypowiadania siebie w symbolach. Znaki pełnią 

określone funkcje: przypominają misteria Chrystusowe, zapewniają, że człowieka 

spotyka się aktualnie z darem łaski, uobecniają historie zbawienia, a w sposób 

szczególny Misterium męki, śmierci i Zmartwychwstania Chrystusa, sprawiają to, co 

oznaczają i zapowiadają zbawienie eschatyczne i do niego przygotowują64. Te znaki 

są dla nas pomocą w drodze na spotkanie z Chrystusem: „Teraz widzimy jakby  

w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz: Teraz poznaję po 

części, wtedy zaś poznam tak, jak i zostałem poznany” (1 Kor 13,12).  

Liturgia ziemska sprawowana jest w konkretnym czasie, w czasie 

historycznym, jednak uczestnicząc w liturgii zostajemy jakby wyjęci z tego czasu  

i wprowadzeni w inny czas, który łączy w sobie to co było, to co jest i to co będzie. 

Dlatego też, również wymiar temporalny liturgii odgrywa ważną rolę. 

 

g. Temporalny wymiar liturgii 

Liturgia aktualizuje misterium paschalne Chrystusa. Stąd też podkreśla się jej 

wymiar temporalny65. Sprawowana jest w konkretnym czasie i przestrzeni świata. 

Świat użycza czasu i przestrzeni dla liturgii, ofiaruje czas i przestrzeń, by one zostały 

uświęcone. Zatem można powiedzieć, że w liturgii obecny jest świat. Obecności tej 

jednak nie domaga się Kościół, lecz świat. Uczestnicy liturgii - jako ochrzczeni,  

w których życiu dokonała się reorientacja - mogą być liturgami świata, mogą 

dokonać reorientacji świata66. Liturgia wprowadza w realną wymianę pomiędzy 

Bogiem a człowiekiem. Jest uprzywilejowanym miejscem komunii z Bogiem 

zarówno w aspekcie indywidualnym jak i wspólnotowym (zgromadzenia 

liturgicznego). Równocześnie stanowi jedną z podstawowych funkcji 

samourzeczywistniania się Kościoła67. Uczestnicząc w liturgii członkowie Kościoła 

                                                 
63 T. Sinka, Liturgika, Kraków 1997, s. 14 
64 S. C. Napiórkowski, Z Chrystusem w znakach. Zarys sakramentologii ogólnej, Niepokalanów 1995, 
s. 65n. 
65 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, 
dz. cyt., s. 62-63. Zob., Tempo e liturgia, w: Nuovo dizionario, dz. cyt., s. 1406. 
66 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 125. 
67 Tamże, s. 87. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 55. 



32 
 

przekraczają w niej czas doczesny chronos oraz jego przemijanie i wchodzą w czas 

zbawienia, łącząc się z Chrystusem i Jego dziełem68.  

Aby wyjaśnić czym jest liturgia, posługujemy się różnymi obrazami  

i porównaniami. Liturgia sprawowana na ziemi ma swoje źródło w niebie.  

Dlatego też mówimy, że liturgia tu na ziemi jest odbiciem liturgii nieba. Liturgia 

nieba jest tajemnicą, która w jakimś wymiarze ukazuje i udziela się liturgii 

ziemskiej. Liturgia sprawowana na ziemi nie jest jeszcze doskonała, ale ma w liturgii 

niebieskiej swój obraz, w tym sensie jest jej odbiciem. 

Niebieskiej i ziemskiej liturgii towarzyszą aniołowie, którzy stoją w służbie 

dziejów zbawienia, liturgia zaś kontynuuje historię zbawienia i ją streszcza, inaczej 

mówiąc rekapituluje.  

Kościół jest zaproszony do włączenia się w liturgię nieba. Św. Jan  

w Apokalipsie opisuje swoje widzenie: „Zobaczyłem też i usłyszałem głos licznych 

aniołów wokół tronu i istot żyjących i starszych, a liczba ich wynosiła miriady 

miriad i tysiące tysięcy” (Ap 5,11)69. W całej tradycji liturgicznej Wschodu  

i Zachodu prefacja kończy się zawsze odniesieniem do liturgii niebiańskiej i zaprasza 

zgromadzonych do włączenia się w aklamację chórów niebieskich70. 

Zatem będąc jeszcze tu na ziemi przekraczamy w liturgii granice czasu  

i zostajemy w Duchu Świętym przeniesieni do Nieba, w wieczność, gdzie styka się 

przeszłość, przyszłość i teraźniejszość. Liturgia jest czymś zastanym, jest 

wstąpieniem w odwiecznie dokonująca się liturgię niebios. Liturgia ziemska jest 

liturgią wyłącznie dlatego, że włącza się w to, co już się dzieje i co ją przewyższa71. 

W Jezusie Chrystusie wypełnił się czas (zob. Ef 1,10), nastała pełnia czasów 

(zob. Ga 4,4). W Chrystusie możemy obecnie żyć pełnią czasu, czasem 

wypełnionym wiecznością. Uczestnicząc w misterium Chrystusa sprawowanym  

w liturgii, aby coraz pełniej przekształcać się w obraz Chrystusa (zob. 2 Kor 3,18), 

zostajemy włączeni, dołączeni do tej pełni. Staje się ona naszym udziałem w sposób 

                                                 
68 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła liturgii,  
dz. cyt., s. 101-102. Zob., Celebrare il mistero di Christo, t. 1, La celebrazione: introduzione  
alla liturgia christiana, Roma 1996, s. 141-152. 
69 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 124. 
70 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, dz. cyt., s. 221. Zob. ME IV, w: MRP, s. 328*. 
71Tamże, s. 203. Zob., M. Matuszewski, Wspólnota ze świętymi (Communio sanctorum),  
w: „Anamnesis” 1(2005), s. 55-64. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii,  
dz. cyt., s. 60. 



33 
 

realny. Celebracja liturgiczna mobilizuje nas do pielgrzymowania ku Pełni, ponieważ 

sam wewnętrzny dynamizm liturgii jest dążeniem do Pełni72.  

 

h. Topiczny73 wymiar liturgii 

Kolejny wymiar liturgii to wymiar topiczny. Liturgia otwiera przestrzeń, staje 

się miejscem naszego spotykania z Bogiem. Liturgia jest również czasem i miejscem 

tworzenia relacji osobowych z Bogiem, z innymi zgromadzonymi na liturgii.  

Jest obrazem żywym, obrazem osób, a nie znaków74. Znaki w liturgii są „nośnikami” 

- pośrednikami łaski. Przez nie Bóg udziela nam siebie samego, w Jezusie 

Chrystusie, który jest miejscem naszego spotkania z Bogiem. Stąd też podkreśla się 

charakter topiczny liturgii. Ponieważ głównym jej miejscem jest Jezus Chrystus,  

w Nim dokonuje się pełnia zbawczego działania i uwielbienia Boga75.  

W liturgii obecna jest cała historia zbawienia. Zbawienie, które się w niej 

aktualizowało, zostało potwierdzone śmiercią i zmartwychwstaniem Jezusa. 

Doświadczenie zbawienia jest czymś osobowym, dostępnym człowiekowi przez 

wiarę76. Przez liturgię Chrystus Odkupiciel i Arcykapłan kontynuuje w swoim 

Kościele, z Kościołem i przez Kościół dzieło naszego odkupienia77: „Jeżeliśmy 

bowiem z Nim współumarli, wespół z Nim i żyć będziemy” (2 Tm 2,11), tak mówi 

św. Paweł zachęcając do znoszenia trudów i przeciwności dla Chrystusa. 

 

i. Powszechny wymiar liturgii 

Kolejnym wymiarem liturgii wartym podkreślenia jest jej powszechność - 

uniwersalność. Przez cały rok liturgiczny Kościół odsłania całe misterium Chrystusa, 

począwszy od wcielenia i narodzenia aż do Wniebowstąpienia, do Zesłania Ducha 

Świętego oraz oczekiwania błogosławionej nadziei i przyjścia Pańskiego. W ten 

sposób obchodząc misteria odkupienia otwiera bogactwa zbawczych czynów i zasług 

swojego Pana, tak że one uobecniają się w każdym czasie, aby wierni zetknęli się  

                                                 
72 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 193.  
73 Określenie topos z języka greckiego oznacza „miejsce”, w: W. Kopaliński, Słownik wyrazów 
obcych i zwrotów obcojęzycznych, Warszawa 2000, s. 507. 
74 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 43. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się 
Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 74-78. 
75 B. Migut, Liturgia, dz. cyt., s. 1200. 
76 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 43. 
77 KKK 1069. 



34 
 

z nimi i dostąpili łaski zbawienia78. Paschalna tajemnica Chrystusa, przekracza 

miejsca i czasy, aby wszystkich zgromadzić na godzinę Chrystusa, która jest 

antycypowana w liturgii i w ten sposób otwiera dzieje ku temu, co jest ich celem79. 

Dlatego możemy powiedzieć, że życie Kościoła posiada wymiar kosmiczny  

i uniwersalny, nadając w ten sposób głębokie znaczenie czasowi i przestrzeni 

człowieka80. Cechą kultu chrześcijańskiego jest uniwersalność. Jest to kult otwartego 

nieba. Nie jest on tylko wydarzeniem w życiu wspólnoty, która gromadzi się  

w jakimś konkretnym miejscu. Jest wejściem w obejmującą niebo i ziemię jawność 

oddawania czci Bogu, zapoczątkowaną wraz z Krzyżem i Zmartwychwstaniem. 

Liturgia chrześcijańska nie jest nigdy działaniem określonej grupy, określonego 

środowiska lub określonego Kościoła lokalnego. Zbliżanie się ludzkości  

do Chrystusa wiąże się ze zbliżaniem Chrystusa do ludzkości. Chrystus chce 

zjednoczyć ludzkość, doprowadzić do tego, aby istniał jeden kościół, jedno 

zgromadzenie Boże wszystkich ludzi. Jedyność Boga i jedność ludzi, wszystkich 

oddających cześć w Duchu i prawdzie są ze sobą ściśle związane81.  

W Katechizmie Kościoła Katolickiego zgromadzenie pojawia się po raz 

pierwszy tam, gdzie jest mowa o Duchu Świętym, jako Tym, którego dziełem jest 

liturgia. Również nie jest przypadkiem, że w Katechizmie Kościoła Katolickiego 

hasło śpiewać występuje po raz pierwszy tam, gdzie jest mowa o kosmicznym 

charakterze liturgii82, a mianowicie w cytacie z Konstytucji o Liturgii Soboru 

Watykańskiego II: „liturgia ziemska daje niejako przedsmak uczestnictwa w liturgii 

niebiańskiej, odprawianej ze wszystkimi zastępami duchów niebieskich 

wyśpiewujemy Panu hymn chwały”83. 

 

j.  Eschatologiczny wymiar liturgii 

Wszystkie wymiary liturgii prowadzą do ostatecznego wymiaru,  

a mianowicie do wymiaru eschatologicznego. Tu one się wszystkie przenikają  

                                                 
78 KL 102. 
79J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, dz. cyt., s. 212. Zob., KL 8n. 
80 Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II z okazji 40. rocznicy ogłoszenia 
Konstytucji o Liturgii świętej Sacrosanctum Concilium, w: ORp 4(2004), s. 4. 
81 J. Ratzinger, Duch liturgii, Poznań 2002, s. 46. 
82 KKK 1090. 
83 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, dz. cyt., s. 214. Zob., KL 8, KK 50. Zob., M. Matuszewski, 
Wspólnota ze świętymi (Communio sanctorum), art. cyt., s. 55-64. 



35 
 

i znajdują spełnienie. Eschatyczny wymiar liturgii jest nowością chrześcijaństwa. 

Ostateczne czasy już się rozpoczęły:  

 
„Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków,  

a w tych ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna. Jego to ustanowił dziedzicem 

wszystkich rzeczy, przez Niego też stworzył wszechświat. Ten [Syn], który jest odblaskiem 

Jego chwały i odbiciem Jego istoty, podtrzymuje wszystko słowem swej potęgi,  

a dokonawszy oczyszczenia z grzechów, zasiadł po prawicy Majestatu na wysokościach.  

On o tyle stał się wyższym od aniołów, o ile odziedziczył wyższe od nich imię”  
(Hbr 1, 1-4 ). 

 

Duch Święty został wylany na każde ciało (zob. Dz 2,17). W tej rzeczywistości 

liturgia daje udział w rzeczywistości nieba, przedsmak przyszłej pełni84. 

Wymiar eschatologiczny zawiera w sobie wszystkie inne wymiary, które niejako 

wskazują i zawierają w sobie wewnętrzny dynamizm, czyli dążenie do pełni  

w Chrystusie. Misterium paschalne Chrystusa jest fundamentem liturgii Kościoła.  

Liturgia jest świętowaniem zbawienia, które wzięło swój początek u Boga 

Ojca, osiągnęło szczyt w Jezusie Chrystusie i kieruje się ku Ojcu. Bóg stał  

u początków tego działania, od Niego wyszła inicjatywa zbawcza. On też jest 

ostatecznym celem liturgii85. Cała liturgia roku kościelnego jest źródłem postępu 

duchowego chrześcijanina, bo przez nią przedmiot wiary staje się coraz jaśniejszy, 

rozbudza się nadzieja zbawienia przez ukazywanie cudów Bożej dobroci i w końcu 

pod tchnieniem Ducha Świętego rozpala się w człowieku miłość Boża. 

Eschatologiczny wymiar liturgii w sposób szczególny znajdzie swoje uzasadnienie  

w rozdziale poświęconym eschatologicznej interpretacji Apokalipsy. Na koniec 

warto jeszcze wskazać dwa wymiary liturgii, które często są pomijane, a mianowicie 

wymiar intelektualno-emocjonalny i wymiar pedagogiczny. 

 

k. Wymiar intelektualno - emocjonalny  

Warto wspomnieć, że oprócz omówionych już wymiarów liturgii, ma ona 

jeszcze jeden wymiar, który ma nieco inny charakter niż powyższe, a mianowicie 

intelektualno-emocjonalny, ale w sensie oddziaływania na rozum i serce. Wydaje się, 

                                                 
84 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 85. Zob., B. Nadolski, Urzeczywistnianie się 
Kościoła w liturgii, dz. cyt., s. 106. 
85 B. Nadolski, Liturgika, t. 1, dz. cyt., s. 13. 



36 
 

że ten wymiar pomijany jest w liturgii, a przecież człowiek uczestnicząc w liturgii 

jest tym, który doświadcza i poznaje. Liturgia bez tego wymiaru staje się jakby obca 

człowiekowi, ponieważ wierzący wchodząc w liturgię wnosi do niej całe bogactwo 

emocji, uczuć i poznania. Z drugiej strony liturgia staje się dla człowieka źródłem 

poznawania Boga i samego siebie, a także doświadczania obecności Boga i Jego 

działania, które zapewne nie pozostaje bez wpływu na uczucia i emocje człowieka. 

Liturgia działa na rozum ponieważ poprzez codzienne czytanie Słowa 

Bożego, Kościół ukazuje to, co Chrystus uczynił dla Kościoła i jednocześnie dla 

każdego z nas. Liturgia działa także na wolę. Liturgiczne rozważanie tajemnic 

Zbawiciela prowadzi, poprzez coraz głębsze ich poznanie w świetle wiary, do 

poruszenia woli i rozpala miłość. Liturgia także działa na uczucia. Pogłębiając w nas 

poznanie zbawczych czynów i ich umiłowanie rozbudza i formułuje uczucia.  

W Adwencie Kościół tęskni i modli się o duchowe odrodzenie. W czasie Bożego 

Narodzenia, budzi uczucia radości, bólu i współczucia, ukazując cierpienia 

Chrystusa. W czasie Wielkiego Postu, pobudza nasze serca do miłowania Pana.  

W końcu, gdy ukazuje tryumf Ukrzyżowanego w Zmartwychwstaniu  

i Wniebowstąpieniu, ożywia uczucie szczęścia i entuzjazmu, tej duchowej radości, 

którą żyją dusze zmartwychwstałe razem z Jezusem Chrystusem, radości, która jest 

zadatkiem szczęścia wiecznego. Kościół raduje się jak oblubienica, która odnalazła 

swego oblubieńca. Możemy więc powiedzieć, że liturgia jest szkołą chrześcijańskiej 

delikatności uczuć86. 

Aby wejść w świat liturgii, trzeba przede wszystkim wejść w świat Biblii - to 

znaczy należy widzieć wszystkie rzeczy w ramach historii zbawienia, liturgia jest 

bowiem w rzeczywistości jednym z etapów tejże historii; jest środkiem i sposobem 

naszego włączenia w historię87. Liturgia chrześcijańska z jednej strony jest liturgią 

spełnionej obietnicy, natomiast z drugiej wciąż pozostaje liturgią nadziei. Nosi  

w sobie piętno tymczasowości. Nowa świątynia istnieje, ale równocześnie znajduje 

się jeszcze w budowie. Liturgia chrześcijańska jest liturgią w drodze, liturgią 

pielgrzymowania w stronę przemienienia świata, które nastąpi wówczas, gdy Bóg 

będzie „wszystkim we wszystkich”88. Poprzez śpiew wszyscy mogą zostać 

                                                 
86 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, Kraków 1984, s. 131-133. 
87 B. Mokrzycki, Święta liturgia Kościoła, Warszawa 1986, s. 17. 
88 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 47. 



37 
 

wprowadzeni w wielką liturgię obcowania świętych89, a tym samym w ową 

wewnętrzną modlitwę, która pokrywa nasze serca w górę ponad wszystko,  

co ziemskie i pozwala nam wstąpić w niebieskie Jeruzalem90. 

Można powiedzieć, że przedmiotem liturgii i jej źródłem jest Trójca 

Przenajświętsza; podmiotem - Jezus Chrystus w łączności z Kościołem. Jezus 

Chrystus - jako Baranek ofiarny na krzyżu, a obecnie jako Baranek Chwalebny, 

„Kapłan i Ofiara” jest równocześnie centrum i wyrazicielem całej liturgii. Tak więc 

nasz ołtarz ziemski, jak również ołtarz niebieski jest uświęcony przez jedną i tę samą 

liturgię, zewnętrzną i widzialną. W tej liturgii uczestniczy cały Kościół - 

Oblubienica, w którym pierwsze miejsce zajmuje Wniebowzięta Matka Boga, 

następnie chóry aniołów, święci91. W niebieską liturgię włącza się ziemski Kościół, 

wielbiąc Boga z Barankiem, który jest jej Oblubieńcem i założycielem, z Maryją 

Matką Kościoła, z aniołami i ze świętymi92. 

Żydzi i chrześcijanie są zgodni co do tego, że ich śpiew i muzyka wskazują 

na niebo albo też przychodzą z nieba lub są zasłyszane z nieba93. Kościół celebruje 

misterium Pana, „aż przyjdzie”, aby „Bóg był wszystkim we wszystkich”  

(1 Kor 11,26; 15,28). Liturgia daje nam udział w pragnieniu Jezusa: „gorąco 

pragnąłem spożyć tę Paschę z wami (…) aż się spełni w Królestwie Bożym”  

(Łk 22, 15-16)94 i jest „czynnością” całego Chrystusa. Ci, którzy sprawują liturgię - 

poprzez znaki, którymi się posługują - uczestniczą już w liturgii niebieskiej, gdzie 

celebracja w całej pełni jest komunią i świętem95. Duch Święty i Kościół pozwala 

nam uczestniczyć w tej wiecznej liturgii, kiedy w sakramentach celebrujemy 

misterium naszego zbawienia96. 

Liturgia daje nam przedsmak nieba - przyszłej pełni97, która obejmuje 

człowieka do końca, otwiera przyszłość, proklamuje, że w zmartwychwstaniu Syna 

Bożego Bóg odnowił wszystko przez Ducha. To odnowienie trwa w Kościele  

                                                 
89 ME IV, w: MRP, s. 128*. 
90 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, dz. cyt., s. 218. 
91 Prefacja o Wniebowzięciu Najświętszej Maryi Panny, Chwała Maryi Wniebowziętej, w: MRP,  
s. 78*. Zob., Kolekta, w: MRP, s. 151’. 
92 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, dz. cyt., s. 63. 
93 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, dz. cyt., s. 215. 
94 KKK 1130. 
95 KKK 1136. 
96 KKK 1139. 
97 EdeE 18. Zob., W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu 
wspólnoty, w: PzST, t. 10(2001), s. 55-72. 
 



38 
 

i w sposób szczególny, mamy w nim udział w czasie liturgii. Dzięki niej bowiem 

uświadamiamy sobie i doświadczamy tego, że uczestniczymy w procesie 

przekraczania obecnego stworzenia, którego celem jest przeznaczenie do chwały:  

 

„Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym 

będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, 

jakim jest” (1 J 3,2).  

„Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz: 

Teraz poznaję po części, wtedy zaś poznam tak, jak i zostałem poznany” (1 Kor 13,12).  

 

Zatem figura musi zostać zastąpiona obrazem rzeczywistym. Chrześcijańska nadzieja 

opiera się na wierze dzięki której już teraz możemy partycypować w życiu samego 

Boga i miłości :  

 
„Tak bowiem Bóg umiłował świat, że Syna swego Jednorodzonego dał, aby każdy, kto  

w Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne. Albowiem Bóg nie posłał swego Syna na 

świat po to, aby świat potępił, ale po to, by świat został przez Niego zbawiony”  
(J 3, 16-17). 

 

Liturgia kontynuuje historię zbawienia, która początek bierze w odwiecznym 

upodobaniu Ojca, szczyt osiąga w paschalnym misterium Chrystusa i przedłuża się  

w działaniu Kościoła, który swoje dzieci prowadzi do wiecznego zbawienia. Liturgia 

jest sprawowana w doczesności, ale równocześnie jest ona zapowiedzią i zadatkiem 

liturgii niebieskiej98. W Starym Testamencie naród wybrany w drodze do Ziemi 

obiecanej, przez pustynię, sprawował liturgię. Także teraz nowy lud wybrany na 

pustyni świata sprawuje liturgię, która jest źródłem przemiany świata i człowieka. 

Możemy więc mówić, że w liturgii i poprzez liturgię realizuje się eschatologia. 

Wyraża się eschatologiczny charakter Kościoła pielgrzymującego i jego związek  

z Kościołem w niebie99. Ta łączność z Kościołem w niebie wciąż trwa i według 

nieustannej wiary Kościoła, umacnia się dzięki wzajemnemu udzielaniu dóbr 

duchowych. Najmocniej Kościół na ziemi łączy się z kościołem niebiańskim  

                                                 
98 T. Sinka, Liturgika, dz. cyt., s. 15. 
99 KK 48-49. Zob., M. Matuszewski, Wspólnota ze świętymi, dz. cyt., s. 55-64. 



39 
 

w liturgii świętej100, w której moc Ducha Świętego działa na nas poprzez znaki 

sakramentalne101. Liturgia ziemska przygotowuje i prowadzi nas do liturgii 

niebieskiej, dlatego jest tak ważna: „Nie opuszczajmy naszych wspólnych zebrań, 

jak się to stało zwyczajem niektórych, ale zachęcajmy się nawzajem, i to tym 

bardziej, im wyraźniej widzicie, że zbliża się dzień” (Hbr 10,28)102.  

Pierwszym wnioskiem nasuwającym się z powyższych rozważań jest ścisły 

związek pomiędzy liturgią a eschatologią. Liturgia jest kontynuacją historii 

zbawienia. Sprawując liturgię na ziemi Kościół włącza w liturgię celebrowaną  

w Niebieskim przybytku. Już dzisiaj dzięki swej istocie Kościół jest „Miastem 

Bożym”. Już dzisiaj, dzięki antycypującej mocy wiary ma udział przedsmaku 

wiecznego szczęścia. Już dzisiaj ma nadzieję na życie wieczne. To Jeruzalem 

oglądane przez nas na ziemi zostanie ostatecznie porwane do nieba, aby zjednoczyć 

się w pełni ze swoim Oblubieńcem:  

 
„Będziesz prześliczną koroną w rękach Pana, królewskim diademem w dłoni twego Boga. Bo 

jak młodzieniec poślubia dziewicę, tak twój Budowniczy ciebie poślubi, i jak oblubieniec 

weseli się z oblubienicy, tak Bóg twój tobą się rozraduje” (Iz 62, 3.5). 

 

Św. Paweł również pisał:  

 
„Lecz jak Kościół poddany jest Chrystusowi, tak i żony mężom - we wszystkim. Chrystus 

umiłował Kościół i wydał za niego samego siebie, aby go uświęcić, oczyściwszy obmyciem 

wodą, któremu towarzyszy słowo, aby osobiście stawić przed sobą Kościół jako chwalebny, 

nie mający skazy czy zmarszczki, czy czegoś podobnego, lecz aby był święty i nieskalany” 
(Ef 5, 23.25-27). 

 

Liturgia jest manifestacją Kościoła. Jest, jeśli tak można stwierdzić, 

końcowym etapem historii zbawienia, która prowadzi Kościół na spotkanie z Ojcem.  

Warto jeszcze nawiązać do wymiaru pedagogicznego liturgii. Liturgia wychowuje 

tych, którzy w niej uczestniczą, przygotowując w ten sposób do sprawowania 

wiecznej liturgii w Niebieskim Jeruzalem. 

 
                                                 
100 Prefacja o Wniebowstąpieniu, Chrystus uprzedził nas w chwale, w: MRP 42*. Zob., ME IV, 
 w: MRP, s. 328*n. Zob., M. Matuszewski, Wspólnota ze świętymi, dz. cyt., s. 55-64. 
101 KK 50. 
102 T. Sinka, Liturgika, dz. cyt., s. 16. 



40 
 

l. Wymiar pedagogiczny liturgii 

Doskonalenie życia chrześcijańskiego w liturgicznej szkole roku kościelnego 

można porównać do trzech dróg: drogi oczyszczającej, oświecającej oraz 

zjednoczenia. I tak: Wielki Post i Adwent mogą stanowić drogę oczyszczającą, okres 

Bożego Narodzenia i Wielkanocy drogę oświecenia, natomiast okres zesłania Ducha 

Świętego drogę zjednoczenia. Droga oświecenia ma doprowadzić do dojrzałości 

duchowej, w której człowiek będzie działał zgodnie z wolą Bożą. Czas wielkanocny 

przynależy do drogi oświecającej. Czas ten ukazuje nam Chrystusa  

w całej chwale.  

Liturgia okresu wielkanocnego ukazuje nam nie tylko Chrystusa „Światłość 

świata” (J 8,12) w tajemnicy wcielenia i zmartwychwstania, ale również objawia 

duszy relacje, jakie ją łączą z Trójcą Świętą, z Ojcem, z Synem, który wprowadza  

w to powołanie i wreszcie z Duchem Świętym, który dopełnia to Boże wybranie103. 

Widoczne jest to w sposób szczególny w czytaniach Godziny czytań, np. we wtorek, 

w Oktawie Wielkanocy wczytujemy się we fragment Listu św. Piotra mówiący,  

o tym, że Bóg nas wybrał sobie na własność, że jesteśmy narodem świętym  

(zob. 1 P 1, 22-2,10), a w sobotę, w Oktawie Wielkanocy słyszymy również 

fragment Listu świętego Piotra mówiący o tym, że Duch chwały, Duch Boży na nas 

spoczywa (zob. 1 P 4,12 - 5,14), a w trzecim tygodniu okresu wielkanocnego,  

w poniedziałek słyszymy słowa z Apokalipsy św. Jana o wielkiej rzeszy naznaczonej 

pieczęcią Boga:  

 
„A jeden ze Starców odezwał się do mnie tymi słowami: Ci przyodziani w białe szaty kim są 

i skąd przybyli? I powiedziałem do niego: Panie, ty wiesz. I rzekł do mnie: To ci, którzy 

przychodzą z wielkiego ucisku i opłukali swe szaty, i w krwi Baranka je wybielili. Dlatego są 

przed tronem Boga i w Jego świątyni cześć Mu oddają we dnie i w nocy. A Zasiadający na 

tronie rozciągnie namiot nad nimi” (Ap 7, 13-15).  

 

Oczywiście zostały tu przedstawione tylko wybrane fragmenty. Należy jednak 

podkreślić, że teksty Godziny czytań (zarówno pierwsze jak i drugie czytania) 

nieustannie podkreślają znaczenie Paschy Chrystusa dla życia chrześcijańskiego. 

Dzięki niej powstają, rodzą się do nowego życia:  

                                                 
103 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, art. cyt., s. 134-141. Zob., A. Jankowski,  
„Duch i oblubienica mówią przyjdź: (Ap 22, 17)”, w: ACr 1(1969), s. 83-104. 
 



41 
 

 

„On w swoim wielkim miłosierdziu przez powstanie z martwych Jezusa Chrystusa na nowo 

zrodził nas do żywej nadziei: do dziedzictwa niezniszczalnego i niepokalanego,  

i niewiędnącego, które jest zachowane dla was w niebie” (1 P 1, 3-4).  

 

Można więc stwierdzić, że Chrystus poprzez misterium Paschalne odnowił  

w nas obraz Boga. Oczywiście obraz Boga w nas musi być nieustannie „odświeżany” 

poprzez żywą wiarę, czynną przez miłość. W ten sposób upodabniamy się do Boga, 

przyswajamy sobie w miłości tajemnice Chrystusa, zaczynamy naprawdę poznawać 

Boga i to poznanie jest przynależnością i świadomym uczestnictwem w Jego naturze. 

Poprzez wpatrywanie się w Chrystusa i naśladowanie Go, wierni dążą to 

zjednoczenia z Nim w chwale. Zatem wydaje się być słuszne i pouczające 

zestawienie dróg życia duchowego z poszczególnymi okresami liturgicznymi.  

W sposób szczególny należy podkreślić zestawienie drogi oświecającej z okresem 

wielkanocnym i drogi jednoczącej z okresem pełni eschatologicznej:  

 

„Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym 

będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, 

jakim jest” (1 J 3,2), 

 

 Tak pisze św. Jan, a św. Paweł doda:  
 

„Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz: 

Teraz poznaję po części, wtedy zaś poznam tak, jak i zostałem poznany” (1 Kor 13,12). 

 

Wszystkie wymiary liturgii posiadają konkretne znaczenie i są dowodem na 

to, że liturgia jest rzeczywistością wielowymiarową, wieloaspektową. Poszczególne 

wymiary liturgii uzupełniają się i przenikają.  

Wymiary liturgii zostały omówione po to, aby pokazać, że jest ona 

rzeczywistością złożoną. Wszystkie wymiary liturgii dążą do tego zasadniczego 

wymiaru - eschatologicznego, który prowadzi do ostatecznego wypełnienia się 

obietnic Bożych, będących przedmiotem nadziei Kościoła. 



42 
 

Okres wielkanocny jest szczególnym czasem dla wspólnoty Kościoła104. 

Można nawet powiedzieć, że okres ten jest czasem centralnym. Jest on również 

najbardziej starożytnym okresem liturgicznym105.  

Wymiar pedagogiczny liturgii ujawnia się nie tyko w tekstach Godziny 

czytań, ale również w jej strukturze. Warto podkreślić, że Godzina czytań łączy  

w sobie Pismo Święte i Tradycję, które stanowią jeden święty depozyt słowa Bożego 

powierzony Kościołowi106. Tradycja i Pismo Święte ściśle ze sobą się łączą  

i komunikują. Obydwie wypływają z tego samego źródła Bożego, zrastają się  

w jedno i zdążają do tego samego celu107. W tym duch Kościół poprzez Godzinę 

czytań wychowuje wiernych. 

Głównym tematem pracy jest Eschatologiczna interpretacja Nowego 

Testamentu w tekstach Godziny czytań Liturgii godzin okresu wielkanocnego.  

Na wstępie zostały uporządkowane kluczowe dla tematu pracy terminy 

„eschatologia” i „liturgia”. Teraz zatrzymamy się nad symbolicznym wymiarem 

struktury okresu wielkanocnego, ponieważ o eschatologii i liturgii będziemy mówić 

właśnie w kontekście okresu wielkanocnego.  

Okres wielkanocny w swojej strukturze pięćdziesięciu dni z jednej strony 

sięga korzeniami czasów Starego Testamentu, natomiast z drugiej strony wprowadza 

Kościół w przedsmak wieczności.  

                                                 
104 Katechizm Kościoła Katolickiego w kanonie 1169 mówi: Dlatego Wielkanoc nie jest po prostu 
jednym ze świąt, ale jest „Świętem świat”, „Uroczystością uroczystości”, tak jak Eucharystia jest 
Sakramentem sakramentów (Wielkim sakramentem. Św. Atanazy nazywa Wielkanoc „Wielką 
niedzielą”, podobnie jak nie tylko na Wschodzie poprzedzający ją tydzień nazywany jest „Wielkim 
Tygodniem”. Tajemnica Zmartwychwstania, w której Chrystus unicestwił śmierć, przenika swoją 
potężną mocą nasz stary czas, aż wszystko zostanie Mu poddane. 
105 A. Bergamini, Chrystus Świętem Kościoła, dz. cyt., s. 275. 
106 KO 10. 
107 Tamże 9. 



43 
 

 

3. Wymiar symboliczny struktury okresu wielkanocnego 

Misterium Chrystusa, Jego męka, śmierć i zmartwychwstanie jest treścią 

liturgii okresu wielkanocnego. Święto Paschy, szczyt całego rocznego obchodu 

Misterium Pana, jest celebrowaniem przejścia Chrystusa przez śmierć do nowego, 

wiecznego Życia w Bogu. Dla nas wszystkich włączonych w chrzcie w to Misterium 

i posiadających dziecięctwo Boże oraz obietnicę życia, jest przypomnieniem  

i odrodzeniem tej wielkiej łaski Przymierza z Bogiem108. To wielkie przeżycie 

przerasta możliwości percepcji człowieka, zwłaszcza jeśli jego celebracja dokonuje 

się w krótkim czasie Świętego Triduum. Dlatego to samo Misterium Przejścia 

Chrystusa i naszego z Nim złączenia obchodzimy w Kościele przez kolejnych 

pięćdziesiąt dni począwszy od Niedzieli Paschy, aż do Dnia Zesłania Ducha 

Świętego. Okres ten, czas Pięćdziesiątnicy Paschalnej, albo potocznie Okres 

Wielkanocny jest i zawsze był jednym wielkim Dniem Pana, Wielką Niedzielą 

pięćdziesięciu dni, tak ją nazwał w IV wieku św. Atanazy109.  

Podobnie jak liczba czterdzieści w odniesieniu do przygotowania do Paschy, 

tak i pięćdziesiątka ma swoje symboliczne znaczenie. Liczba ta bowiem oznacza 

więcej niż wypełnienie - oznacza wieczność: to, co się dzieje po wypełnieniu tego, 

co jest. Siedem oznacza pełnię, siedem razy siedem dni, czyli siedem tygodni, plus 

jeszcze jeden dzień, ma symbolizować przekroczenie wszelkich miar tego świata 

czyli po prostu wieczność. Chrześcijanin otrzymuje w Chrystusie nowe życie, które 

nie ma końca, nie jest ograniczone żadną miarą czasu, jest czymś zupełnie nowym, 

przekraczającym wszystko. Te pięćdziesiąt dni jednego święta jest obrazem  

i symboliczną antycypacją Nowego Życia110. 

Warto przypomnieć, że świętowanie Paschy niemal od początków Kościoła 

nie zamykało się w jednym dniu. Już z pierwszej połowy II wieku posiadamy 

świadectwa o tym, że świętowanie było przedłużane na kolejne dni111. Bardzo 

szybko pojawił się schemat pięćdziesięciu dni. Ten schemat odpowiadał tradycji 

żydowskiej, z której wywodziło się wielu chrześcijan. Święta Paschy poprzedzone 

                                                 
108 A. Jacek, Przeżyć Paschę. Zarys teologii liturgii cyklu paschalnego w roku liturgicznym, Augsburg 
- Wrocław 1991, s. 24. 
109 Tamże, s. 25. Zob., M. Kunzel, Liturgia Kościoła, t. 10, Poznań 1999, s. 640. 
110 Tamże, s. 25. Zob., DD 26, 32, 75. 
111 A. Bergamini, Chrystus Świętem Kościoła, dz. cyt., s. 277. Warto sięgnąć do pozycji  
A. G. Hamman, Życie codzienne pierwszych chrześcijan, Warszawa 1990. 



44 
 

były świętem Przaśników (zob. Wj 23,15; Kpł 23,6; Pwt 16,16). Z czasem święto 

Przaśników zostało złączone z Paschą. Stało się to już w starożytnym Izraelu: 

 
„Rozłożyli się obozem synowie Izraela w Gilgal i tam obchodzili Paschę czternastego dnia 

miesiąca wieczorem na stepach Jerycha. Następnego dnia Paschy jedli z plonu tej krainy, 

chleby przaśne i ziarna prażone tego samego dnia. Manna ustała następnego dnia, gdy zaczęli 

jeść plon tej ziemi. Nie mieli już więcej synowie Izraela manny, lecz żywili się tego roku  

z plonów Kanaan” (Joz 5, 10-12). 

 

Deuteronomium i reforma religijna Jozjasza sprowadziły ostatecznie obchody 

obydwu świąt do Jerozolimy i w ten sposób przyczyniły się do ich ostatecznego 

połączenia112 (zob. Pwt 16,1-8). Zatem po dojściu do Kanaanu i rozpoczęciu życia 

osiadłego Izraelici obchodzili rolnicze święto zbiorów, początek żniw, tzw. Przaśniki 

(Massot). Z tej okazji wypiekano chleby z nowych zbiorów, zebranych w miesiącu 

Abib (Nissan); do ofiarowania nowych płodów ziemi dołączano pielgrzymkę do 

sanktuarium. Święto trwało siedem dni (zob. Wj 34,18a; 23,15a) i przypadało na 

koniec żniw zbożowych.  

Święto Przaśników nie miało związku z Paschą, ale ponieważ oba te święta 

obchodzono mniej więcej w tym samym czasie, złączono je w późniejszym okresie. 

Przaśniki podlegały podobnie jak Pascha historyzacji i teologizacji113. 

W pięćdziesiąt dni po swoich świętach Paschy Żydzi obchodzili święto 

Tygodni114 (zob. Pwt 15, 9-12). Rozpoczynając więc od momentu „gdy zacznie sierp 

żąć zboże” (Pwt 16,9), odliczało się siedem tygodni i wtedy następowało święto 

Żniw (albo Tygodni). Przez pierwszych siedem tygodni święta Tygodni należało jeść 

chleb z nowego ziarna, bez kwasu, to znaczy, że nic nie mogło pochodzić ze starych 

zbiorów. Tak więc to święto oznaczało nowy początek115. Najbardziej rozbudowany 

rytuał święta przekazuje Kpł 23, 15-21: poczynając od następnego dnia po szabacie, 

w którym ofiarowano Panu pierwszy snop, należy odliczyć siedem pełnych tygodni, 

aż do następnego dnia po siódmym szabacie, to znaczy pięćdziesiąt dni. Stąd wzięło 

się greckie określenie święta pentekoste, tzn. Pięćdziesiątnicy. Charakterystyczną 

                                                 
112 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, t. 1 i 2, Instytucje wojskowe, Instytucje religijne, Poznań 
2004, s. 500. Zob. A. Barganini, Chrystus Świętym Kościoła, dz. cyt., s. 177-179. 
113 Pascha, w: Leksykon Liturgii, red., B. Nadolski, Poznań 2006, s. 1149. 
114 A. Jacek, Przeżyć Paschę, dz. cyt., s. 28. Zob., N. Kameraz - Kos, Święta i obyczaje żydowskie, 
Warszawa 200, s. 55nn. 
115 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 502. 



45 
 

ceremonią święta Tygodni było ofiarowanie dwóch chlebów z mąki, z nowych 

zbiorów, upieczonych z użyciem kwasu, i to jedyny przypadek, kiedy rytuał zezwalał 

na ofiarowanie Panu chleba kwaszonego. Zatem na początku żniw spożywało się 

chleb bez kwasu, jako znak odnowienia; na koniec żniw zbożowych ofiarowało się 

chleb kwaszony, a więc chleb powszedni ludzi osiedlonych116. 

Chrześcijańskie święto Pięćdziesiątnicy117 miało od samego początku inny 

charakter: według Dz 2 było ono naznaczone wylaniem Ducha Świętego  

i wezwaniem wszystkich narodów do nowego Kościoła. Zbieżność jego daty z datą 

święta żydowskiego pokazuje, że stary system kultowy odszedł do historii,  

i że wypełniły się obietnice, których był on figurą118.  

Nawiązanie do świąt żydowskich nie ma na celu wykazywania podobieństw 

pomiędzy Paschą chrześcijańską i żydowskim świętem Tygodni, ale podkreślenie 

znaczenia okresu pięćdziesięciu dni. Liczba pięćdziesiąt jest figurą. Jest zapowiedzią 

Pięćdziesiątnicy Nowego Testamentu. Na początku żniw spożywało się chleb bez 

kwasu jako znak odnowienia. Dla chrześcijan początkiem nowego czasu jest 

Zmartwychwstanie Chrystusa, który pokonał grzech i śmierć i dał nam udział  

w nowym życiu. Na koniec żniw zbożowych Izraelici ofiarowali Bogu chleb 

kwaszony. W tradycji rabinackiej święto Tygodni było świętem zakończenia119. 

Święto to sięga swymi początkami nakazu zapisanego w kodeksie kapłańskim: 

 
„I odliczcie sobie od dnia po szabacie, od dnia, w którym przyniesiecie snopy do wykonania 

nimi gestu kołysania, siedem tygodni pełnych, aż do dnia po siódmym szabacie odliczycie 

pięćdziesiąt dni i wtedy złożycie nową ofiarę pokarmową dla Pana” (Kpł 23, 15-16). 

 

W chrześcijaństwie okres wielkanocny kończy się uroczystością Zesłania 

Ducha Świętego. Dla Żydów święto Tygodni było posumowaniem zbiorów, 

dziękczynieniem za nie. To święto stanowiło jakby wypełnienie tego, co zostało 

                                                 
116 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 502. 
117„W Dziejach Apostolskich (2,1), w tekście greckim jest użyte słowo pentekoste w liczbie 
pojedynczej, natomiast w tekście łacińskim w liczbie mnogiej: cum complerentur dies Pentekostes. 
Pięćdziesiątnica rozpoczyna się z dniem zmartwychwstania Pana i trwa przez osiem niedziel. Być 
może w liczbie osiem powinniśmy odczytać, odkryć, że wyraża ona dzień ostatni”, w: L’anno 
liturgico. Storia, teologia e celebrazione, t. 6, red., M. Auge, A. J. Chupungco, Genova 1994,  
s. 127-128. 
118 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 506. 
119 M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, Wrocław 2005, s. 93. Zob., N. Kameraz 
 - Kos, Święta i obyczaje żydowskie, dz. cyt., s. 65-69. 
 



46 
 

wcześniej zaplanowane. Zesłanie Ducha Świętego jest wypełnieniem obietnicy 

Jezusa. Jest jednocześnie wejściem w czas wypełniony napięciem pomiędzy  

„już a jeszcze nie”. 

W święto Tygodni każdy Izraelita obowiązany był stawić się w świątyni. 

Zesłanie Ducha Świętego przypomina, że każdy z nas jest Świątynią Ducha  

i, że każdy z nas jest wbudowany w duchową świątynię, która nieustannie wznosi się 

ku niebu. Zastąpienie Ducha Świętego nie jest jakimś osobnym Misterium, ale na 

zasadzie analogii, tak jak Święto Tygodni w Izraelu, jest naturalnym dopełnieniem 

Paschalnego dzieła Chrystusa. W Starym Testamencie było to dopełnienie  

i podsumowanie zbiorów.  

Zrodzony w święto pierwszych zbiorów pierwotny Kościół w Jerozolimie, 

zawierał zalążki Kościoła powszechnego. Święto Tygodni dla Żydów było świętem 

obfitej nadziei na jeszcze większą obfitość. Zstąpienie Ducha Świętego na 

Apostołów (zob. Dz 2) było zapowiedzią tego, co ma stać się w przyszłości. Okres 

wielkanocny zostaje ukoronowany Pięćdziesiątnicą, która jest z kolei świętem 

początków zwiastującym dzień, w którym, jak zapowiedział prorok Joel: „Bóg 

wyleje swego Ducha na wszelkie ciało” (zob. Jl 3,1). Ten powszechny dar Ducha 

będzie oznaczał ostateczne wypełnienie obietnic Boga. Duch Pana jest pierwszym 

darem Zmartwychwstałego dla wierzących. On gromadzi wierzących wokół 

Chrystusa i uobecnia Jego dzieło zbawcze.  

Zamknięcie Pięćdziesiątnicy nie jest jednak jej końcem, ponieważ tak 

naprawdę nic się nie kończy, podobnie jak się nie kończy nasze nowe życie, które 

uzyskaliśmy na chrzcie. Wielkanoc, pięćdziesiąt dni symbolizuje nasze wejście  

w wieczność z Bogiem120. Radość świętowania Wielkanocy trwa siedem razy po 

siedem dni. Pięćdziesiąt dni radości odpowiada czterdziestu dniom postu. Liczba 

czterdzieści jest w języku ludów starożytnych liczbą czasu świata.  

Jest stopniowaniem liczby cztery, przypominającej cztery krańce świata, a przez to 

wszystko, co ziemskie, a więc mające swój kres, ułomnie i niedoskonałe. Liczba 

czterdzieści zmierza ku pięćdziesięciu: to, co niedoskonałe zmierza ku pełni.  

Tą pełnią jest Jezus Chrystus. Zatem czas trwania okresu wielkanocnego sięga 

czasów Starego Testamentu. Liczba pięćdziesiąt oznacza wejście w nowe życie, 

                                                 
120 A. Jacek, Przeżyć Paschę, dz. cyt., s. 30n. Zob., DD 31, 37. 



47 
 

wejście w wieczność121. Duch Święty potwierdza w nas to nowe życie i staje się 

zadatkiem życia wiecznego. 

Podsumowując należy podkreślić, że nie tylko pojęcie liturgii, ale również 

symboliczna struktura okresu wielkanocnego są realizacją eschatologii, bowiem 

wprowadzają Kościół w przedsmak pełni życia wiecznego. Kościół ziemski dla 

wyrażenia tego, co duchowe posługuje się tym co materialne, widzialne.  

Dla wyrażenia, dla opisania pełni, Kościół posługuje się znakami 

widzialnymi. Dla opisania czasu posługuje się symboliką liczb. Ta praktyka 

uwidacznia się w czasie trwania poszczególnych okresów liturgicznych. Mamy tu na 

myśli przede wszystkim Wielki Post (czterdzieści dni) i czas wielkanocny 

(pięćdziesiąt dni).  

W tej części pracy staraliśmy się omówić pojęcia „eschatologia” i „liturgia” 

oraz wytłumaczyć znaczenie symbolicznego wymiaru struktury okresu 

wielkanocnego. Pokreśliliśmy, że pojęcia „eschatologia” i „liturgia” posiadają bogate 

znaczenie. Wskazaliśmy na ich wielowymiarowość i wieloaspektowość. 

Zasygnalizowaliśmy te aspekty pojęć, które będą poruszane w pracy. W sposób 

szczególny zwróciliśmy uwagę na wymiar eschatologiczny, ponieważ eschatologia 

stanowi klucz interpretacyjny tekstów Godziny czytań, które Kościół przedkłada 

wiernym w okresie wielkanocnym.  

Miejscem realizowania i rozwoju eschatologii i liturgii jest Kościół.  

On bowiem w swej najgłębszej istocie i najwyższych celach jest eschatologiczny. 

Transcenduje doczesność, ustawia całość życia wiernych futurologicznie122, tworzy 

tensję eschatologiczną: „już i jeszcze nie”. Jezus Chrystus jako Bóg-Człowiek 

stanowi Protos Kościoła (Początek), Kentron (Centrum) i Eschatos, czyli osobę 

zapoczątkowującą Kościół, realizującą go w historii i spełniająca u kresu123.  

 

 
 

                                                 
121 B. Ferdek, Teologiczna futurologia, dz. cyt., s. 110. 
122 Tamże, s. 25n. 
123 Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 48. 



48 
 

 
Rozdział II 

Budowa Godziny czytań okresu wielkanocnego 
 

Eschatologicznej interpretacji Apokalipsy, Listów św. Jana i Pierwszego 

Listu Piotra dokonujemy w kontekście Godziny czytań. Lektura Pisma Świętego  

i komentarzy Tradycji w tej modlitewnej godzinie stanowi punkt kulminacyjny. 

Psalmy przygotowują do czytań, a responsoria i modlitwy wypływają z nich. Zatem 

struktura Godziny czytań stanowi jakby ramy, w które włożone są czytania, będące 

tematem niniejszej pracy. 

Czytania w Godzinie czytań, w poszczególnych okresach roku liturgicznego 

zostały dobrane z ksiąg, których zawartość najbardziej się nadaje do wyrażenia treści 

przeżywanej tajemnicy.  

Czytania biblijnie i czytania Tradycji osadzone są w konkretnej strukturze, 

która nie pozostaje bez wpływu na nie. Stanowią one jakby centrum tej modlitewnej 

godziny. Poszczególne elementy naznaczone już same w sobie treścią modlitewną, 

doprowadzają do czytań i stają się pomocą w odpowiedzi na usłyszane słowo.  

W przypadku Godziny czytań okresu wielkanocnego ukierunkowują myśli, 

pragnienia i całe życie Kościoła eschatologicznie, czyli ku Chrystusowi, który jest 

spełnieniem Kościoła1.  

Każdy z elementów Godziny czytań pełni charakterystyczną dla siebie rolę. 

Niemal wszystkie elementy Godziny czytań sięgają swoimi korzeniami liturgii 

Starego Testamentu. Pomiędzy liturgią chrześcijańską i żydowską istnieją ścisłe 

związki. J. Ratzinger podkreśla, że z gruzów świątyni powstała liturgia 

chrześcijańska, jest to nawiązanie do stwierdzenia Jezusa „zburzcie tę świątynię, a ja 

ją w trzy dni odbuduję” (J 2,9). Dla Ratzingera żydowskie dziedzictwo (świątynno- 

synagogalne) stanowi budulec, z którego Kościół stworzył coś istotowo nowego2.  

Liturgia chrześcijańska ma swoje korzenie w liturgii żydowskiej, wskazuje na 

to między innymi: śpiew psalmów, aklamacje (amen, alleluja), zwyczaj kończenia 

modlitwy przez doksologię.  

                                                 
1 Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 48. Zob., J. Popławski, Paschalny kontekst refleksji 
o Kościele, w: PzST, t. 12(2002), s. 87-99. 
2 J. Ratzinger, Duch liturgii, Poznań 2002, s. 34 nn. 



49 
 

Na korzenie żydowskie chrześcijańskiej liturgii wskazuje również struktura 

roku liturgicznego, święta Paschy i Pięćdziesiątnicy3, czytanie Pisma Świętego4.  

  Dziedzictwo Izraela widoczne jest również w całej strukturze Godziny 

czytań. Przejdziemy więc teraz do omówienia poszczególnych elementów Godziny 

czytań, postaramy się wyjaśnić ich znaczenie w kontekście całej Godziny  

i w kontekście liturgii, która jest etapem eschatologii Kościoła. 

                                                 
3 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004, s. 37. 
4Katechizm Kościoła Katolickiego podaje, że „Głębsza znajomość wiary i życia religijnego narodu 
żydowskiego, tak jak są jeszcze dzisiaj wyznawane i przezywane, może pomóc lepiej zrozumieć 
pewne aspekty liturgii chrześcijańskiej. Dla żydów i dla chrześcijan Pismo Święte jest istotna częścią 
ich liturgii: przez głoszenie Słowa Bożego, odpowiedź na to słowo, modlitwę uwielbienia i modlitwę 
wstawienniczą za żywych i umarłych. Liturgia słowa w sobie właściwej strukturze znajduje swoje 
źródło w modlitwie żydowskiej. Modlitwa Godzin oraz inne teksty i formularze liturgiczne mają  
w niej swoje odpowiedniki, w: KKK 1096. Zob., J. Zbiciak, Modlić się Liturgią godzin,  
w: WrW 3(2000), s. 332-340. Zob., G. Stachel, Duchowość biblijna jako doskonałe „skupienie się” 
na obecności Boga, w: „Seminare” (1983 ), s. 111-119. 



50 
 

 

1. Zasadnicze elementy Godziny czytań  

Godzina czytań nie jest tylko samym czytaniem odpowiednich tekstów, ale 

dzięki psalmom, hymnom, modlitwom i pozostałym elementom, jest także 

prawdziwą Godziną modlitewną5. 

Przyglądnijmy się więc schematowi Godziny czytań, a następnie omówimy jej 

poszczególne elementy, wskazując na szczególnie znaczenie niektórych z nich  

w liturgii okresu wielkanocnego. 

Godzinę czytań można odmawiać o każdej porze dnia6. Rozpoczyna się ją 

wezwaniem „Panie otwórz wargi moje, a usta moje będą głosić Twoją chwałę”  

(Ps 51,17), wtedy gdy odmawia się ją przed Jutrznią. W innym przypadku Godzinę 

czytań rozpoczyna się od wersetu „Boże wejrzyj ku wspomożeniu memu, Panie 

pośpiesz ku ratunkowi memu” (Ps 71,12) łącznie z „Chwała Ojcu”, dodając 

„alleluja” z wyjątkiem okresu Wielkiego Postu7. Następnie odmawia się hymn,  

a po hymnie trzy psalmy lub ich części8. Po psalmach, a przed czytaniami, odmawia 

się zazwyczaj werset. Stanowi on w modlitwie przejście od psalmodii do słuchania 

czytań9. W Godzinie czytań mamy dwa czytania, pierwsze jest wyjęte z Pisma św.,  

a drugie zaczerpnięte z Ojców Kościoła lub innych autorów kościelnych, albo 

hagiografii10, a także z dokumentów soborowych, papieży. Generalnie drugie 

czytania będziemy w pracy określać jako czytania Tradycji. 

Po każdym czytaniu odmawia się responsorium11. W niedzielę podczas 

oktawy Wielkanocy i Narodzenia Pańskiego oraz uroczystości i świąt po drugim 

czytaniu i responsorium odmawia się hymn „Ciebie Boże chwalimy”12. Zawsze 

Godzinę czytań kończy się modlitwą przypadającą na dany dzień, oraz - 

przynajmniej przy wspólnym odmawianiu - aklamacją „Błogosławmy Panu - Bogu 

niech będą dzięki” 13. 

                                                 
5 OWLG 56, zob., W. Głowa, Historia i teologiczna myśl poszczególnych godzin, w: Misterium 
Christi. Liturgia uświęcenia czasu, red., W. Świerzawski, s. 104. Zob., K. Borowczyk, Godzina 
czytań, w: EK, t. 5, Lublin 1989, s. 1234-1235. 
6 OWLG 59. 
7 OWLG 60. 
8 OWLG 62. 
9 OWLG 63. 
10OWLG 64. 
11OWLG 65, 169-172. 
12OWLG 68. 
13OWLG 69. 



51 
 

Tak wygląda ogólny schemat Godziny czytań, która swoje podstawy ma  

w wezwaniu Chrystusa do nieustannego czuwania (zob. Mk 13, 35-35). Kościół 

wierny temu nakazowi trwa w modlitwie nieustannej - tak możemy określić Liturgię 

godzin, ponieważ obejmuje godziny dnia i nocy. Przewodnikiem w modlitwie 

Godziny czytań, w poszczególnych okresach liturgicznych są: wezwania, hymny, 

antyfony, responsoria. Stanowią one światło w rozważaniu czytań i psalmów, a także 

podkreślają specyficzny charakter konkretnych okresów liturgicznych. 

Spróbujemy teraz wskazać na znaczenie poszczególnych elementów  

w Godzinie czytań. Okazuje się, że bardzo często w omawianiu elementów Godziny 

czytań zwraca się dużą uwagę na czytania, psalmy, hymny, a pomija się, wydawać 

by się mogło, mniej ważne elementy czyli wezwania, wersety, responsoria, antyfony. 

Jednak każdy z elementów Godziny czytań posiada istotne znaczenie. Warto więc 

przypomnieć ich funkcje, ponieważ znajomość znaczenia poszczególnych 

elementów Godziny czytań stanie się dla modlących kolejnym światłem, 

wskazówką. Należy przypomnieć, że pośród wielu wymiarów liturgii istnieje 

również wymiar pedagogiczny. Jeżeli rozumiemy znaczenie poszczególnych 

elementów Godziny czytań, nasza świadomość modlitwy staje się większa, a sama 

modlitwa może być głębsza i pełniejsza.  

Teraz przejdziemy do omówienia elementów składowych Godziny czytań.  

Na początku omówimy wezwania, potem hymny, antyfony, psalmy, wersety, 

czytania, responsoria. 

 

a. Wezwania 

Istotną rolę odgrywają w Liturgii godzin wezwania. Zazwyczaj Liturgię 

godzin rozpoczyna wezwanie. Składa się ono z wersetu z Ps 51,17: „Panie otwórz 

wargi moje, a usta moje będą głosić twoja chwałę” oraz Psalmu 95, który codziennie 

wzywa wiernych do głoszenia chwały Bożej, do słuchania głosu Pana i zachęca ich 

do wyczekiwania krainy spoczynku (zob. Hbr 3, 7-4,11)14. Wezwanie odmawia się 

na początku całego cyklu codziennej modlitwy, poprzedza ono jutrznię albo Godzinę 

czytań, w zależności od tego, która godzina rozpoczyna dzień15. To wezwanie 

pozwala nam zatrzymać się i stanąć w Bożej obecności. Przygotowuje nasz umysł, 

serce i ciało na przyjęcie Boga w Jego słowie, które z kolei prowadzi do uwielbienia 

                                                 
14 OWLG 34. 
15 Tamże 35. 



52 
 

„Panie otwórz wargi moje, a usta moje będą głosić twoją chwałę”. Dzięki temu 

wezwaniu uświadamiamy sobie, jaki jest cel naszej modlitwy i całego naszego życia 

- uwielbienie Boga, głoszenie Jego chwały. 

 

b. Hymny 

Po wezwaniu następuje hymn. Hymn jest pochwalną pieśnią, stanowi 

odpowiedź na objawienie. Samo słowo hymn wywodzi się z greckiego hymnos - 

hymn, pieśń16. Hymny zamieszczone w Liturgii Godzin mają bardzo starą tradycję. 

Hymniczne dziedzictwo pierwotny Kościół przejął ze Starego Testamentu.  

Św. Paweł kierował napomnienia do wiernych w Efezie, by posługiwali się 

hymnami, pieśniami pełnymi ducha (zob. Ef 5, 19-20; Kol 3,16)17.  

Chrześcijanie od pierwszych wieków śpiewali hymny religijne. W ciągu 

wieków rozwinęła się chrześcijańska twórczość hymniczna18. Hymn nadaje już na 

początku bardzo szczególny charakter określonemu okresowi liturgicznemu  

i konkretnej godzinie dnia, w tym przypadku Godzinie czytań okresu wielkanocnego. 

O wiele bardziej bezpośrednio i wprost niż to ma miejsce  

w psalmach, oraz uroczyściej i obszerniej niż w modlitwach, zostaje wyrażone  

w hymnach to, co specyficzne i charakterystyczne dla konkretnego okresu 

liturgicznego, w formie poetyckiej19. Księga Liturgii godzin przewiduje kilka 

hymnów do wyboru, wprowadza w ten sposób pewną rozmaitość umożliwiając 

modlącym się odpowiedni wybór20. Hymny z racji charakteru liturgicznego, 

                                                 
16 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 226. Zob., J. Janicki, Sens i rola hymnów, w: AK 1(1983),  
s. 33-46. 
17 J. Janicki, Sens i rola hymnów, art. cyt., s. 33n. 
18 Od IV w. rozwijała się twórczość hymniczna zwłaszcza na Wschodzie. Twórcami hymnów byli tam 
św. Efrem ( +373), Romanos Melodos-Pieśniarz (+560), św. Jan Damasceński (+750). Na Zachodzie 
twórcą i krzewicielem hymnów był - pozostający pod wpływem św. Efrema – św. Hilary z Poitiers 
(+367). Wielkim twórcom hymnów był biskup Mediolanu - św. Ambroży (+397). W aktualnej 
Liturgii godzin są hymny: 7 hymnów św. Ambrożego, 6 hymnów Prudencjusza Aureliusza (+405),  
2 hymny poety Seduliusza (+450), a także hymny Wenancjusza Fortunatusa (+600), przewidziene na 
Wielki Tydzień. Od Bedy Czcigodnego (+735), Liturgia Godzin przejęła 2 hymny, od Pawła Diakona 
(+798) 3 hymny. Rabanusowi Maurusowi przypisuje się hymn Veni Cerator Spiritus. W Liturgii 
godzin odnajdujemy również 7 hymnów św. Piotra Damiani (1072),  
1 hymn Fulberta z Chartres (+1029), 1 hymn Piotra Abelarda (+1142), 1 hymn św. Tomasza  
z Akwinu (+1274), 1 hymn Papieża Urbana VIII, 1 hymn kard. Hieronima Casante (+1700), 1 hymn 
Filippo Bruni (+1771), 2 hymny Papieża Leona XIII (+1903), 1 hymn Franciszka Reuss (+1924), 
1 hymn Wiktora Genovessi (+1967) i 41 hymnów Anselmo Lentini (+1990), zob. S. Cichy, Treści 
teologiczne hymnów w odnowionej Liturgii Godzin, art. cyt., s. 105n. Zob., J. Janicki, Sens i rola 
hymnów, art. cyt., s. 33-46. 
19 I. H. Siekiera, Muzyka a liturgia zagadnienia wybrane, Wrocław 2005, s. 158-161. 
20 J. Janicki, Elementy składowe Liturgii Godzin, w: Liturgia uświęcenia czasu. Misterium Christi, 
red., W. Świerzawski, Kraków 1984, s. 121. 



53 
 

przeznaczone są wyraźnie dla uczczenia Boga21, skłaniają i zachęcają umysł do 

pobożnego odprawiania Liturgii Godzin22. Hymn pozwala modlącemu się w duchu 

chrześcijańskim właściwie interpretować, odczytywać teksty Starego i Nowego 

Testamentu (psalmy, czytania) 23.  

 Zgodnie z tradycją, hymn kończy się doksologią, która jest skierowana  

z zasady do tej osoby boskiej, do której adresowany był sam hymn24. Określenie 

„doksologia” pochodzi z języka greckiego - doxa - chwała i logos słowo - pojęcie, 

oznaczające formuły liturgiczne, które głoszą chwałę Boga, Jego wielkość i moc, 

ujawniającą się w tym, czego dokonał i czego nadal dokonuje dla człowieka.  

W okresie wielkanocnym w Godzinie czytań mamy do wyboru trzy hymny. 

Również na uroczystość Wniebowstąpienia jest dodatkowy hymn, który obowiązuje 

do uroczystości Zesłania Ducha Świętego. Natomiast w uroczystość Zesłania Ducha 

Świętego pojawia kolejny hymn. Jak wspomniano wcześniej, hymn kończy się 

doksologią, która nie zawsze posiada charakter uwielbiający. Niekiedy w doksologii 

pojawia się prośba, błaganie25. I tak jest w przypadku hymnów okresu 

wielkanocnego w Godzinie czytań. W pierwszym proponowanych hymnów pojawia 

się następująca prośba:  

 
„O stań się, Jezu, dla duszy  
Radością Paschy wieczystej  
I nas, wskrzeszonych Twą mocą,  
Do swego przyłącz orszaku. 
 
Niech Ciebie, Panie promienny, 
Powstały z martwych po męce, 
I Twego Ojca i Ducha 
Wysławia rzesza zbawionych. Amen”26. 

 

Prośba skierowana jest do Jezusa Zmartwychwstałego - „Promiennego Pana”, aby 

przyłączył do siebie wskrzeszonych Jego mocą. W tym momencie jawią nam się 

obrazy z Apokalipsy św. Jana: 

 

                                                 
21 J. Janicki E., Elementy składowe Liturgii Godzin, dz. cyt., s. 121. 
22 OWLG 173. 
23 S. Cichy, Treści teologiczne hymnów w odnowionej Liturgii Godzin, art. cyt., s. 106. 
24 OWLG 174. 
25 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 224. 
26 LG, t. 2, s. 423. Zob., S. Ropiak, Teologia hymnów w polskojęzycznej Liturgii Godzin, t. 2, Okres 
Wielkanocny, Olsztyn 2002, s. 165. 



54 
 

„A wszyscy aniołowie stanęli wokół tronu i starszych, i czterech istot żywych, upadli przed 

tronem, i oddali Bogu, mówiąc: Amen. Błogosławieństwo i chwała, i mądrość,  

i dziękczynienie, i cześć, i moc, i potęga naszemu Bogu na wieki wieków! Amen. Wtedy 

odezwał się jeden ze Starszych i zapytał mnie: Kim są ci ubrani w białe szaty i skąd przyszli? 

Odpowiedziałem mu: Panie mój, ty wiesz!. Odrzekł do mi: To ci, którzy przychodzą  

z wielkiego ucisku. Wyprali swoje szaty, i wybielili je we krwi Baranka. Dlatego są przed 

tronem Boga i służą mu dniem i nocą w Jego świątyni” (Ap 7, 11-15). 

 

Warto przywołać jeszcze jeden obraz z Apokalipsy Jana: 

 

„Następnie miałem widzenie: Oto Baranek stał na górze Syjon, a z Nim sto czterdzieści 

cztery tysiące osób. Miały wypisane na czole Jego imię i imię Jego Ojca. Śpiewali oni jakby 

nową pieśń, przed tronem i przed czterema istotami żywymi, i przed starszymi. Pieśni nie 

potrafił się nauczyć z wyjątkiem stu czterdziestu czterech tysięcy - odkupionych z ziemi” 
(Ap 14,1.3). 

 

Prośbę do Chrystusa zawartą w hymnie kieruje poszczególny wierny, ale zawsze 

w łączności z całym Kościołem. Możemy powiedzieć inaczej, to Kościół woła do 

Chrystusa, aby mógł zostać do Niego przyłączony.  

Liturgia godzin jest przede wszystkim modlitwą Kościoła, za cały Kościół  

i za zbawienie świata27, dlatego też widzimy, że prośba skierowana do Chrystusa  

w hymnie Godziny czytań okresu wielkanocnego ma głęboką wymowę, ponieważ  

w niej zawiera się pragnienie uczestnictwa w pełni eschatologicznej, w komunii  

z Bogiem, w wiecznej szczęśliwości całego Kościoła.  

Tę rzeczywistość ukazują powyższe fragmenty z Księgi Apokalipsy św. Jana. 

W drugim hymnie pojawia się również prośba: 
 
„Bądź dla nas, Jezu, radością 
I światłem Paschy wieczystej, 
Przyłącz do swego orszaku 
Na nowo łaską zrodzonych. 

Panie, co chwałą jaśniejesz 
Po swym zwycięstwie nad śmiercią, 
Tobie z Twym Ojcem i Duchem 
Niech będzie sława na wieki. Amen”28. 

                                                 
27 OWLG 187. 
28 LG, t. 2, s. 424. Zob., S. Ropiak, Teologia hymnów, dz. cyt., s. 188. 



55 
 

W tym hymnie pojawia się ta sama prośba, żeby Chrystus przyłączył do swojego 

orszaku tych, którzy zostali na „nowo zrodzeni łaską”. Warto przytoczyć w tym 

miejscu słowa św. Piotra: „On w swoim wielkim miłosierdziu przez powstanie  

z martwych Jezusa Chrystusa na nowo zrodził nas do żywej nadziei: do dziedzictwa 

niezniszczalnego i niepokalanego, i niewiędnącego, które jest zachowane dla was  

w niebie” (1 P 1,4). Dziedzictwo to zapewne aluzja do ziemi. W Starym Testamencie 

dziedzictwem była ziemia, a konkretnie jej dział dla poszczególnych pokoleń. 

Dziedzictwem Lewiego były ofiary świątynne, gdyż nie miał działu na ziemi, 

dziedzictwem chrześcijan jest dział w niebie. Wspólnota Kościoła pragnie 

uczestniczyć w pełni w tym dziedzictwie, dlatego woła: „Przyłącz do swego orszaku 

Na nowo łaską zrodzonych”. W liturgii, w tak wielkim dziele, przez które Bóg 

otrzymuje doskonałą chwałę a ludzie uświęcenie, Chrystus zawsze przyłącza do 

siebie Kościół, swoją umiłowaną Oblubienicę, która wzywa swego Pana przez Niego 

oddaje cześć Ojcu wiecznemu29. Jednak w czasie paruzji, powtórnego przyjścia 

Kościół zostanie przyłączony do Chrystusa raz na zawsze. Teraz jedynie możemy 

doświadczać przedsmaku tej jedności. Również w hymnie przeznaczonym na 

uroczystość Wniebowstąpienia Pańskiego, w doksologii pojawia się prośba: 

„Przeto prosimy Cię, Panie, 
Byś wszystkim grzechy przebaczył, 
Serca pociągnął ku Tobie 
Przez łaskę z nieba wylaną. 

Kiedy zaś przyjdziesz nas sądzić 
Wśród chmur płonących czerwienią, 
Daruj nam karę należną 
I przywróć godność straconą. 

Jezu, co w niebo wstępujesz, 
Niech Ciebie z Ojcem i Duchem 
Śpiew odkupionych wysławia 
Przez całą wieczność bez końca. Amen”30. 

 

Warto zwrócić uwagę, że doksologie hymnów okresu wielkanocnego i zapewne 

innych okresów liturgicznych, posiadają głęboką wymowę teologiczną. W tym 

hymnie prośba skierowana jest do Chrystusa, który przyjdzie sądzić świat. Kościół 

prosi więc, aby w tym dniu Pan, Sędzia darował należną karę i przywrócił utraconą 

godność, przebaczył grzechy, aby wszystkich pociągnął ku sobie. Chrystus jest 

                                                 
29 KL 7. 
30 LG, t. 2, s. 714. Zob., S. Ropiak, Teologia hymnów, dz. cyt., s. 248. 



56 
 

Głową Kościoła, a my jesteśmy członkami Jego ciała (zob. Ef 5,23.30). Dlatego też 

Kościół wierzy niewzruszenie, że będzie miał udział z Chrystusem w chwale. 

Chrystus nie zostawił nas samych w cierpieniu i nie chciał sam być w chwale31. 

Również w doksologii hymnu, w Godzinie czytań okresu Wielkanocnego, na 

uroczystość Zesłania Ducha Świętego pojawia prośba, która tym razem skierowana 

jest do Ducha Świętego: 

„My, synowie niegdyś grzechu, 
Teraz zaś dziedzice łaski, 
Będąc nowym już stworzeniem 
Dzisiaj, Duchu, Cię prosimy, 
Abyś miłość w nas rozpalił. 

Tyś jest Ojcem miłosierdzia, 
Więc uwolnij nas od grzechu; 
Odrodzonym przez Chrystusa 
Udziel szczęścia i wesela 
W doskonałej pełni życia. Amen”32. 
 

 
Kościół w tej doksologii hymnu prosi, aby Duch Święty w wiernych, którzy stali się 

dziedzicami łaski, nowym stworzeniem, rozpalił miłość. 

Podsumowując, widzimy, że prośby w hymnach Godziny czytań okresu 

wielkanocnego kierowane są do Chrystusa, tylko w uroczystość Zesłania Ducha 

Świętego prośba skierowana jest do Ducha Świętego choć prośby kierowane są 

zgodnie z tradycją do konkretnej osoby Trójcy Świętej33, to po nich zawsze 

następuje uwielbienie całej Trójcy Świętej.  

                                                

W hymnach Godziny czytań dominują tematy związane z Misterium 

Paschalnym Chrystusa i jego znaczeniem dla całego Kościoła. Chrystus swoją krwią 

przywraca wiarę zbłąkanym, oświeca niewidomych, winnych napełnia otuchą, 

uwalnia wszystkich od winy, dźwiga świat z upodlenia, zwycięża grzech34. W taki 

sposób ukazuje tą rzeczywistość pierwszy z proponowanych hymnów na okres 

wielkanocny Godzinie czytań. Drugi hymn podkreśla, że Chrystus Zmartwychwstały 

przyniósł życie śmiertelnym, wyzwolił świat z ciemności. Natomiast w trzecim 

zostaje wyrażona bardzo dobitnie rzeczywistość, w której Kościół żyje:  
 
 
 

 
31 A. Tronina, Psałterz - modlitwa Chrystusa i Kościoła, w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 90. 
32 LG, t. 2, s. 797. Zob., S. Ropiak, Teologia hymnów, dz. cyt., s. 260-263. 
33 OWLG 174. 
34 LG, t. 2, s. 423. 



57 
 

„Dnia trzeciego zmartwychwstał  
 Zwycięzca zła i śmierci,  
odtąd żyje na wieki 
 I trwa w Kościele swoim.  

 

Duchem prawdy i łaski  
Napełnia swoich wiernych,  
Których z zdroju paschalnym 
uwolnił z mocy grzechu.  
 

Własnym ciałem ich karmi,  
By nie ustali w drodze.  
W sercach jemu posłusznych  
Roznieca żar miłości”35.  
 

Słowa tego hymnu oddają rzeczywistość sakramentalną Kościoła, do której również 

nawiązują drugie czytania z godziny czytań, a o których będzie mowa w końcowym 

rozdziale pracy. Treść hymnów nawiązuje również do pierwszych czytań z Godziny 

czytań. Hymny niejako wprowadzają nas w treści tekstów, które nam Kościół podaje 

w tej duchowej godzinie. Hymny z reguły, bardziej niż inne części Liturgii godzin, 

od razu ukazują charakter poszczególnych godzin obchodów i okresów liturgicznych 

oraz pobudzają wiernych do pobożnego uczestnictwa w liturgii36 

Godny podkreślenia jest również związek hymnów z czasem. Jest to najpierw 

powiązanie z czasem w znaczeniu kosmologicznym, gdy śpiewany hymn współgra  

z porą dnia czy nocy37. Przede wszystkim jest to związek z soteriologicznym 

wymiarem czasu. Liturgia godzin nie jest zwykłą miarą czasu, lecz czasem Bożym 

(kairos), czasem, który nie jest pusty, ale posiada swoją pełnię (zob. Ga 4,4). Jest on 

napełniony obecnością Boga, który w czasie realizuje swoje odwieczne plany 

zbawienia, który „gdy nadeszła pełnia czasu” sam stał się podmiotem historii 

upływającej w czasie, aby czas mógł dla człowieka otworzyć się ku wieczności. 

Każda pora jest czasem zbawienia, jest czasem historii zbawienia od początku 

stworzenia świata aż po paruzję38.  

Warto podkreślić, że Biblia mówiąc o czasie posługuje się dwoma terminami: 

kairos i chronos. Chronos to ilościowy wymiar czasu, a kairos to wewnętrzny 

wymiar czasu. Wewnętrzny wymiar owego chronos, to właśnie kairos, czyli jakby 

                                                 
35 LG, t. 2, s. 424n. Zob., S. Ropiak, Teologia hymnów, dz. cyt, s. 203-204. 
36 OWLG 173. Zob., Liturgia delle ore, w: Nuovo dizionario di liturgia, dz. cyt., s. 716. 
37 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 224. 
38 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 225. 



58 
 

czas w czasie. Kairos to objawienia Boże sprawiedliwości, czyli Bożej łaski, miłości 

i miłosierdzia dla każdego, kto wierzy39. 

 W hymnach na to określenie czasu Bożego (karios) pojawiają się zwroty: 

„niebiańskim blaskiem pogodny ten dzień prawdziwie jest Boży”, „czas zmiłowania 

powrócił, zabłysnął dzień wybawienia”40.  

W tych hymnach nie ma odniesień do konkretnych godzin dnia czy nocy. Być 

może wynika to z tego, że Godzina czytań jest godziną czuwania, a czuwać powinno 

się nieustannie: „Czuwajcie więc, bo nie znacie dnia ani godziny” (Mt 25,13).  

Kościół poprzez Misterium Paschalne Chrystusa wszedł w nowy czas. Można 

powiedzieć, że nie idziemy ku przyszłości, ale że to ona przychodzi do nas. To nie 

człowiek przybliża się do królestwa Bożego, ale królestwo Boże przybliża się do 

człowieka. W modlitwie Pańskiej wołamy: „Niech przyjdzie królestwo Twoje; niech 

Twoja wola spełnia się na ziemi, tak jak i w niebie” (Mt 6,10). To królestwo to 

święte miasto Jeruzalem „zstępujące z nieba od Boga” (Ap 21,10)41.  

Hymn nadaje każdej godzinie czy świętu właściwy ton, a równocześnie 

wprowadza w atmosferę radosnej modlitwy42. Pięćdziesiątnicę paschalną, czyli dni 

od Niedzieli Zmartwychwstania do Niedzieli Zesłania Ducha Świętego, Kościół 

obchodzi z wielką radością jako jeden dzień świąteczny, co więcej, jako „wielką 

niedzielę”. W okresie wielkanocnym hymny podkreślają prawdę o Chrystusowym 

zmartwychwstaniu i Jego zwycięstwie nad grzechem, śmiercią i szatanem. Hymny te 

wskazują, że Chrystus jest naszą Paschą i zachęcają do wytrwałego sławienia 

Najświętszej Paschy Chrystusa43, niektóre z nich zawierają również prośbę o to, aby 

Jezus stał się radością Paschy wieczystej, i żeby przyłączył wskrzeszonych Jego 

mocą do swego orszaku44. Mówiąc językiem św. Jana jest to prośba o życie 

wieczne45, wspólne zamieszkiwanie z Bogiem w Niebieskim Jeruzalem46, natomiast 

w języku św. Piotra odziedziczenie obiecanego błogosławieństwa47. Wszystkie te 

określenia odnoszą się do dziedziczenia ziemi w ojczyźnie niebiańskiej. 

                                                 
39 B. Ferdek, Teologiczna futurologia, dz. cyt., s. 185. Zob. S. Bielecki, Karios chrześcijaństwa w 
ujęciu listów św. Pawła, Lublin 1996, s. 221- 309. 
40 LG, t. 2, s. 423-424. 
41 W. Stininssen, Wieczność pośrodku czasu, Poznań 1997, s. 44. 
42 OWLG 42. 
43 S. Cichy, Treści teologiczne hymnów w odnowionej Liturgii godzin, art. cyt., s. 113n. 
44 LG, t. 2, s. 421. 
45 Zob., Listy świętego Jana 
46 Zob., Apokalipsa św. Jana . 
47 Zob., Listy św. Piotra. 



59 
 

Bogata historia hymnów i umieszczanie ich na początku godziny 

modlitewnej, w naszym przypadku Godziny czytań, po wersecie wprowadzającym, 

ukierunkowuje naszą modlitwę w zależności od okresu liturgicznego, czy 

obchodzonego święta48. Hymn „łączy ze sobą całą społeczność ludzką, aby wspólnie 

śpiewać tę boską pieśń chwały”49. Hymny zatem są pieśniami pochwalnymi, które 

pobudzają naszego ducha do uwielbienia Boga, dodają nam odwagi i wewnętrznej 

radości. 

 

c. Antyfony 

Antyfony, które stanowią podobnie jak hymny pomoc w modlitwie, 

odgrywają w Liturgii godzin ważną rolę,. Zwracają one uwagę na jakieś zdanie, 

którego łatwo by się nie zauważyło, nadają psalmowi szczególny charakter,  

a zwłaszcza pomagają w interpretacji typologicznej lub odnoszącej się do danego 

święta50 lub okresu liturgicznego.  

Antyfony wprowadzają i zamykają muzyczny ton psalmu czy kantyku i dają 

mu naświetlenie tematyczne. Antyfona51 z greckiego oznacza „naprzemienna 

odpowiedź” lub „refren”. Werset często zaczerpnięty z Psalmów albo innych ksiąg 

Pisma Świętego, śpiewany przez chór na przemian z wiernymi lub przez jeden chór 

na przemian z drugim. Wspólne dla wszystkich liturgii chrześcijańskich, antyfony 

zwykle podkreślają obchodzone właśnie święto liturgiczne lub bieżące czytania 

biblijne52.  

Antyfona, którą stanowi zdanie wyjęte z psalmu, spełnia ważną rolę,  

a mianowicie podkreśla myśl przewodnią, na którą Kościół chce zwrócić uwagę,  

a ponadto nadaje Psalmom w zależności od okoliczności szczególny wyraz; 

wykluczając dowolną interpretację. Wszystkie niedziele okresu wielkanocnego 

posiadają własne antyfony. Z punktu widzenia liturgicznego forma ta jest niejako 

kluczem psalmu czy też myślą dominującą53. W okresie wielkanocnym do antyfon 

dodaje się wezwanie Alleluja54- „Chwalcie Pana”. 

                                                 
48 J. Janicki, Sens i rola hymnów, art. cyt., s. 46. 
49 KL 83. 
50 OWLG 113 n. 
51 Etym. - gr. anti '(na)przeciw' fon(a), dźwięk, głos. 
52 G. O'Collins, Edward G. Farrugia J., Leksykon pojęć teologicznych i kościelnych, Kraków 2002,  
w: [http://www.opoka.org.pl/slownik/ltk/antyfona.html (04. 11. 2006)]. 
53 I. H. Siekiera, Muzyka a liturgia. Zagadnienia wybrane, Wrocław 2005, s. 151. 
54 OWLG 120. 



60 
 

Oto przykłady antyfon Godziny czytań okresu wielkanocnego: „Alleluja. 

Kamień został odsunięty od wejścia do grobu. Alleluja”; „Alleluja. Kogo szukasz 

niewiasto? Żywego wśród umarłych? Alleluja” 55; „Alleluja. Nie płacz Mario Pan 

zmartwychwstał. Alleluja”56.  

Antyfony podkreślają myśl przewodnią okresu wielkanocnego, którą jest 

Zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, Jego przejście ze śmierci do życia. To 

wydarzenie jest źródłem niewyczerpanej radości i nadziei dla całego Kościoła. Kiedy 

w okresie wielkanocnym, w Godzinie czytań rozbrzmiewają słowa: „Kogo szukasz 

niewiasto? Żywego wśród umarłych? Nie płacz Mario Pan zmartwychwstał”;  

to mamy świadomość, że nadal są żywe i tak jak kiedyś były skierowane do Marii, 

tak dziś Chrystus kieruje je do swojej Oblubienicy - Kościoła: „Nie płacz Pan 

zmartwychwstał! Wesel się - Alleluja!”. Antyfony okresu wielkanocnego są 

wezwaniem do radości, która płynie ze zmartwychwstania Chrystusa.  

Powróćmy jeszcze do wezwania alleluja, które w okresie wielkanocnym,  

w liturgii odgrywa znaczącą rolę. Greckie alleluja pochodzi z hebrajskiego hallelu - 

jah - „wysławiajcie Jahwe”, „wysławiajcie Boga”, jest aklamacją liturgiczną 

wyrażającą radość. Słowo to rozpowszechniło się we wszystkich liturgiach i wyraża 

radość oraz święto57. 

Wezwanie alleluja w Starym Testamencie pojawia się po raz pierwszy  

w Księdze psalmów i tam występuje najczęściej58 (zob., Ps 104,35; 105,45; 106, 

1.48; 111,1; 112,1; 113,1.9; 114,1; 116,1; 117,1; 118,1; 135,1.21; 136,1; 146,1.10; 

147,1.20; 148,1.14; 149,1.9). 

Aklamacja alleluja pojawia się również w Księdze Tobiasza (Tb 13,18). Stała 

się ona również nieodłącznym elementem liturgii chrześcijańskiej, jako uwielbienie 

Boga za Jego zbawcze dzieło. Alleluja jest okrzykiem uwielbienia wybranych, którzy 

                                                 
55 LG, t. 2, s. 844. 
56 LG, t. 2, s. 845. 
57 I. H. Siekiera, Muzyka a liturgia, dz. cyt., s. 139. 
58 Ten radosny okrzyk Alleluja zawierają między innymi: Ps 111 w nim liturgiczne zgromadzenie 
dziękuje Bogu przede wszystkim za dokupienie dokonane w Jezusie, Ps 112, który mówi o szczęściu 
sprawiedliwych, Ps 113, który jest pierwszym psalmem wielkiego Hallelu, odnajdujemy w tym 
Psalmie proroctwo o Wcieleniu i Zmartwychwstaniu, a w konsekwencji także o Kościele i Maryi. 
Okrzyk Alleluja zawiera również Psalm 135, jest Hymnem ku czci Boga, który jest jedynym 
prawdziwym Bogiem. Tą formułę uwielbienia zawierają pięć Hymnów tworzących zakończenie 
Psałterza. Ps 146; 147; 148;149;150. Te Psalmy są wezwaniem do uwielbienia: Stwórcy i Zbawcy, 
Bożej Opatrzności, również Niebo i Ziemia sławią Boga. Ps 150 jest zapowiedzią liturgii niebiańskiej, 
która ma wymiar uniwersalny i kosmiczny. Całe stworzenie jest wezwane do oddawania Bogu 
chwały, w: Pismo Święte Nowego Testamentu i Psalmy, Najnowszy przekład z języków oryginalnych  
z komentarzem, Częstochowa 2005.  



61 
 

w ten sposób wychwalają ostateczny tryumf Boga59. W Księdze Apokalipsy, 

uwielbiają Boga ci, którzy cieszą się przebywaniem w pełnej komunii z Nim. Zatem 

okrzyk alleluja - chwalcie Boga ma wydźwięk eschatologiczny: 

 
„A w niebie usłyszałem jakby potężny głos niezliczonego tłumu, który mówił: Alleluja!” 
(Ap 19,1).  
„A dwudziestu czterech starszych razem z czterema istotami żywymi upadło na twarz.  

I oddali pokłon Bogu siedzącemu na tronie, mówiąc: Amen! Alleluja!” (Ap 19,4). 
„Usłyszałem też jakby głos niezliczonego tłumu i jakby szum wielkich wód i jakby huk 

potężnych gromów. Mówiły Alleluja” (Ap 19,6). 

 

Te fragmenty z Księgi Apokalipsy ukazują radość mieszkańców nieba. Kościół 

modląc się Godziną czytań okresu wielkanocnego, w sposób szczególny włącza się 

w tą wielką radość nieba. Każde wypowiadane, wyśpiewane alleluja jest wejściem, 

dołączeniem do wielkiego tłumu w niebie, który nieustannie - w dzień i w nocy 

uwielbia Boga (Ap 4,8). 

Antyfony w ciągu tygodnia również kończą się wezwaniem do wychwalania 

Boga - alleluja, choć wcześniej pojawia się w nich również błaganie, prośba, 

wyznanie wiary np. w pierwszym tygodniu Liturgii godzin przed pierwszym 

psalmem w Godzinie czytań, Kościół odmawia antyfonę: „Wybaw mnie Panie przez 

twe miłosierdzie. Alleluja”60, a środę „Miłuję Cię Panie mocy moja. Alleluja”61. 

Oczywiście takich przykładów jest o wiele więcej. Warto prześledzić antyfony  

w Godzinie czytań okresu wielkanocnego, szczególnie te w ciągu tygodnia  

i spróbować zinterpretować je w kontekście okresu Wielkiego Postu i Wielkanocy,  

z uwzględnieniem wezwania alleluja.  

Antyfony podkreślają myśl przewodnią psalmów. Między innymi takie 

zadanie również mają wezwania przed czytaniami w Godzinie czytań, czy też 

responsoria, które z kolei zwracają naszą uwagę na myśl przewodnią czytań. 

Antyfony podkreślając znaczenie szczególnie cennych myśli i przekazując zachęty 

dla życia duchowego, zmieniają psalmy w modlitwę osobistą62, ale nie prywatną i to 

                                                 
59 Alleluja, w: K. Romaniuk, Słownik Nowego Testamentu, Poznań 1986, s. 130. 
60 LG, t. 2, s. 858. 
61 LG, t. 2, s. 885. 
62 J. Janicki, Elementy składowe Liturgii Godzin, dz. cyt., s. 114. Zob., OWLG 113. 



62 
 

należy bardzo mocno podkreślić. Kiedy modlimy się Liturgią godzin, psalmami, 

zawsze czynimy to w imieniu Kościoła, a nie w imieniu własnym.  

Sakrament chrztu włącza nas do wspólnoty Kościoła i bez względu na to, czy 

modlimy się sami, czy też we wspólnocie, modlitwa ma zawsze charakter eklezjalny. 

Nasza modlitwa zostaje niejako włączona w nurt modlitwy liturgicznej całego 

Kościoła. Dlatego też, ten kto został włączony do Kościoła, nie może traktować 

modlitwy jako czynności prywatnej, ponieważ w tej modlitwie nie jest odosobniony, 

trwa we wspólnocie nawet wtedy gdy modli się sam. Z jednej strony modlitwa 

osobista stanowi przedłużenie modlitwy liturgicznej, z drugiej natomiast modlitwa 

osobista potrzebuje wsparcia ze strony modlitwy liturgicznej. Liturgia godzin jest 

przede wszystkim modlitwą Kościoła z Chrystusem i do Chrystusa63. 

Liturgia godzin, podobnie jak inne czynności liturgiczne jest czynnością 

całego Ciała Kościoła. Ona czyni je widocznym i na nie oddziałuje64. Antyfony 

Godziny czytań okresu wielkanocnego zachęcają do wielbienia Tego, który 

Zmartwychwstał, bez względu na sytuację, w której Kościół się znajduje. Stąd też 

należy podkreślić, że bez względu na to, czy słowa antyfony zawierają prośbę, 

błaganie, dziękczynienie, zakończone są wezwaniem do uwielbienia: „Chwalcie 

Jahwe! - Alleluja!”65 

 

 d. Psalmy 

W Liturgii godzin układ psałterza rozłożonego na cztery tygodnie powiązano 

z rokiem liturgicznym w następujący sposób: od pierwszego tygodnia psałterza 

rozpoczyna się pierwszą niedzielą Adwentu, pierwszą niedzielą Wielkiego Postu  

i pierwszą niedzielę wielkanocną. W okresie zwykłym cykl psałterza pokrywa się  

z cyklem tygodni 66. 

Godzina czytań ma własne psalmy w uroczystości i święta, w czasie Triduum 

Paschalnego, w dni oktawy Wielkanocy i Narodzenia Pańskiego. Dobrano je spośród 

psalmów przekazanych przez tradycję, a ich dostosowanie do danego dnia podkreśla 

zazwyczaj antyfona67. W Godzinie czytań okresu wielkanocnego najczęściej mamy 

jeden psalm podzielony na trzy części, na krótsze fragmenty; przykładem może być 

                                                 
63 OWLG 2. 
64 Tamże 20. Zob., KL 26. 
65 Zob., LG, t. 2, s. 858, 859, 871nn. 
66 OWLG 133. 
67 OWLG 134. 



63 
 

Psalm 9 odmawiany w poniedziałek pierwszego tygodnia, czy też Psalm 10 we 

wtorek pierwszego tygodnia68. Psalmy dłuższe rozkłada się też na szereg dni w tej 

samej Godzinie. W ten sposób mogą być odmawiane w całości przez tych, którzy 

zazwyczaj nie odmawiają innych godzin69, przykładem może być Psalm 18 (środa, 

czwartek pierwszego tygodnia), Psalm 89 (wtorek, środa trzeciego tygodnia),  

Psalm 78 (piątek, sobota czwartego tygodnia). 

Kościół czyta, rozważa Psalmy w trzech kluczach: chrystologicznym, 

eklezjologicznym i egzystencjalnym.  

 

Klucz chrystologiczny 

Psalmy są modlitwą Chrystusa. Ewangelie często ukazują nam Chrystusa 

modlącego się. Jego codzienna działalność łączyła się ściśle z modlitwą, nawet 

więcej, płynęła z niej. Aż do końca swego życia ukazywał modlitwę jako moc 

ożywiającą całą jego działalność mesjańską70.  

 

Klucz eklezjologiczny 

Psalmy są również modlitwą Kościoła. Kościół podejmuje modlitwę 

Chrystusa. Trwa ona nieustannie w całym Kościele i wszystkich jego członkach  

w imieniu całej ludzkości i dla jej zbawienia71. 

W Godzinie czytań okresu wielkanocnego Kościół modli się Psalmami: 1; 2; 

3; 6; 9; 10; 12; 18; 35; 105; 104; 31; 37; 39; 44; 38; 106; 145; 50; 68; 89; 90; 69; 

107. Powyższe zawierają zarówno prośbę, błaganie, jak również pochwałę, 

uwielbienie, dziękczynienie.  

 

Klucz egzystencjalny 

Modlitwa psalmów powstała w kontekście radosnych lub bolesnych 

doświadczeń człowieka, wychodziła z konkretnej sytuacji życiowej, ale przez swą 

spontaniczność przekraczała ramy tej sytuacji stając się wspólną dla wielu przeżyć  

i okoliczności. Głębokie przeżycia stanowiące bodźce dla tej modlitwy były  

                                                 
68 LG, t. 2, s. 859, 871. 
69 OWLG 132. 
70 OWLG 4 (3-4). 
71 OWLG 7 (6-9). 



64 
 

w psalmach wyrażone w kategoriach wspólnotowych, często uniwersalnych  

i kosmicznych72.  

Psalmy ukazują tylko słaby odblask pełni czasów, która objawiła się  

w Jezusie Chrystusie i z której modlitwa Kościoła czerpie swoją moc73. Kościół 

wielbiąc Boga Liturgią godzin łączy się z pieśnią chwały wiecznie rozbrzmiewającej 

w niebiańskim przybytku74, a równocześnie raduje się przedsmakiem wieczystej 

chwały wyśpiewywanej nieustannie przed tronem Boga i Baranka, opisanej przez 

Jana w Księdze Apokalipsy. Nasza wspólna łączność z Kościołem w Niebie wtedy 

się urzeczywistnia, gdy wspólnie w radosnym uniesieniu „sławimy Boży majestat,  

a odkupienie przez krew Chrystusa ze wszystkich pokoleń języków i narodów  

(zob. Ap 5,9) zebrani w jeden Kościół, jedną pieśnią chwały wysławiamy Boga  

w Trójcy Jedynego”75. Duch Święty, pod którego natchnieniem psalmy powstały, 

zawsze wspiera swoją łaską tych, co z wiarą i dobrą wolą je śpiewają76. Psalmy są 

pieśniami uwielbienia77, dziękczynienia, wyrażają stan wnętrza człowieka, wyrażają 

to, co konkretny człowiek przeżywa. Kto prawdziwie modli się psalmem, ten 

rozważa wiersz po wierszu i zawsze w gotowości serca odpowiada na jego 

wezwanie, jak tego chce Duch Święty78.  

Zatem modlitwa liturgiczna posiada nie tylko charakter chrystologiczny, 

eklezjalny, ale również egzystencjalny. Modlitwa liturgiczna z jednej strony jest 

odbiciem liturgii nieba79, z drugiej natomiast, zakorzeniona jest w rzeczywistości 

ziemskiej. Przedmiotem liturgii jest misterium Chrystusa, ale w to misterium już 

teraz zostaje włączone życie każdego człowieka, który uczestniczy w liturgii. 

Bowiem nie sposób oderwać życia codziennego od liturgii. Nasze życie w liturgii 

zostaje dopełnione, przemienione i uświęcone. O ile pamiętamy, że liturgia ma 

charakter chrystologiczny i eklezjalny, o tyle zapominamy, że ma ona również 

charakter egzystencjalny. Tak naprawdę w liturgii chodzi o nasze życie, o życie 

wieczne. 

                                                 
72 Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 7, Pieśni Izraela, Pieśni nad Pieśniami, 
Psalmy, Lamentacje, red., J. Frankowski, Warszawa 1988, s. 17. 
73 OWLG 101. 
74 KL 84. Zob., OWLG 16. 
75 OWLG 16. Zob., KK 50. Zob., KL 8, 104. 
76 OWLG 102. 
77 OWLG 103. 
78 OWLG 104. 
79 KL 8, 10. 



65 
 

Liturgia godzin będąc modlitwą wspólnoty Kościoła80 staje się również 

modlitwą osobistą, w ten sposób ujawniają się więzy łączące liturgię z całym życiem 

chrześcijańskim. Jest ono bowiem przez dnie i noce jakby ciągłą liturgią, służbą  

w miłowaniu Boga i bliźnich, udziałem w dziele Chrystusa, który swoim życiem  

i ofiarą uświęcił życie wszystkich ludzi81. 

Psalmy odmawia się w Liturgii godzin nie tyle we własnym imieniu, ile  

w imieniu całego Kościoła Chrystusowego, a nawet utożsamiając się z 

Chrystusem82. Liturgia Godzin nie jest naszą modlitwą prywatną, ale osobistą, bo 

jeśli nawet odmawia się samotnie, zawsze jest modlitwą Kościoła w podanym przez 

niego układzie psalmów83. Odmawiając psalmy w imieniu Kościoła należy wniknąć 

w ich pełniejszy sens, a zwłaszcza w sens mesjański. Z tego przecież względu 

Kościół przyjął psałterz. To znaczenie mesjańskie w pełni ujawniło się w Nowym 

Testamencie, a sam Chrystus jasno je wyraził mówiąc do Apostołów: „Wszystko 

musi się wypełnić, co napisane jest o Mnie w Prawie Mojżesza u Proroków  

i w Psalmach” (Łk 24, 44).  

Zatem psałterz jest proroctwem o Chrystusie, o Kościele i o człowieku. Stąd 

też możemy mówić, że modlitwa psalmami ma charakter eschatologiczny zarówno 

pod względem treściowym jak i samej czynności śpiewania, dzięki której łączymy 

się z Kościołem w Niebie, który nieustannie wyśpiewuje Bogu pieśń chwały84. 

 

e. Wersety 

Po psalmach a przed czytaniami w Godzinie czytań odmawia się zazwyczaj 

werset, stanowi on w modlitwie przejście od psalmodii do słuchania czytań85.  

Jest napomnieniem lub wezwaniem skierowanym do umysłu i serca, odgrywa 

znaczącą rolę w Godzinie czytań. Podkreśla charakter konkretnego kresu 

liturgicznego. Wersety (wezwania) w Godzinie czytań okresu wielkanocnego 

powtarzają się. W każdy dzień w oktawie Wielkanocy przed czytaniami występuje 

ten sam werset: „Chrystus prawdziwie zmartwychwstał. Alleluja”86. W ten sposób 

                                                 
80 Paweł VI, Konstytucja Apostolska 1, w: LG, t. 1, Poznań 1982, s. 14. 
81 Paweł VI, Konstytucja Apostolska 1, dz. cyt., s. 14. Już sama nazwa Liturgia Godzin podkreśla 
charakter egzystencjalny tej modlitwy liturgicznej. W niej bowiem Bóg uświęca każdą godzinę życia 
Kościoła, naszego życia. 
82 OWLG 108, 1, 6. 
83 Tamże 108. Zob., Liturgia delle ore, w: Nuovo dizionario di liturgia, 714-716. 
84 KL 8. 
85 OWLG 63. 
86 LG, t. 2, s. 431. 



66 
 

zostaje podkreślona prawda, że oktawa Wielkanocy traktowana jest jak jeden dzień 

świąteczny - Dzień Zmartwychwstania Pańskiego. 

Od poniedziałku 2 tygodnia wielkanocnego w każdym dniu jest inne 

wezwanie. 

Poniedziałek: „Serce moje i ciało. Alleluja. Radośnie wołają do Boga Żywego. 

Alleluja”87. 

Wtorek: „Chrystus powstawszy z martwych już więcej nie umiera. Alleluja. Śmierć 

nad Nim nie ma już władzy. Alleluja”88. 

Środa: „Bóg wskrzesił z martwych Chrystusa. Alleluja. Dlatego nasza wiara  

i nadzieja są skierowane ku Bogu. Alleluja”89. 

Czwartek: „Bóg wskrzesił Chrystusa z martwych. Alleluja. I nas wskrzesi swoją 

mocą. Alleluja”90. 

Piątek: „Niebo i ziemia cieszą się. Alleluja Ze zmartwychwstania Twojego Chryste. 

Alleluja”91. 

Sobota: „Bóg na nowo nas zrodził do żywej nadziei. Alleluja. Przez powstanie  

z martwych Chrystusa. Alleluja”92. 

Niedziela: „Moje ciało rozkwitło na nowo. Alleluja. Moją wolą będę wyznawał 

Pana. Alleluja”93. 

Ten schemat wersetów przed czytaniami występuje do Niedzieli Zesłania 

Ducha Świętego. Natomiast w uroczystość Zesłania Ducha Świętego pojawia się 

nowe wezwanie: „Duch Pański napełnił okrąg ziemi. Alleluja. Ten, który ogarnia 

wszystko, zna każdą mowę. Alleluja”94. Taka cykliczność wersetów wprowadza nas 

coraz głębiej w teologię i duchowość okresu wielkanocnego i pozwala odczytywać 

na nowo treści, jakie niosą ze sobą Listy św. Piotra, Listy św. Jana  

i Apokalipsa św. Jana, List do Efezjan, Kolosan czy też do Rzymian, z których w 

okresie wielkanocnym w Godzinie czytań usłyszymy po jednym fragmencie. 

Wersety przed czytaniami, podobnie jak antyfony przed psalmami 

przyczyniają się do lepszego zrozumienia tych tekstów. Pomagają w interpretacji 

tekstów i odnoszą się do konkretnego okresu liturgicznego, w naszym przypadku 
                                                 
87 LG, t. 2, s. 507. 
88 LG, t. 2, s. 513. 
89 LG, t. 2, s. 519. 
90 TG, t. 2, s. 526. 
91 LG, t. 2, s. 533. 
92 LG, t. 2, s. 539. 
93 LG, t. 2, s. 546. 
94 LG, t. s. 800. 



67 
 

okresu wielkanocnego. Wersety przed czytaniami podkreślają i wskazują, jakie 

bogactwo łask niesie nam, Kościołowi Chrystus Zmartwychwstały. Podkreślają,  

że rzeczywistość Paschalna nie odnosi się tylko do Chrystusa, ale również do 

Kościoła, który jest Jego ciałem.  

Rok liturgiczny jest dla chrześcijan rytmem życia duchowego. Czas sam  

w sobie jest wartością obojętną. Jednakże dla chrześcijan nie ma dwóch porządków 

odmierzanych w tym świecie i w wieczności. Dla Kościoła teraźniejszość ma 

wymiar nieskończony, ponieważ nasze ziemskie życie już teraz zanurzone jest  

w wieczności. Tajemnicę zbawienia dokonaną przez Chrystusa Kościół przeżywa  

w poszczególnych okresach liturgicznych95. Rok liturgiczny ma swój specyficzny 

rytm, będący odbiciem historycznej świadomości Kościoła. Pomimo że rozwijał się 

on przez wieki, zawiera jednak swój jasno ukształtowany „kręgosłup”. Opiera się on 

na dwóch zasadniczych wydarzeniach zbawczych, na wcieleniu  

i zmartwychwstaniu96.  

W tej pracy w sposób szczególny interesujemy się okresem wielkanocnym, 

którego źródłem jest Pascha Chrystusa Pana. To wydarzenie jest punktem 

centralnym w życiu całego Kościoła, jest źródłem nadziei dla całego Kościoła. 

Wielkanoc jest dla poszczególnych wierzących i dla całego Kościoła wejściem na 

drogę oświecenia. Kościół pielgrzymujący na ziemi co roku wchodzi na drogę 

oczyszczenia, którą wyznacza okres czterdziestodniowego przygotowania do świąt 

Zmartwychwstania Pańskiego i okres Adwentu, a także na drogę oświecenia, którą 

wyznacza czas Bożego Narodzenia i Wielkanocy. Droga oświecająca otwiera duszę 

człowieka na mądrość i na przyjęcie woli Bożej jako zasady życia. Na drodze 

oświecającej sam Duch Święty nawiedza duszę i w niej przebywa. Pomocą zatem na 

drodze oświecenia okresu wielkanocnego są dla Kościoła powyższe wezwania,  

a także responsoria po czytaniach, które podkreślają znaczenie nowej rzeczywistość, 

w jakiej wierni znaleźli się po Zmartwychwstaniu Chrystusa.  

Wezwania i responsoria ukazują to, co Chrystus uczynił i wskazują, jaką 

postawę powinni zająć poszczególni wierni. Należy podkreślić, że treść 

responsoriów, wezwań, antyfon zaczerpnięta jest z Pisma Świętego, wybrana  

                                                 
95 Liturgia źródłem i szczytem życia Kościoła, red., J. Stefański, L. Bilicki, Gniezno 1993, s. 37. 
96Tamże, s. 39. 



68 
 

z bogatego zbioru przekazanego przez tradycję. Responsoria mają pomóc  

w zrozumieniu czytania, powiązać je z całością dziejów zbawienia97. 

Teksty responsoriów podkreślają znaczenie Misterium paschalnego, czyli 

przejścia Chrystusa ze śmierci do życia, które wywiera ogromny wpływ na życie 

chrześcijan, ponieważ wskutek Paschy zrodził chrześcijan na nowo do żywej nadziei, 

ich wiara i nadzieja są skierowane ku Bogu.  

Zatem wersety i responsoria w Godzinie czytań okresu wielkanocnego 

przypominają, że przez śmierć Chrystusa, Jego zmartwychwstanie wierzący wchodzą 

na drogę oświecającą, która charakteryzuje się przylgnięciem do Chrystusa i do Jego 

woli. Tę prawdę poruszają również listy św. Piotra Jana, Apokalipsa św. Jana, które 

Kościół nam przedkłada w Godzinie czytań tego okresu. 

 

f. Czytania 

Czytania w Godzinie czytań są jej kulminacyjnym punktem. Psalmy 

przygotowują do czytań, a responsoria i modlitwy wypływają z nich. Treści czytań  

z jednej strony odnoszą się do historii zbawienia natomiast z drugiej pogłębiają 

duchowość czytającego. Św. Benedykt w Godzinie czytań na niedziele przewidywał 

12 czytań98. Dziś w Godzinie czytań występują dwa czytania: jedno z Pisma św.  

i jedno z pism Ojców Kościoła lub pisarzy kościelnych99. Czytania hagiograficzne 

występują w święta i we wspomnienia świętych zamiast czytań patrystycznych. 

Zwyczaj ten zrodził się prawdopodobnie w Kościele afrykańskim. Czytania te są 

wynikiem rozwoju kultu świętych, relikwii100. 

Pierwsze czytania są czytane w formie lectio continua, natomiast drugie 

czytania z Ojców czy pisarzy kościelnych czytane są w całości (lub fragment)  

w konkretny dzień. Nie ma potrzeby czytania ciągłego, ponieważ ich głównym 

celem nie jest jedynie lektura, czy też eksponowanie moralnej, ascetycznej  

i dogmatycznej doktryny Kościoła. Ich zadaniem jest ukazanie pełnego obrazu 

                                                 
97 OWLG 169. 
98 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 229. Zob., Święty Benedykt z Nursji, Reguła 11, Tyniec, 
Kraków 1997, s. 97-98. 
99 J. Janicki, Elementy składowe Liturgii Godzin, dz. cyt., s. 115. Zob., M. Starowieyski, Czytania 
Patrystyczne w Liturgii Godzin, w: STV 2(1980), s. 241-251. Zob., K. Borowczyk, Godzina czytań, 
w: EK, t. 5, Lublin 1989, s. 1234-1235. Zob., Liturgia delle ore, w: Nuovo dizinario di liturgia,  
dz. cyt., s. 710-711. 
100 Liturgia godzin, w: Leksykon Liturgii, red., B. Nadolski, Poznań 2006, s. 764. 



69 
 

Kościoła, który dąży do eschatologicznej pełni, umocnienie wiary i nadziei Kościoła, 

który jest nieustannie w drodze, wpatrzony w cel ostateczny.  

Czytania te stoją w bezpośredniej relacji do wydarzeń roku liturgicznego,  

a w tym wypadku okresu wielkanocnego, pobudzają i ożywiają duchowość 

dzisiejszego człowieka101. 

W Godzinie czytań okresu wielkanocnego czytania są wzięte z Nowego 

Testamentu. Wyjąwszy pierwszą i drugą niedzielę wielkanocną oraz siódmą 

niedzielę wielkanocną, na którą przypada uroczystość Wniebowstąpienia Pańskiego  

i Zesłania Ducha Świętego, w Godzinie czytań czyta się listy św. Piotra, Apokalipsę 

św. Jana oraz listy św. Jana102. Po czytaniach z Pisma św. zgodnie  

z tradycją Kościoła Rzymskiego następują czytania z pism ojców i doktorów 

Kościoła, jak również innych pisarzy kościelnych. Kościoła Wschodniego  

i Zachodniego. Ojcom przyznano naczelne miejsce, ponieważ cieszą się 

szczególnym autorytetem w Kościele103. W Godzinie Czytań są również obecne 

fragmenty dokumentów Soboru Watykańskiego II. Najwięcej tekstów w Godzinie 

czytań okresu wielkanocnego dostarczają: Cyryl Aleksandryjski (7) Augustyn (6), 

następnie Cyryl Jerozolimski (4), Leon Wielki (3), Gaudencjusz (2), anonimowy 

starożytny autor (2), Justyn (2), Ireneusz (2), Hilary (2), Meliton z Sardes (1), 

Atanazy Antiocheński (1), Fulgencjusz (1), Teodor Studyty (1), Beda Czcigodny (1), 

Efrem Diakon (1), Grzegorz Wielki (1), Piotr Chryzolog (1), Bazyli Wielki (1), 

Klemens I, papież (1), Maksym (1), Grzegorz z Nysy (1), Izaaka (1), Dydym 

Aleksandryjski (1) i anonimowy afrykański autor (1). W Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego obecne są również fragmenty dokumentów Soboru Watykańskiego 

II: Konstytucji o Liturgii (1) i Konstytucji dogmatycznej o Kościele (1). 

 Pisarze kościelni na swój ludzki sposób zgłębiają i aktualizują odwieczne 

słowa Pisma Świętego104. Pod względem formy literackiej najwięcej pośród tych 

tekstów jest kazań i komentarzy, pojawiają się również traktaty, apologie, listy, oraz 

fragmenty z dokumentów soborowych. 

                                                 
101 J. Stefański, Reforma Liturgii godzin według Vaticanum II, art. cyt., s.16n. 
102 OWLG 151. 
103 OWLG 159, 160. Zob., A. Eckman, Pismo święte w życiu i nauczaniu Kościoła, w: AK 2(1979),  
s. 201-212. Zob., Starowieyski, Egzegeza Ojców Kościoła, w: AK 1(1990), s. 25-47. 
104 W. Głowa, Historia teologiczna myśl poszczególnych godzin, dz. cyt., s. 108. Autor pisze, że 
drugie czytania spełniają rolę podobną jak homilia we Mszy świętej i dlatego często poruszają tematy 
podkreślone w pierwszym czytaniu biblijnym. Po analizie tekstów w Godzinie czytań okresu 
wielkanocnego dochodzimy do wniosku, że ta teza nie sprawdza się. 



70 
 

Głównym zadaniem czytania ojców Kościoła w Godzinie czytań jest 

medytacja Słowa Bożego zgodnie z tym, jak je ujmuje Kościół w swojej Tradycji. 

Czytania patrystyczne są wyrazem wiekowej troski Kościoła o wierny przekaz Słowa 

Bożego. Częsty kontakt z tekstami tradycji Kościoła ma doprowadzić czytających do 

głębszego rozważania i umiłowania Pisma Świętego. Lektura ojców Kościoła 

otwiera wiernym dostęp do gromadzonych przez wieki bogactw duchowych, 

wzbogaca ich życie duchowe i staje się pokarmem ich pobożności105.  

Medytacja nad Pismem Świętym i poznanie poszczególnych okresów 

liturgicznych nie jest celem samym w sobie. Całe Pismo mówi o Chrystusie, 

natomiast rok liturgiczny jest obchodem całej tajemnicy Chrystusa. Czytania 

patrystyczne mają więc ostatecznie prowadzić do poznania tajemnicy Chrystusa, 

którą nieustannie żyje Kościół, ukazać Chrystusa takim, jakim On jest, pomóc nam  

w usłyszeniu tego, co Chrystus ma nam do powiedzenia106. 

Drugie czytania Godziny czytań okresu wielkanocnego mówią o tajemnicy 

Zmartwychwstania i o sakramentach wielkanocnych.  

Przypominają, że w Chrystusie staliśmy się nowym stworzeniem, w Nim 

zostaliśmy obmyci z grzechu i przez Niego weszliśmy do Królestwa Bożego. On nas 

gromadzi na Eucharystii i uczy miłości. W ostatnim tygodniu czytania mówią  

o działaniu Ducha Świętego w sercu człowieka, w Kościele i w świecie107.  

W Kościele starożytnym po przeczytaniu fragmentu Pisma Świętego następował 

komentarz, wyjaśnienie znaczenia, interpretacja tekstu.  

W odnowionej Liturgii godzin zauważamy w pewnym sensie odejście od tego 

zwyczaju. Okazuje się, że czytania Tradycji zawarte w Godzinie czytań, nie stanowią 

w sensie dosłownym komentarza do pierwszych czytań, biblijnych. Wydaje rzeczą 

trudną odnalezienie jednego, wspólnego klucza do zestawienia ze sobą pierwszego  

i drugiego czytania. Więcej miejsca czytaniom Godziny czytań poświęcimy  

w kolejnych rozdziałach, które będą poświęcone Księdze Apokalipsy św. Jana, 

Listom św. Piotra, Listom św. Jana oraz tekstom ojców i pisarzy kościelnych, które 

zostaną określone jako komentarze Tradycji.  

 

                                                 
105 J. Miazek, Czytania patrystyczne i hagiograficzne, w: AK 1(1983), s. 67. Zob., D. Pottiere, 
Czytanie Pisma Świętego „w duchu”: czy możliwe jest obecnie patrystyczne czytanie biblii?,  
w: ComP 3(1980), s. 42-57. 
106 J. Miazek, Czytania patrystyczne i hagiograficzne, art. cyt., s. 67. 
107 Tamże. 



71 
 

g. Responsoria 

Po poszczególnych czytaniach następują responsoria, czyli odpowiedzi na 

usłyszane słowo. W Godzinie czytań występują responsoria dłuższe. Responsorium 

jest skróconym psalmem. Nawiązują one do tradycji judaistycznej, w której 

odpowiedź na usłyszane słowo Boże wydawała się zrozumiała sama przez się108. 

Responsoria zamieniają czytanie w modlitwę. Powtarzanie wersetów nabiera 

charakteru bardziej medytacyjnego, który dodatkowo zostaje wzmocniony dzięki 

zachowaniu milczenia109. Od strony treściowej responsorium po pierwszym czytaniu 

jest bardziej związane z treścią lektury i ma na celu pogłębienie rozumienia tekstu. 

Służy jego medytacji i wskazuje na wypełnienie danego tekstu w Nowym 

Testamencie lub jego przygotowanie w Starym Testamencie, a także paralelne 

wydarzenia110. Responsorium po pierwszym czytaniu (w przypadku okresu 

wielkanocnego może to być czytanie z listów Piotra, Jana, Apokalipsy, Listu do 

Kolosan, z Listu do Efezjan) stanowi powtórzenie jakiejś myśli z czytania, natomiast 

responsorium do drugiego czytania nie jest ściśle powiązane z tekstem111.  

Okazuje się, że responsoria w Godzinie czytań czerpią najwięcej treści  

z Ewangelii według świętego Jana, następnie z Pierwszego Listu do Koryntian,  

z Listu do Rzymian, z Listu do Kolosan, z Drugiego Listu do Koryntian, z Ewangelii 

według św. Łukasza. W responsoriach pojawiają się od dwóch do trzech fragmentów 

z Listu do Hebrajczyków, Apokalipsy św. Jana, z Listu do Efezjan, z Pierwszego 

Listu św. Jana, z Pierwszego i Drugiego Listu św. Piotra, z Dziejów Apostolskich,  

z Księgi Wyjścia, Księgi Powtórzonego Prawa, z Księgi Ezechiela, Księgi Judyty, 

Mądrości Syracha, Księgi Tobiasza.  

Może się zrodzić pytanie, dlaczego w responsoriach do drugich czytań 

odnajdujemy najwięcej fragmentów z Ewangelii według św. Jana. W okresie 

wielkanocnym oprócz czytań Pierwszego Listu Piotra, Listów Janowych, Apokalipsy 

w liturgii znaczące miejsce zajmuje Ewangelia według św. Jana. Okazuje się,  

że w okresie wielkanocnym, w dni powszednie, w liturgii słowa dominują pisma 

Janowe, w sposób szczególny Ewangelia według św. Jana.  

                                                 
108 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 233. Zob. Liturgia godzin, w: Leksykon Liturgii, red., B. 
Nadolski, Poznań 2006, s. 764. Zob. H Muszyński, Biblijne korzenie modlitwy, w: AK 3(1983),  
s. 335-348. 
109 OWLG 48, 171. 
110 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 234. 
111 OWLG 170. Zob., Liturgia delle ore, w: Nuovo dizionario di liturgia, dz. cyt., s. 716. 



72 
 

Z Ewangelii wyeksponowane są teksty o charakterze paschalnym. W tych 

czytaniach wielkanocnych znaczną część stanowią mowa i modlitwa Chrystusa po 

Ostatniej Wieczerzy112.  

Godzina czytań okresu wielkanocnego ma szczególny charakter, ponieważ  

w tekstach tej modlitewnej godziny nie tylko w czytaniach, ale również antyfonach, 

wezwaniach, responsoriach, psalmach odnajdujemy głębokie pragnienie Kościoła, 

głęboką nadzieję na udział w pełni życia, na życie wieczne, czyli komunię życia  

z Bogiem. 

 

 

  

                                                 
112 Wprowadzenie do Lekcjonarza Mszalnego, w: Lekcjonarz Mszalny, t. I, Okres Adwentu i Okres 
Narodzenia Pańskiego, Poznań - Warszawa 1972, s. 20. 



73 
 

 

2. Struktura czytań w Godzinie czytań  

okresu wielkanocnego 
 

Misterium Chrystusa stanowi istotę roku liturgicznego. Niedziela 

wielkanocna otwiera okres pięćdziesięciu dni, które pierwotnie nazwano 

Pięćdziesiątnicą, a następnie, gdy słowo Pięćdziesiątnica zarezerwowano dla samego 

tylko pięćdziesiątego dnia, czasem Paschalnym. Okres pięćdziesięciu dni był 

traktowany jako jeden dzień świąteczny, posiadający taki sam walor jak niedziela. 

Przywileje niedzieli zostały rozciągnięte na pięćdziesiąt dni Wielkanocy113.  

Okres paschalny jest najbardziej starożytnym okresem liturgicznym114. 

Traktowany jest jakby jeden dzień - dzień wieczności, włączony w czas ziemski. 

Podczas tego niebieskiego dnia Kościół doświadcza, na ile jest to możliwe, życia 

wiecznego w chwale, w którym trwa już Chrystus, który otworzył nam bramy życia 

wiecznego. W wydarzeniu paschalnym wchodzimy w prawdziwe święto, zapowiedź 

i znak ostatecznego święta. Pascha, przyjmuje, oczyszcza i swoją łaską przemienia 

naszą egzystencję115. 

 Czas Wielkanocny jest okresem pogłębienia wiary i znaków wiary. W tym 

czasie liturgia pogłębia temat misterium paschalnego116. Liturgia okresu 

wielkanocnego wprowadza całą wspólnotę chrześcijańską w pełniejsze poznanie 

misterium Chrystusa i Kościoła, zrodzonego z Paschy117.  

Święto Zmartwychwstania jest „uroczystością nad uroczystościami” stanowi 

ośrodek liturgii całego roku kościelnego. Ten dzień jest centrum, ku któremu zmierza 

cały rok liturgiczny. W konsekwencji tym centrum jest cały okres wielkanocny - od 

uroczystości Zmartwychwstania do Zesłania Ducha Świętego. Jest on jednym 

wielkim świętem. To na tym wielkim święcie zbudowany jest cały rok liturgiczny i 

ku niemu zmierzają wszystkie poprzedzające okresy liturgiczne, stanowiące 

przygotowanie do niego118. 

                                                 
113 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 73. 
114 A. Bergamini, Chrystus - Świętem Kościoła, dz. cyt., s. 275. 
115 Tamże, s. 284. 
116 Tamże. 
117 Tamże.  
118 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, dz. cyt., s. 88. Zob., Hołda K., Teologia modlitwy 
liturgicznej, w: AK 3(1983), s. 358-370. 



74 
 

Duchowość roku liturgicznego nie ogranicza się do celebrowania różnych 

misteriów Chrystusa jedynie w Eucharystii, ale celebruje je także w modlitwie 

uwielbienia poprzez Liturgię godzin119. Modlitwa, której uczy Kościół, poprzez 

liturgię całego roku liturgicznego, jest inna od wszelkich metod. W przeciwieństwie 

do nich modlitwa liturgiczna daje zdrowy pokarm Bożego Słowa wprowadzając 

między innymi w ten sposób w tajemnice zbawienia. Zatem rok liturgiczny jest 

prawdziwą, nie do zastąpienia szkołą modlitwy i życia chrześcijańskiego, jest szkołą 

świętych. W  Godzinie czytań mamy przykłady męczenników i wyznawców 

pierwszych wieków i epok późniejszych, wszyscy oni w liturgii roku kościelnego 

znaleźli światło i moc ducha120. Konstytucja o Liturgii Soboru Watykańskiego II 

mówi: „Wierni wezwani na Liturgię godzin i na niej zebrani w jedności serc  

i głosów, czynią widocznym Kościół sprawujący misterium Chrystusa”121. Liturgię 

roku kościelnego możemy nazwać „skrótem planu zbawienia”, który ma swój 

program zrealizować w człowieku dziś żyjącym122. 

W Godzinie czytań okresu wielkanocnego, aby ubogacić nasze zrozumienie 

misterium paschalnego w życiu Kościoła, brewiarz sięga po księgi Nowego 

Testamentu, które podkreślają eschatologiczny wymiar Kościoła, jego powołanie.  

 Teksty Godziny czytań i liturgii słowa uzupełniają się, dając pełny obraz 

historii zbawienia123, a w okresie wielkanocnym wprowadzają w sposób szczególny 

w tajemnicę Misterium Paschalnego. Jak mówi Ogólne Wprowadzenie do Liturgii 

Godzin w obecnym układzie czytań biblijnych szerzej otwarto skarbnicę słowa 

Bożego. Układ ten tak został pomyślany, aby zachodziła zgodność między nimi  

a czytaniami we Mszy Świętej124. Taką rolę możemy przypisać również 

responsoriom, które stanowią odpowiedź na usłyszane słowo Boże. Należy również 

podkreślić, że Godzina czytań jest przede wszystkim sprawowaniem liturgii słowa 

Bożego125.  

Aż do trzeciej niedzieli wielkanocnej czytania z Ewangelii opowiadają  

o zjawieniach się Chrystusa zmartwychwstałego. Aby nie przerwać ciągu 

opowiadania o zjawieniach się Chrystusa, czytania o Dobrym Pasterzu, które dotąd 
                                                 
119 A. Bergamini, Chrystus - Świętem Kościoła, dz. cyt., s. 122. 
120 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, dz. cyt., s. 129. 
121 KL 26, 84. 
122 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, dz. cyt., s. 184. 
123 OWLG 143. 
124 OWLG 5. Zob., Dąbek T. M., Czytania biblijne, patrystyczne i hagiograficzne w Liturgii Godzin, 
w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 118-129. 
125 OWLG 29. Zob., Liturgia delle ore, w: Nuovo dizionario di liturgia, dz. cyt., s. 715-716. 



75 
 

przypadały na drugą niedzielę po Wielkanocy, obecnie są wyznaczone na czwartą 

niedzielę Wielkanocy (tj. trzecią po Wielkanocy). Na niedziele wielkanocne piątą, 

szóstą i siódmą są wyznaczone wątki z mowy i modlitwy Chrystusa po Ostatniej 

Wieczerzy. Pierwsze czytanie wzięte jest z Dziejów Apostolskich, w cyklu trzech lat, 

z zachowaniem równoległości i kolejności. W ten sposób są podawane każdego roku 

pewne dane o życiu, dawaniu świadectwa i rozwoju pierwotnego Kościoła. Jako 

czytania apostolskie czyta się w roku A Pierwszy List św. Piotra, w roku B Pierwszy 

List św. Jana, w roku C Apokalipsę; powyższe teksty najlepiej odpowiadają duchowi 

radosnej wiary i mocnej nadziei, która cechuje ten okres126. Czytania niedzielne, 

mszalne, które podzielone są na trzy lata A, B i C w Godzinie czytań tworzą jeden 

ciąg, jeden cykl, który każdego roku się powtarza. Zatem w Godzinie czytań każdego 

roku zatrzymujemy się nad Pierwszym Listem św. Piotra, Apokalipsą św. Jana  

i Listami św. Jana. Należy pokreślić, że w czytaniach mszalnych czytany jest tylko 

Pierwszy List św. Jana. 

Liturgia godzin, w szczególności Godzina czytań najlepiej przygotowuje do 

owocnego sprawowania Eucharystii, ożywia odpowiednie usposobienie, jak również 

wiarę nadzieję i miłość, pobożność a także ducha ofiary127. Modlitwa Godziny 

czytań okresu wielkanocnego jest dla wierzących swoistego rodzaju drogowskazem, 

oświeceniem. Modlitwa liturgiczna przyczynia się do uświęcania członków Kościoła 

i jednocześnie jednoczy Kościół Oblubienicę z Chrystusem Oblubieńcem w ciągłym 

dialogu oraz całe Mistyczne Ciało - Głowę i członki w dialogu z Bogiem Ojcem. 

Modlitwa ta jako liturgia ma ze swej natury charakter świętej wymiany między 

Bogiem Ojcem a wspólnotą Kościoła i każdym z jej członków, wymiany 

dokonującej się przez Chrystusa w Duchu świętym. 

Modlitwa ta jest liturgią godzin. Ten drugi człon tytułu księgi akcentuje 

powiązanie modlitwy Kościoła z czasem historii zbawienia trwającej od stworzenia 

świata i człowieka aż do paruzji, z czasem odmierzanym naturalnym rytmem dnia  

i nocy. Jest to czas związany z istnieniem, rozwojem i pielgrzymowaniem każdego 

człowieka odkupionego w paschalnym misterium Chrystusa128.  

Teksty Godziny czytań okresu wielkanocnego ukazują Chrystusa 

Zmartwychwstałego, który przeszedł przez śmierć do życia. Zmartwychwstanie 
                                                 
126 Wprowadzenie do Lekcjonarza Mszalnego, w: Lekcjonarz Mszalny, t. I, Okres Adwentu i Okres 
Narodzenia Pańskiego, Poznań - Warszawa 1972, s. 20. 
127 Tamże, s. 12. Zob., S. Czerwik, Miejsce liturgii w życiu Kościoła, w: LitSac 3(1997), s. 5-24. 
128 S. Czerwik, Liturgia godzin w życiu Kościoła, w: STV 2(1980), s. 227. 



76 
 

pojmowane samo w sobie jest aktem wszechmocy i miłości Bożej i pozostaje  

w sferze tajemnicy. Zostało ono udostępnione tylko w znakach. W teologii 

zmartwychwstanie rozumie się jako wydarzenie eschatyczne, czyli przejście Jezusa 

ze stanu śmierci do życia nadprzyrodzonego Boskiego. Jest to przejście do 

jakościowo innej rzeczywistości. W zmartwychwstaniu Jezus został uwielbiony  

i wywyższony ponad wszelkie stworzenie, zasiadł po prawicy Ojca, śmierć nie ma 

już nad Nim władzy, nie podlega On uwarunkowaniom życia ziemskiego. 

Zmartwychwstanie stanowi przede wszystkim potwierdzenie tego wszystkiego,  

co sam Chrystus czynił i czego nauczał. Wszystkie prawdy, nawet najbardziej 

niedostępne dla umysłu ludzkiego, znajdują swoje uzasadnienie, gdyż Chrystus dał 

ich ostateczne, obiecane przez siebie potwierdzenie swoim Boskim autorytetem129. 

Drodze oświecającej odpowiada rozkwit w nas miłości, którą rozlana jest w naszych 

sercach, i która tak oświeca naszą istotę, że wiara w Boga będącego miłością 

rozjaśnia wreszcie nasz umysł przygotowany do tego poznania. Miłość bowiem 

upodabnia nas do Boga i uzdalnia do poznania tego, co On nam objawił.  

Rozwój miłości przekształca się w pewien sposób w rozwój całego szeregu 

cnót, inaczej mówiąc, w odradzanie się w nas natury stworzonej na obraz  

i podobieństwo Boże130. Dlatego też nie może dziwić, że w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego Kościół podaje nam jako pokarm duchowy List św. Piotra, 

Apokalipsę, Listy świętego Jana, w których nieustannie rozbrzmiewa wezwanie do 

miłości: „Dzieci, nie miłujmy słowem i językiem, ale czynem i prawdą!” (1 J 3,18), 

„Przykazanie zaś Jego jest takie, abyśmy wierzyli w imię Jego Syna, Jezusa 

Chrystusa, i miłowali się wzajemnie tak, jak nam nakazał” (1 J 3,32). „Skoro już 

dusze swoje uświęciliście, będąc posłuszni prawdzie celem zdobycia nieobłudnej 

miłości bratniej, jedni drugich gorąco czystym sercem umiłujcie” (1 P 1,22).  

W Księdze Apokalipsy natomiast rozbrzmiewa wezwanie do nawrócenia, powrotu 

do „pierwotnej miłości” (Ap 2, 4-5). W Apokalipsie nie ma takich bezpośrednich 

imperatywów, ponieważ dominuje tam język symboliczny. Za tą symboliką kryje się 

wymiar duchowy. Apokalipsa pokazuje nam jak być wiernym aż do końca wśród 

wielkich walk, które się obecnie toczą. Budzi w nas pragnienie, aby Chrystus 

                                                 
129 KKK 651. 
130 L. Bouyer, Wprowadzenie do życia duchowego. Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, Warszawa 
1982, s. 181n. 



77 
 

powtórnie przyszedł w chwale, a to jest częścią naszej chrześcijańskiej nadziei, która 

opiera się na miłości Boga i człowieka. 

Liturgia nigdy nie jest tylko spotkaniem grupy ludzi; uczestnicząc w Jezusie 

Chrystusie, który staje przed Ojcem, zawsze stoimy również we wszechświatowej 

wspólnocie całego Kościoła, a także w communio sanctorum, we wspólnocie 

wszystkich świętych. Źródłem liturgii i jej celem jest uwielbienie Boga przez Jezusa 

Chrystusa w Duchu Świętym. Kościół sprawując liturgię zostaje zanurzony  

w Tajemnicę Paschalną Chrystusa. Kościół najintensywniej w liturgii doświadcza 

swojego przejścia (pascha), które jest dla niego źródłem radości i nadziei na udział  

w eschatologicznej pełni z Chrystusem. Liturgia sprawowana tu na ziemi, jest 

poniekąd liturgią nieba - wielką liturgią otwartego nieba, które pozwala się nam 

przyłączyć do anielskiego chóru adoracji właśnie dlatego prefacja kończy się tymi 

słowami: „Dlatego z Aniołami i Archaniołami i z wszystkimi chórami niebios 

głosimy Twoją chwałę, razem z nimi wołając”131. I wiemy, że nie jesteśmy sami,  

że śpiewamy do wtóru, że granica miedzy niebem a ziemią zostaje rzeczywiście 

otwarta132.  

Eschatologia jest teologią nadziei i posiada fundament trwalszy niż 

doczesność i przemijanie. Ten fundament osadzony jest w tym, co wieczne  

i nadprzyrodzone - w Jezusie Chrystusie. Jezus Chrystus, misteria Jego życia,  

w sposób szczególny Misterium Paschalne uobecniane są w liturgii Kościoła, dzięki 

liturgii mamy w nich udział już teraz, w życiu wiecznym w pełni będziemy 

doświadczać obecności Boga i będziemy w Nim zanurzeni:  

 
„Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, jakim jest. 

Każdy zaś, kto pokłada w Nim tę nadzieję, uświęca się podobnie jak On jest święty”  

(1 J 3,2n). 

 

Godzina czytań okresu wielkanocnego podaje nam w całości Pierwszy List 

św. Apostoła Piotra, Apokalipsę św. Jana i trzy Listy św. Jana. W pierwszym 

tygodniu czytania z Pisma Świętego pochodzą z Pierwszego Listu św. Piotra. 

Podkreślają one fundament, znaczenie i naturę chrztu świętego w życiu Kościoła. 

                                                 
131 ME IV, w: MRP, s. 328-329*. Zob., M. Matuszewski, Wspólnota ze świętymi, art. cyt., s. 55-64. 
132 J. Ratzinger, Bóg i świat, Kraków 2005, s. 380. 



78 
 

Ukazują również wspólnotowy charakter tego sakramentu - jako włączenie do 

wspólnoty ludu Bożego133.  

Księga Apokalipsy pojawia się w Godzinie czytań, od poniedziałku drugiego 

tygodnia do końca piątego tygodnia. Współgra ona z czytaniami mszalnymi tego 

okresu, w którym czcimy zwycięstwo Chrystusa. To zwycięstwo jest głównym 

tematem Apokalipsy. Widzimy Chrystusa otoczonego chwałą po pokonaniu 

wszystkich wrogów. Jezus zostaje przedstawiony jako baranek, który odkupił swój 

lud i prowadzi go do ostatecznego zwycięstwa. Jego walka z mocami ciemności trwa 

w Kościele. Mimo prześladowań, zwycięstwo jest pewne. Księga kończy się pieśnią 

zwycięstwa w niebie i wizją Nowego Jeruzalem134. Na koniec w ciągu dwóch 

tygodni okresu wielkanocnego powraca Jan Apostoł, zwracający się do nas w swoich 

listach. Te pisma, współgrają z czytanymi mszalnymi w tym czasie. 

 Wielka walka między dobrem a złem, tak dramatycznie przedstawiona  

w Apokalipsie, ma swój odpowiednik w listach. Tutaj walka nie odbywa się na 

poziomie kosmicznym, ale w głębi ludzkiego serca. W nim Chrystus dalej toczy 

walkę z szatanem i zwycięża w tej walce, w której uczestniczymy wszyscy. Bronią 

nas wiara i miłość. Dzięki wierze zwyciężamy i współuczestniczymy w zwycięstwie 

Chrystusa. Przez praktykowanie miłości, misterium paschalne Chrystusa staje się 

rzeczywistością naszego życia: „My wiemy, że przeszliśmy ze śmierci do życia,  

bo miłujemy braci” (1 J 3,14)135. Możemy więc powiedzieć, że nasza pascha 

dokonuje się „w wychodzeniu z siebie ku innym”, w przechodzeniu z grzechu do 

życia w łasce. 

Teksty Godziny czytań okresu wielkanocnego posiadają charakter 

eschatologiczny. Wyraża się on przede wszystkim w nadziei na radość życia 

wiecznego. Lecz zanim to nastąpi, musimy dokonywać wyborów. Teksty pierwszych 

czytań stanowią dla nas zachętę, wzmacniają w nas pragnienie życia z Bogiem.  

W sposób szczególny wyraźne jest to w Apokalipsie, która stanowi obraz niebieskiej 

liturgii. Z kolei List św. Piotra przypomina nam o paruzji, o przyjściu Chrystusa.  

W każdą niedzielę cały Kościół wyznaje wiarę w Chrystusa, który zasiada po 

prawicy Ojca i stamtąd przyjdzie, aby sądzić żywych i umarłych. Listy Janowe  

                                                 
133 V. Ryan, Okres Wielkanocny i Święta Pańskie, Kraków 2000, s. 38. 
134 Tamże, s. 38. Zob., F. Mickiewicz, Wizja nowego nieba i nowej ziemi w Ap 21, 1-22,5, w: ComP 
4(2000), s. 20-39. 
135 Tamże. 



79 
 

z kolei przypominają nam o tym, że nosimy w sobie życie wieczne, które jest 

obecnością Boga w nas, a skoro Boga to również wieczności - nieśmiertelności. 

Eschatologiczny charakter pierwszych czytań w Godzinie czytań podkreślają 

również responsoria. Stanowią one odpowiedź ludu Bożego na słowo Boże, 

zaczerpnięte z tradycyjnego skarbca Kościoła. Responsorium jest to krótki fragment 

przeczytanego tekstu, zdanie szczególnie bogate i znaczące, ułatwiające głębsze 

zrozumienie przeczytanej lektury. Responsorium może zwierać w sobie również 

tekst innej księgi biblijnej, aby umożliwić ukazanie wzajemnych powiązań Starego  

i Nowego Testamentu. Przemienia ono lekturę w modlitwę136. Możemy więc 

powiedzieć, że responsoria po pierwszych czytaniach związane są z treścią lektury  

i mają na celu pogłębienie rozumienia tekstu, wskazują na wypełnienie się danego 

tekstu w Nowym Testamencie lub jego przygotowanie w Starym Testamencie137. 

Podkreślają charakter eschatologiczny czytań.  

Eschatologiczny wymiar Kościoła przedstawiony w pierwszych czytaniach 

Godziny czytań, nie ma charakteru statycznego lecz dynamiczny. Jest wezwaniem: 

do czuwania, do modlitwy, do wytrwania do końca, do porzucenia grzechów,  

do naśladowania, podążania za Jezusem Chrystusem. Jest również wezwaniem do 

walki przeciwko siłom ciemności. Do tych działań w sposób szczególny mobilizują 

chrześcijan obrazy niebiańskiej liturgii w Apokalipsie, przypomnienie o życiu, które 

nosimy w sobie i które nie przemija w przeciwieństwie do świata.  

Kościół wierzy, że Chrystus, który za wszystkich umarł i zmartwychwstał, 

może człowiekowi przez Ducha swego udzielić sił, aby zdolny był odpowiedzieć 

najwyższemu swemu powołaniu. Świat przemija, ale u podstaw tego przemijania 

istnieją rzeczy nie ulegające zmianie, mające swoją ostateczną podstawę  

w Chrystusie Jezusie, który jest Ten sam, wczoraj, dziś i na wieki (zob. Hbr 13,8)138. 

Kościół pochodzący z miłości Ojca przedwiecznego, założony w czasie przez 

Chrystusa Odkupiciela, zjednoczony w Duchu Świętym, ma cel zbawczy  

i eschatologiczny, który jedynie w przyszłym świecie może być osiągnięty  

w pełni139. W tym, co przyszłe możemy już teraz antycypować dzięki świętości 

                                                 
136J. Janicki, Elementy składowe liturgii godzin, dz. cyt., s.120. 
137 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 234. 
138 KDK 10. 
139 KDK 40. 



80 
 

Kościoła, ponieważ jesteśmy złączeni z Chrystusem w Kościele i naznaczeni 

Duchem Świętym, „który jest zadatkiem naszego dziedzictwa” (Ef 1,14)140. 

Okres wielkanocny ma również charakter eschatologiczny. Ten charakter 

wyraża się już w samym czasie trwania tego okresu - „pięćdziesiąt dni”. Liczba 

pięćdziesiąt oznacza wchodzenie w wieczność. 

Transcendentalna eschatologia przepełniona jest nadzieją. Teksty pierwszego 

czytania Godziny czytań w liturgii godzin ukazują fundament i przedmiot tej nadziei. 

Księga Apokalipsy św. Jana odsłania przed nami obraz niebieskiej liturgii 

sprawowanej w Niebieskim Jeruzalem, do której cały Kościół włącza się w czasie 

sprawowania liturgii ziemskiej. Pierwszy List św. Piotra stanowi swoistego rodzaju 

traktat o nadziei, natomiast listy Janowe ukazują nam przedmiot nadziei - życie 

wieczne, którego pierwociny nosimy w sobie. 

Możemy więc powiedzieć, że liturgia roku kościelnego ma charakter 

paschalny. Ma też konsekwentnie charakter eschatologiczny. Przez liturgię roku 

kościelnego dokonuje się swoistego rodzaju transfuzja - przelewanie życia Chrystusa 

w Jego Mistyczne Ciało. Tajemnice życia Chrystusa wcielają się w nas, każdego 

roku dzięki łasce towarzyszącej obrzędom liturgicznym. Łaska ta sprawia, że wzrasta 

w nas niepostrzeżenie nowy człowiek. Kształtowanie w poszczególnym członku 

Kościoła Chrystusowego nowego życia, zmierza od przygotowania Kościoła  

-Oblubienicy na eschatologiczne spotkanie Zmartwychwstałego Chrystusa, aby 

poprzez powszechne zmartwychwstanie w pełniejszy sposób włączyć się w liturgię 

niebieską Chwalebnego Baranka. W tej eschatologicznej perspektywie, w jaką 

wprowadza liturgia roku kościelnego, uwydatnia się wartość i sensowność życia 

ziemskiego: czas jest nam dany, abyśmy stali się godni Boga141. 

Teraz przejdziemy do omówienia czytań biblijnych w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego, z uwzględnieniem takiego układu, jaki proponuje Godzina czytań. 

Najpierw zatrzymamy się nad Pierwszym Listem św. Piotra, następnie nad 

Apokalipsą św. Jana i trzema listami św. Jana. Taki układ ma swoje znaczenie. Przy 

uważnej lekturze i próbie zestawienia pierwszych czytań razem, okazuje się,  

że tworzą one całość. List św. Piotra jest wezwaniem do nadziei  

i wskazaniem na jej podstawy, na jej źródło.  

                                                 
140 KK 48. 
141 S. Koperek, Teologia roku kościelnego, dz. cyt., s. 92n. 



81 
 

Księga Apokalipsy będąca obrazem liturgii niebiańskiej wzmacnia 

chrześcijańską nadzieję i trochę przypomina wejście Jezusa z uczniami na Górę 

Tabor i Jego przemienienie się wobec nich. To zdarzenie umacnia wiarę i nadzieję 

uczniów i ma być dla nich światłem szczególnie w chwilach trudnych, w chwilach, 

które będą pełnie zwątpienia, w których będą pojawiały się pokusy odejścia od 

Chrystusa i poczucia bezsensu ich dotychczasowego życia.  

Czytając Apokalipsę wchodzimy w przestrzeń duchowej liturgii, liturgii 

niebiańskiej, która jest wzorem dla liturgii ziemskiej. Po tym obrazie 

wzmacniającym nadzieję schodzimy na ziemię, jednak nadal wpatrzeni w niebo.  

Św. Jan w swoich listach zachęca do miłości bliźniego, która jest naturalną 

konsekwencją naszego Dziecięctwa Bożego i naszego życia w Chrystusie. Czynna 

miłość Boga i bliźniego jest uzewnętrznieniem zalążków życia wiecznego, które 

nosimy w sobie od momentu chrztu św. Tym życiem wiecznym jest pełna komunia  

z Bogiem, której obraz widzimy w Apokalipsie świętego Jana.  

Dostrzegamy zatem wzajemnie powiązanie poszczególnych ksiąg, które 

Kościół podaje wierzącym jako lekturę duchową. Celem tej lektury nie jest tylko 

medytacja, modlitwa, ale wydaje się, że przede wszystkim przemiana życia  

i ukierunkowanie go i podporządkowanie najwyższemu celowi czyli życiu 

wiecznemu. Kiedy uczestniczymy w liturgii, zostajemy jakby wyjęci z czasu  

i wprowadzeni w wieczność. Nasze doświadczenie wieczności jest na razie tylko 

przedsmakiem. On powinien w nas rozbudzić gorące pragnienie udziału w pełni 

Chrystusa. Czytania biblijne godziny czytań okresu wielkanocnego otwierają 

wierzących na przyjęcie daru życia wiecznego. 

Przejdziemy teraz do poszczególnych ksiąg Nowego Testamentu  

i spróbujemy przyjrzeć się eschatologicznej interpretacji w Pierwszym Liście  

św. Piotra, dalej w Apokalipsie, a następnie w trzech Listach św. Jana. 

 

 



82 
 

 
Rozdział III 

Listy świętego Piotra jako wezwanie do żywej 
eschatologicznej nadziei 
 

1. Nadzieja łaski przy objawieniu Boga 
 

Listy św. Piotra zawierają w sobie głęboką refleksję eschatologiczną. Jest to 

eschatologia nadziei. Przedmiotem żywego objawienia są prawdy ostateczne. Do 

tych prawd dochodzi się w doświadczeniu obecności Eschatonu, który udziela się na 

drodze ludzkiego życia i objawia swoją chwałę.  

Nadzieja jest postawą wyrażającą się w otwartości na to, co przyszłe. Cnota 

nadziei wraz z wiarą i miłością stanowi fundament chrześcijańskiego życia. Św. Piotr 

w Pierwszym Liście wzywa do żywej eschatologicznej nadziei, która nadaje życiu 

wewnętrzny dynamizm. Przedmiotem tej nadziei jest Bóg, obietnica życia wiecznego 

z Nim. 

Życie chrześcijańskie jest miejscem, gdzie rodzi się nadzieja i gdzie jest 

nieustannie wzmacniana przez ukazywanie się i udzielanie się Boga. Podstawą dla 

tej nadziei jest „dziedzictwo błogosławieństwa”, czyli historia zbawienia człowieka, 

którą Bóg od początku czasów zamierzył z miłości do niego. 

Dlatego w analizie czytań z listów św. Piotra zajmiemy się najpierw 

znaczeniem objawienia się Boga dla nadziei chrześcijańskiej. Następnie wskażemy 

na podmiot tego objawienia, co ma duże znaczenie dla eschatologicznego klucza 

interpretacji tych listów w kontekście Wielkanocy, by na koniec zająć się 

historyczno-zbawczym aspektem objawienia zawartym w obietnicach staro i nowo 

Testamentowych.  

Św. Piotr w Pierwszym Liście kładzie duży nacisk na nadzieję, ponieważ 

wszelkie pytania odnośnie życia człowieka po śmierci, wypływają z nadziei na życie 

człowieka z Bogiem1. Fundamentem i gwarancją nadziei chrześcijańskiej jest 

Zmartwychwstanie Chrystusa. Jeżeli Bóg wskrzesił Jezusa z martwych, to obdarzy 

również i nas po śmierci nowym życiem (zob. Rz 8,11). Nasza nadzieja opiera się 

                                                 
1 F. J. Nocke, Eschatologia, Sandomierz 2003, s. 13. Zob., G. Sauter, Żywa nadzieja. Główne cechy 
chrześcijańskiego dyskursu o przyszłości, Warszawa 1999, s. 18-19. 



83 
 

więc na Zmartwychwstaniu Chrystusa2. Zbawienie jest przedmiotem nadziei 

każdego z wiernych, i nadzieja ta się urzeczywistni3, kiedy Chrystus przyjdzie 

powtórnie. Teraz jednak chrześcijanie mocni w wierze powinni czuwać i stawiać 

opór diabłu (zob. 1 P 5,8). 

                                                

W odróżnieniu od wiary skierowanej na Boga, nadzieja skierowana jest 

przede wszystkim ku dobru, które pragnie się otrzymać. Ponieważ Bóg uwielbił 

Chrystusa, to również i wierzący mogą mieć nadzieję na podobne uznanie  

i wywyższenie wiernych w czasach ostatecznych. Święty Piotr tę prawdę ujmuje  

w następujących słowach: „na chwałę i cześć przy objawieniu się Jezusa Chrystusa” 

(1 P 1,7).  

Uwielbienie Chrystusa jest więc motywem nadziei na podobne uznanie 

wiernych, którzy obecnie cierpią znosząc przeciwności. Zmartwychwstanie 

Chrystusa rozumiane jako wywyższenie i uwielbienie wywiera na chrześcijan 

wpływ, umacnia ich nadzieję na otrzymanie nagrody i umacnia też wiarę w Boga, 

jako dawcę tej nagrody4.  

Eschatologia nie może zajmować się tylko „tamtym światem”, lecz także 

skutecznie obecną już w świecie nadzieją. Nadzieja bowiem motywuje do działania, 

staje się źródłem wewnętrznego dynamizmu, który na zewnątrz wyraża się  

w gotowości do przeciwstawiania się złu i w miłości bliźniego. 

W Starym Testamencie, w sposób szczególny ziemia jest przedmiotem 

nadziei - ziemia w znaczeniu materialnym5, a dla chrześcijan przedmiotem nadziei 

jest ziemia w sensie duchowym, czyli niebo. 

Św. Piotr w Pierwszym Liście podkreśla, że nadzieja, do której zostaliśmy 

narodzeni, jest „żywa” (zob. 1 P 1,3). Określenie to nie ma znaczenia jedynie 

metaforycznego w sensie: intensywna, pewna, mocna, owocna. Określenie „żywa” 
 

2 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina. Refleksja biblijna nad Pierwszym 
Listem świętego Piotra, Kraków 1992, s. 6. 
3 F. Gryglewicz, Listy Katolickie. Wstęp - przekład z oryginału - komentarz, Poznań 1959, s. 161n. 
4 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 20. Zob., F. J. Nocke, 
Eschatologia, dz. cyt., s. 19. Zob., G. Sauter, Żywa nadzieja, dz. cyt., Warszawa 1999, s. 76. 
5 Warto wskazać, że w Starym Testamencie jest jeden fragment, który podkreśla duchowy przedmiot 
nadziei, tym przedmiotem jest zmartwychwstanie umarłych: „Juda upomniał lud, aby strzegli samych 
siebie i byli bez grzechu mają przed oczyma to, co się stało na skutek grzechu tych, który zginęli. 
Uczyniwszy zaś składkę pomiędzy ludźmi, posłał do Jerozolimy około dwu tysięcy srebrnych drachm, 
aby złożono ofiarę za grzech. Bardzo pięknie i szlachetnie uczynił, myślał bowiem  
o zmartwychwstaniu. Gdyby bowiem nie był przekonany, że ci zabici zmartwychwstaną,  
to modlitwa za zmarłych byłaby czymś zbędnym i niedorzecznym, lecz jeśli uważał, że dla tych, 
którzy pobożnie zasnęli, jest przygotowana najwspanialsza nagroda - była to myśl święta  
i pobożna. Dlatego właśnie sprawił, że złożono ofiarę przebłagalną za zabitych, aby zostali uwolnieni 
od grzechu” (2 Mch 12, 42-45). 



84 
 

należy rozumieć w powiązaniu z samym zmartwychwstaniem jako ożywieniem. 

Nadzieja wierzących jest „żywa” w tym sensie, że zawiera w sobie coś z życia 

zmartwychwstałego Chrystusa. Wyraża ona nowe życie zainicjowane u chrześcijan, 

które jest ukierunkowane w przyszłość. Chodzi więc, o nadzieję na otrzymanie dóbr 

eschatologicznych, a więc dziedzictwa i zbawienia, o których mówi św. Piotr  

w następnym wierszu (zob. 1 P 1,4).  

Cała motywacja dobrego postępowania moralnego opiera się właśnie na 

nadziei nagrody w czasach ostatecznych (zob. 1 P 3,9)6. Okres prześladowania jest 

czasem próby dla chrześcijan. Muszą oni zawsze czuwać: „Nie śpijmy przeto jak 

inni, ale czuwajmy i bądźmy trzeźwi!” (1 Tes 5,6), tak wzywa św. Paweł, a św. Piotr 

przypomina: „Wszystkich zaś koniec jest bliski. Bądźcie więc roztropni i trzeźwi, 

abyście się mogli modlić” (1 P 4,7). Szczególnie chrześcijanie powinni czuwać 

pośród ucisku. Jedynym środkiem zaradczym przeciw zakusom szatana jest pełna  

i czynna wiara. Wśród prześladowań będzie się ona okazywała w ochotnym 

podejmowaniu cierpień - w przeciwnym razie grozi przegrana w walce. Oczywiście 

taka postawa wytrwałości jest owocem łaski, którą Bóg pomnoży w człowieku 

współpracującym z nią, tak że będzie w stanie odeprzeć wszystkie ataki 

nieprzyjaciela ludzkości i sprostać wszystkim prześladowaniom7. 

W tym trudnym zadaniu naśladowania Chrystusa nie brak słów pociech  

i zachęty, które napawają optymizmem chrześcijańskim. Bóg powołał nas do 

wiecznej chwały (zob. 1 P 5,10). Jesteśmy wybrani i uświęceni (zob. 1 P 1,2). 

Wszystko stało się dlatego, że Chrystusowi Panu przeznaczył Bóg cierpienia  

i uwielbienie, których skutki były nam potrzebne.  

Chrystus własną krwią wykupił nas z egzystencji pozbawionej sensu. Jest to 

najwyższa cena, jaka mogła być Bogu zapłacona: „Zostaliście odkupieni nie czymś 

przemijającym (...) lecz drogocenną krwią Chrystusa” (1 P 1,18). Mękę zbawczą  

i śmierć autor listu przedstawił w obrazie „baranka bez skazy” (1 P 1,19). Jest to 

chrystologiczna transpozycja Księgi Wyjścia - wyzwolenie Izraela z Egiptu. Dzieło 

zbawcze Chrystusa umożliwia i uzasadnia nową egzystencję chrześcijańską, w której 

dominuje „wiara i nadzieja skierowane ku Bogu” (1 P 1,21)8. Chrystus zatem jest dla 

chrześcijan przykładem znoszenia cierpień i prześladowań. Chociaż był bez grzechu, 

                                                 
6 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 8. 
7Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 531. 
8 J. Czerski, Wprowadzenie do Ksiąg Nowego Testamentu, Opole 1996, s. 144. 



85 
 

bez podstępu, cierpliwie znosił złorzeczenia i cierpienie, nie odpłacał zniewagami, 

gdy Go znieważano (zob. 1 P 2, 22-23). „Chrystus za was cierpiał i zostawił wam 

przykład, abyście szli Jego śladami” (1 P 2,21). Św. Piotr przypomina,  

że wierzący zostali „uzdrowieni przez Jego rany” (1 P 2,24). Św. Paweł w Liście do 

Rzymian pisze:  

 
„Nie ma już różnicy między Żydem a Grekiem. Jeden jest bowiem Pan wszystkich. On to 

rozdziela swe bogactwa wszystkim, którzy Go wzywają. Albowiem każdy, kto wezwie 

imienia Pańskiego, będzie zbawiony” (Rz 10,12). 

 

Zatem, aby Chrystus mógł stać się dla człowieka zbawieniem, trzeba uwierzyć  

w Jego Bóstwo i wyznać, że Jezus jest Panem. Staje się to możliwe, gdy głoszona 

jest Ewangelia, którą ludzie najpierw słyszą, a następnie decydują się na jej przyjęcie 

i wypełniają ją. 

Słysząc Ewangelię wchodzi się w osobistą relację z Jezusem, który obiecał, 

że pozostanie z ludźmi w swoim słowie. Żydzi otrzymali wszystko, co było im 

potrzebne, by uwierzyć w Jezusa i przyjąć Ewangelię o zbawieniu. Wielu z nich 

przyjęło Dobrą Nowinę o Chrystusie i stali się dla św. Pawła znakiem niegasnącej 

nadziei. Ludzi tych wcale nie musi być dużo. Ważne, że są i pozwalają, aby Bóg 

przez nich działał. W początkach Kościoła ludźmi, którzy okazali się „świętą resztą”, 

byli Żydzi wierzący w Chrystusa - judeochrześcijanie. Z czasem przez nich wiara 

rozprzestrzeniła się wśród innych ludów. Święty Piotr w swoim drugim publicznym 

wystąpieniu, w Dziejach Apostolskich, wzywał Żydów do nawrócenia  

i przypominał, że również oni są dziedzicami obietnicy, błogosławieństwa: 

 
„Wy jesteście synami proroków i przymierza, które Bóg zawarł z waszymi ojcami, kiedy 

rzekł do Abrahama: Błogosławione będą w potomstwie twoim wszystkie narody ziemi.  

Dla was w pierwszym rzędzie wskrzesił Bóg Sługę swego i posłał Go, aby błogosławił 

każdemu z was w odwracaniu się od grzechów” (Dz 3, 25-26). 

 

Dla Izraelity, syna Przymierza, prawdziwym nawróceniem jest przyjęcie 

wiary w Jezusa i uznanie Go za Pana swojego życia. Tę prawdę podkreśla Łukasz  

w Dziejach Apostolskich (zob. Dz 3) i w drugiej mowie publicznej, wzywając 

Żydów do nawrócenia, a także św. Paweł w Liście do Rzymian (zob. Rz 10- 11): 



86 
 

„Jeżeli więc ustami swoimi wyznasz, że JEZUS JEST PANEM, i w sercu swoim 

uwierzysz, że Bóg Go wskrzesił z martwych - osiągniesz zbawienie” (Rz 10,9). 

Zatem świadomość Bożego wybrania i obietnicy zbawienia powinna  

w determinujący sposób rzutować na codzienne życie. Boże wybraństwo obejmuje 

zarówno pogan jak i Żydów i jest darem Boga. Jezus jest wzorem postępowania dla 

tych, którzy narodzili się do życia chrześcijańskiego, bez względu na to jakie życie 

prowadzili kiedyś. Św. Piotr powie:  

 
„Wiecie bowiem, że z waszego, odziedziczonego po przodkach, złego postępowania zostali 

wykupieni nie czymś przemijającym, srebrem lub złotem, ale drogocenną krwią Chrystusa, 

jako baranka niepokalanego i bez zmazy. On był wprawdzie przewidziany przed 

stworzeniem świata, dopiero jednak w ostatnich czasach się objawił ze względu na was”  
(1 P 1, 18-20). 

 

Dążenie do świętości, do doskonałości możliwe jest dzięki odkupieniu 

dokonanemu przez Chrystusa. Życie chrześcijan prowadzi do wieczności, 

otrzymaliśmy je bowiem dzięki słowu Bożemu, które trwa na wieki, i w którym 

pokładamy nadzieję (zob. Ps 119, 89-90). Chrześcijanie pokładają ufność w Słowie 

ponieważ ono trwa na wieki, jest niezmienne. To Słowo jest kamieniem węgielnym. 

A św. Piotr powie jeszcze dobitniej, że tym kamieniem jest Chrystus  

Zmartwychwstały(zob. 1 P 2,4n.), któremu trzeba ufać. Na Nim można oprzeć się jak 

na skale. Ale wcześniej trzeba zapragnąć „nieskażonego mleka Słowa Bożego”  

(1 P 2,2) i zbliżyć się „do Niego, bo jest żywym kamieniem, który ludzie odrzucili, 

ale dla Boga wybrany i drogocenny” (1 P 2,4). Zbliżanie się do Chrystusa polega na 

upodabnianiu się do Niego: „wy również, niby żywe kamienie, jesteście budowani 

jako duchowa świątynia, by stanowić święte kapłaństwo, dla składania duchowych 

ofiar, przyjemnych Bogu przez Jezusa Chrystusa” (1 P 2,5). Od Chrystusa wszyscy 

wierzący otrzymują życie i upodabniając się do Niego stają się również jakby 

żywymi kamieniami. Z nich właśnie budowany jest Kościół, w którym wierzący 

stają się nowym kapłaństwem i ludem wybranym. Św. Piotr przypomina 

chrześcijanom, że to wybraństwo jest darem Boga: „was wezwał z ciemności do 

przedziwnego swojego światła, wy, którzyście byli nie-ludem, teraz zaś jesteście 

ludem Bożym, którzyście nie dostąpili miłosierdzia, teraz zaś jako ci, którzy 



87 
 

miłosierdzia doznali” (1 P 2, 9-10). „Błądziliście bowiem jak owce, ale teraz 

nawróciliście się do Pasterza i Stróża dusz waszych” (1 P 2,25).  

Bóg nie tylko wybrał sobie lud, ale również nim się opiekuje. Jezus stał się 

dla adresatów pisma „Pasterzem i Stróżem dusz” (1 P 2,25). Do Chrystusa można 

mieć pełne zaufanie. Autor listu zwraca uwagę na to, jakim skarbem jest Chrystus - 

Pan, który objął całą chrześcijańską egzystencję wiernych: „Oddajcie cześć 

Chrystusowi Panu w waszych sercach i bądźcie zawsze gotowi odpowiedzieć 

każdemu, kto zażąda uzasadnienia waszej nadziei” (1 P 3,15).  

Żeby jeszcze bardziej umocnić nadzieję zbawczą gminy, św. Piotr posługuje 

się obrazem kamienia węgielnego: „oto kładę na Syjonie kamień - kamień węgielny 

wybrany i drogocenny. Kto wierzy w Niego nie będzie zawiedziony”  

(1 P 2,6). Aż trzy cytaty ze Starego Testamentu znalazły tu swoje echo. Pierwszy 

pochodzi z Iz 28,16. W myśl tego tekstu Bóg zamierza położyć wreszcie taki 

kamień, który będzie mógł służyć jako silna podstawa naszej budowli. Drugi cytat 

wyjęty jest z Ps 118,22. Wspomniany tu kamień został najpierw odrzucony,  

ale w końcu stał się kamieniem węgielnym. Wreszcie trzeci cytat oparty na Iz 8,14n., 

gdzie kamień może być powodem wątpliwości, chwiejności a nawet upadku.  

 Z powyższego wynika, że święty Piotr przedstawia Chrystusa jako jedyną 

ostoję dla chrześcijan. Niewierzący natomiast nie znajdą oparcia w Chrystusie9. 

Chrystus zostaje ustanowiony przez Boga kamieniem węgielnym duchowej budowli. 

Natomiast metafora budowy sugeruje, że Chrystus odgrywa w społeczności 

kościelnej rolę podobną do tej, jaką ma kamień węgielny w budowli materialnej. 

Chrystus jest więc fundamentem wspólnoty kościelnej. Od Niego zaczyna się 

konstytuować ta wspólnota10.  

W tekście Biblii Tysiąclecia figuruje określenie kamienia jako „drogocenny”. 

Grecki przymiotnik entimos w tym przypadku posiada sens klejnotu, podobnie 

zresztą jak w Apokalipsie (Ap 21,19). W liście Piotra chodzi jednak o znaczenie  

w sensie przydatności do budowy. Kamień został odrzucony przez budujących, jako 

nie nadający się od budowy. W przeciwieństwie do ludzi Bóg ocenił kamień jako 

wartościowy, tzn. jako najbardziej nadający się do budowy, i co więcej, użycia go 

                                                 
9 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 145n. 
10 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 23. 



88 
 

jako kamienia węgielnego, a więc elementu najważniejszego, na którym będzie się 

wspierać cała konstrukcja11. 

Dlatego autor listu woła: „przepasawszy biodra waszego umysłu, [bądźcie] 

trzeźwi, miejcie doskonałą nadzieję na łaskę, która wam przypadnie przy objawieniu 

Jezusa Chrystusa” (1 P 1,13). Wzmianka o przepasaniu bioder nawiązuje do ogólnie 

przyjętych zwyczajów przepasywania długich, powłóczystych szat, aby nie 

przeszkadzały w podróży. Oczywiście zwyczaj przepasywania nie ograniczał się 

tylko do terenu Palestyny. Był powszechny w starożytności. Do przepasywania 

służyła przepaska, pas12, miała ona zastosowanie zarówno dekoracyjne jak  

i praktyczne13. Zasadniczą częścią ubioru była długa szata, która przy pracy lub  

w podróży, a także w czasie walki, podciągano i podtrzymywano pasem. W Piśmie 

Świętym zarówno Starego jak i Nowego Testamentu znajdujemy wzmianki  

o przepasywaniu się. W czasie spożywania Paschy Izraelici mieli przepasane biodra - 

taki był nakaz Pana (zob. Wj 12,11). Gdy Bóg powołał Jeremiasza na proroka, 

skierował również do niego słowa, aby przepasał swoje biodra, wstał i mówił 

wszystko, co On mu rozkaże (zob. Jr 1,17). Przepasywanie się jest znakiem 

gotowości, jest również znakiem odwagi, która ma swoje źródło w Bogu. Wyjście 

Narodu Wybranego z niewoli, jego wędrówka jest figurą wędrówki Kościoła. Wierni 

idą do nieba wzorem tych, którzy szli przez pustynię Synaju do Ziemi Obiecanej.  

Nic im w tym nie powinno przeszkadzać. Cały człowiek powinien przyjąć postawę, 

jaką ma ten, który udaje się w podróż. Przepasanie bioder oznacza więc gotowość do 

podjęcia trudu lub decyzji; stąd łatwo przenoszono je obrazowo na sferę życia 

wyższego, umysłowego i religijnego. W oczekiwaniu na eschatologiczne przyjście 

Jezusa Chrystusa biodra Jego uczniów winny być przepasane:  

  
                                                 
11 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 22. 
12 Pasek w swojej najbardziej prymitywnej formie to prosty sznur przykryty przez opadający materiał 
szaty; istniały też paski szerokie zrobione z innej tkaniny. Używano ich, aby długie i szerokie szaty 
nie krępowały ruchów. Znano też pasy bardziej podobne do opaski na biodrach; nazywano je bracae 
albo perizomata. Noszenie szat bez paska było dozwolone w Rzymie tylko w obrębie domu. 
Przepasanie szat, jak i całe odzienie podróżne – strój, w którym Izraelici spożywali wieczerzę 
paschalną – było symbolem gotowości. Cnoty, wyróżniające człowieka metaforycznie porównuje się 
do pasa, który go całkowicie otacza; nawet sam Bóg jest opasany potęgą (Ps 65,7). Święci 
apostołowie Piotr i Paweł, mówiąc o duchowym przygotowaniu do walki, sięgają po obraz 
przepasywania się (Ef 6,14; 1 P 1,13). W Apokalipsie Jan widzi Syna Człowieczego „przepasanego  
na piersiach złotym pasem” (Ap 1,13). Aniołowie, odziani „w czysty, lśniący len” i przepasani są 
 „na piersiach złotymi pasami” (Ap 15,6). Symbolika pasa odnosi się miedzy innymi w Pierwszym 
Liście św. Piotra do gotowości, czynnego czuwania, natomiast w Apokalipsie do władzy kapłańskiej,  
zob. Pasek, w: Świat symboliki chrześcijańskiej. Leksykon, D. Forstner, Warszawa 2001, s. 450n. 
13 Przepaska, w: Encyklopedia biblijna, red., W. Chrostowski, Warszawa 1999, s. 1012, 1298n. 



89 
 

„Niech będą przepasane biodra wasze i zapalone pochodnie! A wy [bądźcie] podobni do 

ludzi, oczekujących swego pana, kiedy z uczty weselnej powróci, aby mu zaraz otworzyć, 

gdy nadejdzie i zakołacze” (Łk 12, 35-36).  

 

„Przepasanie” oznacza również gotowość do walki ze wszystkim,  

co mogłoby przeszkodzić lub opóźnić spotkanie z Chrystusem uwielbionym przy 

Jego paruzji: „teraz musicie doznać trochę smutku z powodu różnorodnych 

doświadczeń. Przez to wartość waszej wiary okaże się o wiele cenniejsza  

od zniszczalnego złota, które przecież próbuje się w ogniu, na sławę, chwałę i cześć 

przy objawieniu Jezusa Chrystusa” (1 P 1, 6-7)14. Również Ewangelista Jan pisze  

o tym, że Jezus po wieczerzy przepasał się (zob. J 13, 4-5). W tym wypadku 

przepasanie jest znakiem gotowości do służby a nawet uniżenia się.  

Złożenie szat i przepasanie się prześcieradłem stanowi gest sługi 

przygotowującego się do pracy, w tym wypadku do obmycia nóg. Gest ten podkreśla 

jeszcze wydatniej pokorę Jezusa15. Możemy sądzić, że gest ten nie tylko jest 

wyrazem pokory, ale również wskazaniem, że uczniowie Chrystusa powinni być 

gotowi do wzajemnej służby. Jezus umywał nogi Apostołom i ocierał je 

prześcieradłem, którym był przepasany. W tym przypadku przepasanie jest znakiem 

gotowości do miłości. Natomiast sama czynność mycia nóg i wycierania jest 

wprowadzeniem w życie tej wewnętrznej gotowości. Święty Piotr pisze: „Przede 

wszystkim miejcie wytrwałą miłość jedni ku drugim, bo miłość zakrywa wiele 

grzechów” (1 P 4,8). Jezus poprzez gest obmycia i wycierania nóg pokazał, w jaki 

sposób uczniowie powinni postępować i na czym ma polegać ich gotowość na 

powtórne przyjście Pana. Nie ma ona charakteru statycznego, lecz dynamiczny - jest 

działaniem, wypływającym z miłości Boga i uzewnętrzniającym się w miłości 

człowieka. Z oczekiwaniem i gotowością na przyjście Jezusa wiąże się wezwanie do 

trzeźwości. Św. Piotr trzykrotnie wzywa w swoich listach od trzeźwości: „bądźcie 

trzeźwi” (1 P 1,13; 4,7; 5,8). Ta trzeźwość potrzeba na jest do tego, aby być 

gotowym na przyjście Pana, aby móc się modlić i aby mieć siłę do przeciwstawiania 

się szatanowi. 

Wyrażenie „trzeźwy” nawiązuje do obrazu zataczania się pijanego winem 

człowieka. Taki nie może się udać w podróż. Wierny musi być trzeźwy, wiedzieć, co 

                                                 
14 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 507. 
15L. Stachowiak, Ewangelia według Świętego Jana, dz. cyt., s. 302. 



90 
 

robi i zdążać do obiecanego zbawienia, odrzucając stanowczo błędne nauki  

i wzrastać w łasce Boga i poznaniu Chrystusa. Św. Piotr wzywa tych, którzy 

uwierzyli w Chrystusa: „Miejcie doskonałą nadzieję”. Jak ten, kto idąc w daleką 

podróż przepasuje się, powinien mieć doskonałą nadzieję, która będzie 

urzeczywistniona, „której dostąpicie w dniu objawienia Jezusa Chrystusa” (1 P 1,13).  

Chrześcijanie są wybrani przez Boga i mają tę „prawdziwą łaskę” (1 P 5,12), 

której nie ma nikt z pogan, ani Żydów. Piotr mówiąc o poganach i Żydach ma na 

myśli tych, którzy odrzucają wiarę w Chrystusa, w Jego Ewangelię. Poganie nie 

będąc ludem wybranym zostali wezwani do uczestnictwa w ludzie Bożym. Chociaż 

wielu Żydów, obecnie nie jest w łączności z ludem Nowego przymierza, to jednak 

ciągle mają szansę powrotu, jeśli uwierzą w Jezusa Chrystusa.  

Bowiem wiara jest łaską, a ona z kolei „rodzi się z tego, co się słyszy, tym 

zaś, co się słyszy, jest słowo Chrystusa” (Rz 10,17); „Bo sercem przyjęta wiara 

prowadzi do usprawiedliwienia, a wyznawanie jej ustami - do zbawienia”  

(Rz 10,10). Tą łaską jest zjednoczenie z Chrystusem, które uwidacznia się w czynach 

miłości bliźniego, ale w sposób szczególny w miłości nieprzyjaciół. Jezus w kazaniu 

na górze wzywał do miłości nieprzyjaciół i modlitwy za nich (zob. Mt 5, 44-48).  

Chrześcijanie dzięki nadziei, która jest w nich, potrafią miłować nieprzyjaciół 

i właśnie ta postawa w sposób szczególny odróżnia ich od tych, którzy Boga nie 

znają i nie posiadają jego łaski16. Łaska łączy się z pojęciem świętości. Łaska to 

przenikanie osobowego Boga do wnętrza człowieka. Dokonuje ona przemiany 

obejmującej całego człowieka, całą jego naturę i osobowość. Przemiana ta dotyczy 

całej ontologicznej struktury ludzkiej osoby oraz zewnętrznych relacji, wyrażających 

się w moralnej postawie człowieka. Łaska jest uczestnictwem w naturze Bożej,  

to również dziecięctwo Boże, które oznacza wyższą godność ludzkiej osoby, 

wskazuje na odbicie w człowieku obrazu samego Boga17. Łaska w końcu to 

osiągnięcie zbawienia, które jest przedmiotem nadziei każdego chrześcijanina. 

Urzeczywistni się ono „przy powtórnym przyjściu Jezusa Chrystusa”. Teraz jednak 

już uczestniczymy w przedsmaku, który opiera się właśnie na nadziei. 

Łaska ma charakter eschatologiczny i określa pełnię zbawczych dóbr. Łaską 

jest wiara, z którą łączy się nadzieja. Dzięki wierze wchodzimy na drogę zbawienia. 

                                                 
16 F. Gryglewicz, Listy Katolickie, dz. cyt., s. 186n. 
17 W. Wołyniec, Personalistyczna interpretacja łaski na przykładzie teologii Macieja Józefa 
Scheebena i niemieckiej charytologii XIX wieku, s. 69n. 



91 
 

Istotnymi elementami wiary są akt wiary i postawa wiary. Akt wiary  

to zaangażowanie władz duchowych człowieka. Natomiast postawa wiary  

to całościowe, osobowe zaangażowanie człowieka. Postawa wiary zawiera w sobie 

akt wiary, posłuszeństwo Bogu i ufną nadzieję. Z tego wynika, że postawa wiary to: 

akt wiary i potwierdzenie tego aktu świadectwem chrześcijańskiego życia, które 

wyraża się między innymi w posłuszeństwie Bogu. 

Św. Piotr wielokrotnie w swoich listach wzywa do posłuszeństwa, mówi  

o posłuszeństwie prawdzie (zob. 1 P 1,22), o posłuszeństwie ustanowionej władzy  

(1 P 2,13), o posłuszeństwie sług wobec panów (zob. 1 P 2,18), o posłuszeństwie żon 

mężom (zob. 1 P 3,1). W posłuszeństwie ludziom wyraża się posłuszeństwo Bogu. 

Bo On wybrał nas zgodnie ze swym odwiecznym postanowieniem, a Duch uświęcił, 

abyśmy byli posłuszni (zob. 1 P 1,2). 

Święty Piotr w listach podkreśla znaczenie wiary, która jest i będzie 

wystawiana na próbę przez różnego rodzaju doświadczenia (zob. 1 P 1, 6-7). Dzięki 

wierze posiadamy nadzieję na „łaskę życia wiecznego” (1 P 3,7)18. Wiara i nadzieja 

powinny być nieustannie skierowane ku Bogu (zob. 1 P 1,21). Chrześcijanie 

zobowiązują się żyć zgodnie z wolą Bożą, co stanowi również warunek „posiadania 

nadziei na łaskę przy objawieniu się Boga”. Jest to możliwe jedynie dzięki mocy 

zmartwychwstałego i pełnego chwały Chrystusa: „Teraz przez znak wody zbawia 

was chrzest, który nie jest obmyciem cielesnego brudu, ale zobowiązaniem wobec 

Boga do czystego sumienia dzięki zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa. Wzniósł się 

On do nieba i jest po prawicy Boga, a zostali mu poddani aniołowie, potęgi i moce” 

(1 P 3, 21-22)19, Bóg, który powołał chrześcijan do wiecznej chwały poprzez 

cierpienia udoskonali ich, umocni, utwierdzi i ugruntuje (zob. 1 P 5,10)20. 

Chrześcijanie zatem powinni trwać w nadziei i nie załamywać się pod 

wpływem różnorakich doświadczeń, ponieważ wiedzą, że nie trwają one wiecznie  

i ostateczne zwycięstwo należy do Boga, który jest miłością.  

Patrząc z wiarą na życie, człowiek rozumie, że również trudne dary, do jakich 

należy cierpienie, mogą go przybliżać do Boga i z Nim jednoczyć. Miłość Boga 

okazana ludziom przez Jezusa Chrystusa i udzielona w Duchu Świętym jest 

gwarancją zbawienia: „Nadzieja zawieść nie może, ponieważ miłość Boża rozlana 

                                                 
18 B. Seremet, Dzieje Apostolskie i Listy Katolickie, dz. cyt., s. 68. 
19 K. Romaniuk, Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 524n. 
20 F. Gryglewicz, Listy katolickie, Poznań 1959, s. 242n. 



92 
 

jest w sercach wierzących przez Ducha Świętego, który został nam dany” (Rz 5,5). 

Przez Zmartwychwstanie Chrystusa Bóg zrodził nas do żywej nadziei. Przedmiotem 

tej nadziei jest życie wieczne czyli udział w życiu samego Boga. Jezus Chrystus jest 

dziedzictwem niezniszczalnym, niepokalanym i niewiędnącym - „które jest 

zachowane dla wierzących w niebie” (1 P 1,4)21. Z nadziei płynie radość, która jest 

przedsmakiem pełnej radości w niebie: „ucieszycie się radością niewymowną i pełna 

chwały wtedy, gdy osiągniecie cel waszej wiary zbawienie dusz” (1 P 1,8-9).  

Ta prawda, to dziedzictwo - obietnica, powinna mobilizować chrześcijan w dążeniu 

do osobistej świętości. Droga na spotkanie z Chrystusem nie jest łatwa: „diabeł, jak 

lew ryczący krąży szukając kogo pożreć” (1 P 5,8)22. Podobnie droga narodu 

wybranego do Ziemi Obiecanej była pełna podstępów szatana. 

Nadzieja pozwala dążyć do wyznaczonego celu pomimo trudności  

i przeszkód, które pojawiają się na drodze. Nadzieja jest źródłem siły i odwagi, 

wspomaga wiarę. Nadzieja zbawienia zawiera w sobie również pragnienie oglądania 

Boga i zbliżenia się do Niego.  

Kościół nieustannie ożywia w każdym wierzącym nadzieję. Żywa nadzieja to 

wewnętrzny dynamizm w wierzących, dzięki któremu wytrwale zmierzają do 

obiecanego dziedzictwa, do Niebieskiej Ojczyzny: „Nasza bowiem ojczyzna jest  

w niebie. Stamtąd też jako Zbawcy wyczekujemy Pana naszego Jezusa Chrystusa, 

który przekształci nasze ciało poniżone, na podobne do swego chwalebnego ciała,  

tą potęgą, jaką może On także wszystko, co jest, sobie podporządkować” (Flp 3,20). 

Żywa nadzieja eschatologiczna ukierunkowana jest na Tego, który objawi się 

w swojej chwale. Eschatologiczna nadzieja ma swoją historię w Starym 

Testamencie. W miarę rozwoju historii zbawienia przedmiot nadziei stawał się coraz 

bardziej duchowy, tzn. z biegiem czasu dobra ziemskie jako przedmiot nadziei 

ustępowały dobrom niebieskim, te ziemskie stały się jakby figurą dóbr niebieskich, 

np. ziemia, potomstwo. Dawcą tych dóbr jest jedynie Bóg. Zarówno w Starym jak  

i w Nowym Testamencie obecne jest oczekiwanie na objawienie się, na przyjście 

Boga. Bóg jest przedmiotem wiary natomiast to, co niesie jego obecność, Jego 

przychodzenie jest przedmiotem nadziei. 

Przejdziemy teraz do kolejnej części pracy, w której chcemy się przyjrzeć,  

w jaki sposób w Starym Testamencie i w Nowym Testamencie rozumiane było 

                                                 
21 K. Romaniuk, Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 534n. 
22 F. Gryglewicz, Listy katolickie, Poznań 1959, s. 241n. 



93 
 

określenie „dzień objawienia się” Boga. W ten sposób spróbujemy pokazać rozwój 

eschatologii, jak poszczególne obrazy eschatologiczne zastępowane są przez inne,  

w pewnym sensie można powiedzieć, przez obrazy pełniejsze. 



94 
 

 

2. Dzień objawienia się Jego chwały 
 

W Księgach Starego Testamentu „dzień objawienia się chwały Boga” był 

określany przede wszystkim jako Dzień Jahwe, Dzień Pański. Z przyjściem Boga 

związany był sąd. W Nowym Testamencie dzień przyjścia Boga - Jezusa Chrystusa 

określany jest terminem objawienie się Boga, objawienie się Jego chwały. 

Określenie „dzień objawienia się” jest próbą oddania znaczenia greckiego terminu 

apokalipsis. Termin ten może być używany w kilku znaczeniach.  

W pierwszym znaczeniu słowo apokalipsis oznacza objawienie, ujawnienie 

się. Może oznaczać objawienie, ujawnienie światła, tajemnicy. W tym znaczeniu 

używa tego słowa Łukasz w swojej Ewangelii, a także św. Paweł w Liście do 

Efezjan i do Rzymian23: Łk 2,32; Rz 16,25; Ef 1,17. 

Kolejne znaczenie słowa apokalipsis to eschatologiczne objawienie się Jezusa 

Chrystusa i spraw związanych z Dniem Ostatnim, Dniem Pańskim i takim znaczeniu 

tego słowa używa św. Jan w Apokalipsie, św. Paweł w Liście do Rzymian,  

 Pierwszym Liście do Koryntian, w Drugim Liście do Tesaloniczan24 (zob. Ap 1,1; 

Rz 2,5; 8,19, 1 Kor 1,7; 2 Tes 1,7). 

W tym samym znaczeniu terminu apokalipsis używa św. Piotr w Pierwszym Liście 

(zob. 1 P 1, 7.13; 4,13)25. Trzykrotnie mówi tu o objawieniu się Jezusa Chrystusa 

(zob. 1 P 1,13; 4, 5.13).  

Z powtórnym przyjściem Chrystusa, z objawieniem się Jego chwały wiąże się 

również sąd żywych i umarłych (zob. 1 P 4,5) oraz wieczna nagroda -„niewiędnący 

wieniec chwały” (1 P 5,4). Wszystkie upomnienia i zachęty św. Piotr na końcu 

pierwszego listu uzasadnia dniem „objawienia się Jego chwały” (1 P 4,13), z którym 

                                                 
23 „Światło na oświeceni pogan i chwałę ludu Twego Izraela” (Łk 2,32). „Temu, który ma moc 
utwierdzić was zgodnie z moją Ewangelią i głoszeniem Jezusa Chrystusa zgodnie z objawieniem 
tajemnicy, ukrytej od dawnych wieków, teraz zaś objawionej przez pisma prorockie i według 
rozporządzenia wiekuistego Boga” (Rz 16,25) „aby Bóg naszego Pana Jezusa Chrystusa, Ojciec 
chwały, dał wam ducha mądrości i objawienia, byście Go lepiej poznali” (Ef 1,17). 
24 „Objawienie Jezusa Chrystusa, które dał Mu Bóg” (Ap 1,1), „A przecież my wiemy, że sąd Boga 
nad tymi, którzy tak postępują jest sprawiedliwy”. Sądzę, że obecnych cierpień nie da się porównać  
z przyszłą chwałą, która ma się w nas objawić” (Rz 2,5; 8,19), „W ten sposób nie brakuje wam 
żadnego daru, lecz jedynie oczekujecie objawienia się Pana naszego Jezusa Chrystusa” (1 Kor 1,7). 
„Natomiast wam cierpiącym, także nam przyniesie ulgę, gdy Pan Jezus z nieba objawi się w otoczeniu 
aniołów Jego mocy” (2 Tes 1,7). 
25 Apokalipsis, w: R. Popowski, Wielki Słownik Grecko - Polski Nowego Testamentu, Warszawa 1995, 
s. 62. Zob., Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, Lublin 2003, s. 832n. 



95 
 

związany jest również sąd, aczkolwiek tematykę sądu rozwija Piotr dopiero  

w drugim swoim liście.  

O Dniu Objawienia się Boga mówił już Stary Testament, określając ten dzień 

jako Dzień Jahwe (Pański), Dzień sądu. W Księgach Starego Testamentu objawienie 

Boga wiąże się z zapowiedzą ostatniego dnia, który będzie kresem historii, końcem 

świata. W Nowym Testamencie „dzień objawienia się” wiąże się z pierwszym 

dniem, początkiem nowego czasu. W Nowym Testamencie, kiedy mówi się o Dniu 

objawienia, kładzie się akcent na Tego, który się objawił (i objawi się w pełni)  

i na konsekwencje dla nas. W sposób szczególny podkreśla się chwałę Boga, Jego 

przyjście w chwale (zob. 1 P 4,13). Natomiast w Starym Testamencie podkreśla się 

najpierw cel wchodzenia Boga w historię. W tej historii poprzez działanie Bóg się 

objawia.  

Starotestamentalne określenie „Dzień Pański” ma swoją kontynuację  

w Nowym Testamencie między innymi w określeniu apokalipsis - objawienie. 

Zapowiedzi Dnia Pańskiego odnajdują swoją eschatologiczną realizację w Dniu 

objawienia.  

Św. Piotr stwierdza, że dziedzictwo niezniszczalne, nienaruszone, 

nieprzemijające jest dla nas zachowane w niebie, a moc Boża strzeże nas przez 

wiarę. To dziedzictwo objawi się na końcu czasów (zob. 1 P 1, 4-5). Tym 

dziedzictwem jest Jezus Chrystus, w którego chwale będziemy mieli udział. Dzień 

przyjścia Chrystusa w chwale będzie dniem definitywnego zwycięstwa nad światem 

i złem.  

W Starym Testamencie mamy także obrazy zwycięstwa Boga, ale to nie jest 

jeszcze zwycięstwo, końcowe eschatologiczne, aczkolwiek pojawiają się zapowiedzi 

takiego zwycięstwa. „Dzień Pański” rozumiany jest w Starym Testamencie jako 

dzień ostatni. Natomiast „Dzień Pański”, objawienie się Chwały Boga, w Nowym 

Testamencie jawi się jako dzień pierwszy, początek nowego życia.  

Przejdziemy teraz do omówienia obrazów „Dnia Pańskiego” w Starym 

Testamencie, a potem w Nowym Testamencie po to, aby wykazać, że objawianie się 

Boga i związane z nim nadzieje w historii Izraela i Kościoła wypełniają się i dążą ku 

ostatecznemu spełnieniu, jak mówi św. Piotr „objawieniu się Jego chwały”  

(1 P 4,13). 



96 
 

 

Dzień Pański w Starym Testamencie 

 „Dzień Pański”, „dzień nawiedzenia”, „dzień objawienia”, czyli wejście Boga  

w dzieje Izraela, był początkowo rozumiany historycznie, a później także (a nawet 

wyłącznie) eschatologicznie.  

„Dzień Jahwe” w najdawniejszych tradycjach Starego Testamentu wydaje się 

mieć charakter teofanii, sprawiającej triumf Izraela i zagładę nieprzyjaciół26.  

W księgach Starego Testamentu, a w sposób szczególny w księgach prorockich 

pojawiają się zapowiedzi zwycięstwa Jahwe, które będzie polegało na definitywnym 

pokonaniu wszystkich nieprzyjaciół Izraela. „Dzień Jahwe” określany jest również 

jako dzień sądu i dzień zbawienia (zob. Za 12, 3-14). Ten dzień będzie dla wrogów 

Izraela dniem kary, sądu i zniszczenia. Natomiast dla Jerozolimy, dla jej 

mieszkańców będzie dniem napełnienia Duchem Świętym (zob. Za 12,8). 

Określenie „dzień Jahwe” w Starym Testamencie jest stosowany na 

określenie ingerencji Boga w losy ludzkie i w bieg dziejów świata, początkowo  

w sensie historycznym, później głównie eschatologicznym. „Dzień Jahwe” 

początkowo oznaczał teofanię, w której Bóg występuje pod postacią wojownika - jej 

skutkiem jest zwycięstwo narodu wybranego i zagłada jego nieprzyjaciół.  

Z czasem dzień Pański zaczął być pojmowany jako dzień sądu i gniewu 

Bożego, skierowanego przeciw Izraelowi, a wywołanego jego nieprawością  

i niewiernością. W tradycji prorockiej, sytuowany w nieokreślonej przyszłości, 

nabiera wymiaru ogólnoludzkiego, a nawet kosmicznego, łącząc się często  

z ostatecznym triumfem Jahwe nad Szatanem i siłami zła. Możemy powiedzieć, że 

treść pojęcia „dzień Jahwe” jest ambiwalentna - dwuznaczna, ponieważ z jednej 

strony ten dzień przynosi sprawiedliwym zbawienie (zob. So 3, 12-17; Za 12,4n.), 

ale grzesznikom nieszczęście (zob. Am 5,18nn). Podobne wątki rozwija literatura 

międzytestamentowa, zwłaszcza apokaliptyka, gdzie „dzień Jahwe” przedstawia się 

wprost jako koniec świata (zob. Dn 9,26; 11,35; 12,12).  

W Nowym Testamencie dzień Pański staje się integralną częścią nowej 

eschatologii. Tę eschatologię określiliśmy we wstępie pracy jako eschatologię 

transcendentalną, jej centralnym punktem jest paruzja. Słowo „paruzja” pochodzi  

z języka greckiego parousia i oznacza obecność, przyjście, przybycie. W teologii 

                                                 
26 L. Stachowiak, Dzień Jahwe, w: EK, t 4, Lublin 1983, s. 590n. 

http://portalwiedzy.onet.pl/68781,,,,stary_testament,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/76323,,,,jahwe,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/69754,,,,szatan,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/62079,,,,nowy_testament,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/56121,,,,eschatologia,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/8118,,,,paruzja,haslo.html


97 
 

chrześcijańskiej termin ten odnosi się do powtórnego przyjścia Chrystusa w chwale, 

na końcu czasów27. 

Chrześcijańska nadzieja na spełnienie Bożego panowania staje się nadzieją na 

przyjście Chrystusa w chwale, na Jego paruzję28. Widzimy więc wyraźnie jak  

z biegiem czasu zmienia się znaczenie i interpretacja określenia „dzień Pański”, 

„dzień objawienia”. Zobaczmy w jaki sposób dzień Pański ujmuje Nowy Testament. 

Wydaje się, że nabiera on bardziej charakteru duchowego. 

 

 Dzień Pański w Nowym Testamencie 

Dzień Jahwe przechodzi w Nowym Testamencie w Dzień Chrystusa. Święty 

Piotr w swoim Pierwszym Liście mówi o „objawieniu się Jezusa Chrystusa”  

(1 P 1,13), o sądzie, który przeprowadzi Jezus Chrystus (zob. 1 P 4,5), o „objawieniu 

się Jego chwały” (1 P 4,13), o objawieniu się Najwyższego Pasterza (1 P 5,4).  

Wraz z przyjściem Jezusa Chrystusa czas przybiera inne wymiary, co jest 

widoczne nawet w złożoności samej terminologii odnoszącej się do czasu. Mówi się 

ciągle o dniu nawiedzenia (zob. 1 P 2, 12), gniewu ( zob. Rz 2,5), sądu (zob. 2 P 2,9), 

o owym dniu (zob. Mt 7,22), o dniu Pańskim (zob. 1 Tes 5,2; 2 Tes 2,2), o dniu Pana 

Jezusa (1 Kor 1,8), o dniu Chrystusa (zob. Flp 1,6.10), o dniu Syna Człowieczego 

(Łk 17,24nn.). Spotyka się również takie słowa jak apokalypsis (zob. 1 Tes 1,7;  

1 P 1, 7.13), epiphaneia (zob. 1 Tm 6,14; Tt 2,13) parousia (zob. Mt 24, 3.27;  

1 Tes 2,19; 2 Tes 2,1; 1 Kor 15,13; Jk 5,7n; 1 J 2,28). Św. Piotr w Pierwszym Liście 

najczęściej używa słowa apokalypsis, które oznacza objawienie się, odsłonięcie  

w odniesieniu do sądu ostatecznego. 

„Dzień Pański” jest w Nowym Testamencie, jak na to już sama terminologia 

wskazuje, jest dniem Chrystusa29. W „dzień Pański”, „dzień nawiedzenia’ 

zatryumfuje w pełni Bóg przez swego Syna, Jezusa Chrystusa. Wszystko wróci do 

dawnego porządku (Dz 1,6; 3,19nn) ze względu na dokonujące się zbawienie  

(zob. 1 P 1,1n), a nasze ciała zostaną przemienione w Jego chwalebne ciało (zob. Flp 

3,20n).  

                                                 
27 A. Jankowski, Eschatologia biblijna Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 25-26. Zob. J. Stępień, 
Teologia św. Pawła, dz. cyt., s. 144-145. 
28 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 26. Zob., Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt.,  
s. 863n. 
29 Dzień Pański, w: Słownik teologii biblijnej, red., K. Romaniuk, Poznań 1990, s. 251. 



98 
 

Wiele przypowieści Jezusa (np. Mt 18,23-35) i innych Jego wypowiedzi  

(np. Mk 10,17-25) wzywało słuchaczy do pokuty i miłości bliźniego, aby w dniu 

sądu uznano ich za godnych królestwa Bożego. W Nowym Testamencie wiele razy 

podkreśla się, że czas sądu i przyjścia Królestwa Bożego (lub Syna Człowieczego) 

jest bliski, i że mogą one nadejść w każdej chwili (zob. 1 Tes 5, 1-3; Jk 5, 8-9;  

1 P 4,5.7.17)30. Pierwsze przyjście to wcielenie, a drugie to paruzja, czyli ostateczne 

ukazanie się Chrystusa na końcu świata, kiedy nastąpi sąd ostateczny31. Paruzja jawi 

się więc jako widzialne, pełne chwały i ostateczne objawienie się Boga i dopełnienie 

wielkanocnej tajemnicy zmartwychwstałego Pana32. Przybycie Chrystusa będzie 

związane z wypełnieniem Bożego planu zbawienia i ujawnienia prawdy dotychczas 

nieznanej33. To przybycie będzie uszczęśliwiające i zbawcze. Ta perspektywa 

paruzji podtrzymuje chrześcijańską nadzieję i pozwala z radością znosić 

prześladowania będące w przekonaniu wiernych antycypacją dnia ostatniego (zob. 1 

P 4,13n)34. Święty Piotr w Pierwszym Liście, mówiąc o powtórnym przyjściu 

Chrystusa, kładzie akcent na objawienie się Jego chwały w całej pełni. Piotr wzywa 

wiernych gminy chrześcijańskiej do trwania w dobrym, do trwania w Chrystusie, 

ponieważ Bóg ich wybrał i powołał, dlatego też nie mogą wracać na dawną drogę 

życia. Celem życia chrześcijan jest upodobnienie się do Chrystusa: „w całym 

postępowaniu stańcie się wy również świętymi na wzór Świętego, który was 

powołał, gdyż jest napisane: Świętymi bądźcie, bo Ja jestem święty” (1 P 1,14).  

                                                

Chrześcijanie zostali odkupieni nie czymś przemijającym, srebrem czy 

złotem, ale drogocenną krwią Chrystusa, jako Baranka bez skazy i zmazy. Dzięki 

Niemu wierzą w Boga, który Go wskrzesił z martwych i obdarzył chwałą”  

(1 P 1, 18-19.21).  

Ciemność, z której zostali wezwani chrześcijanie oraz przedziwne światło,  

w którym żyją i zdążają ku Bogu, stanowią określenie dwóch przeciwstawnych sobie 

sfer: sfery światłości i sfery ciemności. W świecie nieustannie trwa walka między 

tymi sferami (zob. Ef 6,12). 

Bóg przez zmartwychwstanie Chrystusa zrodził chrześcijan „na nowo do 

żywej nadziei”, aby osiągnęli „niezniszczalne dziedzictwo” (zob. 1 P 1,3). Wezwanie 

 
30 Dzień Sądu, w: Encyklopedia biblijna, dz. cyt., s. 225. 
31 M. Rode, Paruzja, w: Mała encyklopedia teologiczna, Warszawa 1989, s. 259. 
32 H. Kung, Życie wieczne?, Kraków 1993, s. 311. 
33 L. Boros, Istnienie wyzwolone, Warszawa 1971, s. 133-134. 
34 Dzień Pański, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 253. 



99 
 

do wiary jest jednocześnie zaproszeniem na drogę światłości 35. Wiara zdąża  

ku określonemu celowi eschatologicznemu: ku zbawieniu duszy, która jest 

rozumiana jako podmiot życia bez końca: „Umiłowani! Proszę, abyście jak obcy  

i przybysze powstrzymywali się od cielesnych pożądań, które walczą przeciwko 

duszy” (1 P 2,11).  

Gmina z Pierwszego Listu św. Piotra przypomina lud izraelski pogrążony w 

niewoli egipskiej a powołany do wyjścia. Powtarza się jakby exodus, którego 

jedynym celem jest życie w Bogu. Autor zachęca wiernych: „Dlatego przepasawszy 

biodra waszego umysłu, [bądźcie] trzeźwi, miejcie doskonałą nadzieję na łaskę, która 

wam przypadnie przy objawieniu Jezusa Chrystusa” (1 P 1,13). 

Wezwanie do świętości rozumie autor listu jako obowiązek wypełniania 

postulatów wypływających ze zjednoczenia z Jezusem Chrystusem. Każdy 

chrześcijanin powinien wprowadzać je w czyn stosownie od sytuacji społecznej  

i okoliczności, w jakich żyje. Nie może zapomnieć, że żyje wśród wrogiego 

Chrystusowi i sobie świata. I w tym świecie jest przybyszem pozbawionym praw 

doczesnych. Na tym właśnie polega paradoks egzystencji chrześcijańskiej,  

iż wierzący nie posiadając praw doczesności, nie mając na ziemi trwałego miasta  

(zob. Hbr 13,14), otrzymują od Boga prawo do dziedzictwa niezniszczalnego i pełną 

przynależność do prawdziwego ludu Bożego36. Dlatego też św. Piotr wzywa: 

„Postępowanie wasze wśród pogan niech będzie dobre, aby przyglądając się dobrym 

uczynkom wychwalali Boga w dniu nawiedzenia za to, czym oczerniają was jako 

złoczyńców” (1 P 2,12).  

Dobre postępowanie chrześcijan jest ich najlepszą apologią. Skutkiem 

dobrego postępowania chrześcijan na oczach pogan będzie to, że oni w dniu 

nawiedzenia będą wychwalali Boga jako sprawcę tego dobra, które oglądali.  

Dla chrześcijan, dzień objawienia się Jego chwały będzie źródłem radości, 

jednak wcześniej muszą uczestniczyć w cierpieniach Chrystusa, które określa Piotr 

jako ogień próby (zob. 1 P 4, 12-13). Dla tych, którzy pełnili dobre czyny będzie 

 to dzień radości i chwały, natomiast dla tych, którzy odwrócili się od Boga, będzie 

to dzień zagłady.  

Źródłem wiedzy Piotra o Jezusie były szczególne łaski. Na pytanie Jezusa: 

„A wy za kogo mnie uważacie? Odpowiedział Szymon Piotr: Ty jesteś Mesjasz, Syn 

                                                 
35 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 515. 
36 Tamże, s. 516. 



100 
 

Boga żywego. Na Jezus mu rzekł: Błogosławiony jesteś Szymonie, synu Jony, 

albowiem nie objawiły ci tego ciało i krew37, lecz Ojciec mój, który jest w niebie” 

(Mt 16, 15-17). Piotr zatem jest szczególnie dobrze poinformowanym źródłem 

tradycji o Jezusie. W Ewangeliach przemienienie Jezusa było związane z przyszłym 

nastaniem królestwa Bożego: „Mówił także do nich: Zaprawdę, powiadam wam: 

Niektórzy z tych, co tu stoją, nie zaznają śmierci, aż ujrzą królestwo Boże 

przychodzące w mocy” (Mk 9,1) i z paruzją Jezusa. Piotr mówiąc o powtórnym 

przyjściu Chrystusa nawiązuje do Mk 13, ten tekst zawiera odpowiedzi Jezusa na 

pytania dotyczące paruzji i końca świata, ze szczególnym uwzględnieniem 

przyszłych nagród i kar38. 

  Starotestamentowe określenie „dzień Jahwe” w Nowym Testamencie 

przechodzi w „Dzień Jezusa Chrystusa”. Jezus jest prawdziwym Władcą świata. Stąd 

też w opisach końca świata, „dnia nawiedzenia”, pojawia się symbolika kosmiczna. 

Jest ona językiem liturgii, ponieważ liturgia zarówno Starego Testamentu jak  

i Nowego Testamentu posługuje się symbolami kosmicznymi39.  

Paruzja stanowi szczyt i dopełnienie liturgii, liturgia zaś jest paruzją. Zatem 

mamy tu nowe znaczenie słowa parousia. Uczestnicząc w liturgii mamy udział  

w wydarzeniu paruzjalnym dziejącym się pośród nas. To wydarzenie jest 

antycypacją objawienia się Jego chwały i naszego uczestnictwa w niej. 

Dla Piotra powtórne przyjście Chrystusa będzie objawieniem się Jego chwały 

(zob. 1 P 4,13), objawieniem się Najwyższego Pasterza (zob. 1 P 5,4). Z powtórnym 

przyjściem Chrystusa związany jest również sąd: „Oni zdadzą sprawę Temu, który 

gotów jest sądzić żywych i umarłych” (1 P 4,5), „kiedy objawi się (...) otrzymacie 

niewiędnący wieniec chwały” (1 P 5,4). 

Dzień objawienia się Chrystusa, Jego chwały w ujęciu św. Piotra będzie 

dniem, w którym zrealizuje się chrześcijańska nadzieja, do której chrześcijanie 

zostali zrodzeni „przez powstanie z martwych Jezusa Chrystusa” (zob. 1 P 1,3). 

„Dzień objawienia się” to dzień, w którym chrześcijanie ujrzą chwałę Chrystusa  

w pełni oraz jej doświadczą (zob. 1 P 1,7) i w ten sposób osiągną cel swojej wiary, 

czyli zbawienie (zob. 1 P 1,9). Dlatego też Piotr zachęca wiernych do trwania  

                                                 
37 Piotr nie doszedł do tej prawdy drogą poznania naturalnego, lecz pozanaturalnego; tę prawdę 
objawił mu Bóg. 
38 Katolicki komentarz biblijny, dz. cyt., s. 1516.  
39 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, Poznań 1984, s. 222. 



101 
 

w nadziei i do czynnego oczekiwania na dzień objawienia się Jego chwały. Nagroda 

jest warta takiego oczekiwania i przygotowania: 

 

„Wy, choć nie widzieliście, miłujecie Go; wy w Niego teraz, choć nie widzicie, przecież 

wierzycie, a ucieszycie się radością niewymowną i pełną chwały wtedy, gdy osiągniecie cel 

waszej wiary - zbawienie dusz” (1 P 1, 8-9). 

 

Dla tych, którzy w ziemskim życiu nieustannie dążyli do świętości (zob. 1 P 1,15), 

dzień „objawienia się Jego chwały” będzie dniem radości, dniem wejścia do Jego 

chwały. Św. Piotr w Pierwszym Liście zachęca wiernych do kroczenia drogą 

świętości, ponieważ nadzieja, do której zostali zrodzeni przez Jezusa Chrystusa,  

w sposób szczególny ich motywuje. 

Dzień Pański, czyli objawianie się chwały Boga, dokonuje się w historii 

stopniowo. Bóg objawia się coraz pełniej człowiekowi. W dniu objawienia się Boga 

w chwale człowiek będzie mógł doświadczyć pełni chwały Boga i uczestniczyć  

w niej. Udział w chwale samego Boga jest naszym dziedzictwem, naszym 

przeznaczeniem. 

Przejdziemy teraz do kolejnego paragrafu i spróbujemy przyjrzeć się, w jaki 

sposób, na przestrzeni Starego i Nowego Testamentu, było rozumiane „dziedzictwo”,  

 „błogosławieństwo”, którego źródłem jest Bóg. 



102 
 

 

3. Dziedzictwo błogosławieństwa 
 

Cała motywacja dobrego postępowania moralnego w Pierwszym Liście  

św. Piotra opiera się na nadziei nagrody w czasach ostatecznych. Piotr stwierdza, że 

nadzieja chrześcijan skierowana jest na „dziedzictwo”, określone jako 

„niezniszczalne, niepokalane i niewiędnące” (1 P 1,4). Dziedzictwo to jest 

zachowane dla chrześcijan w niebie, a więc zabezpieczone przez Boga i na pewno 

nie ulegnie zniszczeniu. Nowe narodzenie chrześcijan jest więc rozpoczęciem 

dynamizmu wzrostu i dojrzewania w kierunku celu ostatecznego, który jest 

określony jako dziedzictwo, zbawienie40, ale również jako błogosławieństwo  

(zob. 1 P 3,9). Błogosławieństwo jest darem, który dotyczy samego życia i jego 

tajemnicy. Błogosławieństwo oznacza dar stwórczy i ożywiający41. Całe dzieje 

Izraela - to dzieje błogosławieństwa przyrzeczonego Abrahamowi (zob. Rdz 12,3),  

a jeszcze wcześniej błogosławieństwa pierwszych rodziców: „Bóg im błogosławił, 

mówiąc do nich: bądźcie płodni i rozmnażajcie się, abyście zaludnili ziemię  

i uczynili ją sobie poddaną” (Rdz 1,28). To błogosławieństwo zostało po raz drugi 

wypowiedziane i zapowiedziane po grzechu nieposłuszeństwa Adama i Ewy  

i połączone ze zwycięstwem: „Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie a niewiastę, 

pomiędzy potomstwo twoje a potomstwo jej: ono ugodzi cię w głowę, a Ty ugodzisz 

je w piętę” (Rdz 3,15). W protoewangelii, czyli zapowiedzi Dobrej Nowiny, Nowy 

Testament upatruje aluzję do Mesjasza, Potomka Niewiasty - Maryi, która nie znała 

męża (zob. Łk 1,34). W końcu błogosławieństwo to dane zostało światu w Jezusie 

Chrystusie, który jest „błogosławionym owocem” „błogosławionego łona” Maryi 

(zob. Łk 1,42). Jezus Chrystus jest naszym błogosławieństwem, jest naszym 

dziedzictwem. Chrześcijanie są zatem spadkobiercami błogosławieństwa Starego 

Testamentu (zob. Ps 34, 13-17; Rdz 27,29; 49, 25-26).  

Przymierze z Bogiem nie tylko oddzieliło Izraela od innych, lecz także 

stawiało wymagania etyczne (zob. Kpł 11,44; 19,2; 20,7). Tak również przyjęcie 

Ewangelii przez wiarę niesie ze sobą wymagania. Więź między chrześcijaninem  

a Bogiem nie może być pretekstem do nieodpowiedniego postępowania - wręcz 

                                                 
40 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 8-9. 
41 Błogosławieństwo, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 79. 



103 
 

przeciwnie, zobowiązuje do życia na wzór Jezusa Chrystusa, do życia w miłości  

i stałego wzrastania w dobru. Św. Paweł w Liście do Rzymian podkreśla, że Bóg 

patrzy przede wszystkim na ludzkie czyny, bo one są wyrazem wnętrza człowieka: 

„Chwała zaś, cześć i pokój spotka każdego, kto czyni dobrze - najpierw Żyda,  

a potem Greka. Albowiem u Boga nie ma względu na osobę” (Rz 2, 10-11).  

Tę prawdę podkreśla również św. Piotr w Dziejach Apostolskich: „Przekonuję się, że 

Bóg naprawdę nie ma względu na osoby. Ale w każdym narodzie miły jest Mu ten, 

kto się Go boi i postępuje sprawiedliwie” (Dz 10,34)42.  

W wersecie (1 P 2,9) tytuły Izraela ze Starego Testamentu są przeniesione na 

Lud Boży Nowego Testamentu odkupiony „drogocenną krwią Chrystusa jako 

Baranka bez skazy i zmazy” (1 P 1,19), co podkreśla szczególną jego godność. 

Pierwszy pochodzi z Iz 43, 20-21: „Sławić Mnie będą zwierzęta polne, szakale  

i strusie, gdyż na pustyni dostarczę wody i rzek na pustkowiu, aby napoić mój lud 

wybrany. Lud ten, który sobie utworzyłem, opowiadać będzie moją chwałę”.  

Fundamentem tej godności jest Boży wybór: „którzy wybrani zostali według 

tego, co przewidział Bóg Ojciec” (zob. 1 P 1,1; 1 P 5,13).  

Drugi tytuł: „Królewskie kapłaństwo”: „Lecz wy będziecie Mi królestwem 

kapłanów i ludem świętym. Takie to słowa powiedz Izraelitom” (zob. Wj 19,6;  

Ap 1,6; 5,10).  

Trzeci tytuł „naród święty” zaczerpnięty jest z Wj 19,6: „Lecz wy będziecie 

Mi królestwem kapłanów i ludem świętym. Takie to słowa powiedz Izraelitom”. 

Izrael był święty, wybrany i umiłowany przez Boga (Pwt 7, 6-9), dotyczy to również 

nowego ludu Bożego43, o którym Piotr mówi: „naród święty, lud, który jest 

szczególną własnością Boga” (1 P 2,9).  

Boże wybranie uwidoczniło się w Zmartwychwstaniu Jezusa, dlatego jest On 

nazwany żywym kamieniem (1 P 2,4). Od Niego wszyscy wierzący otrzymują życie 

i upodabniając się do Chrystusa również stają się kapłaństwem i ludem wybranym.  

Celem powszechnego kapłaństwa jest składanie duchowych ofiar Bogu, które 

polegają na oddaniu Bogu całego życia, tak jak uczynił to Chrystus. Są one duchowe, 

bo uświęcane działaniem Ducha Świętego. 

Św. Piotr w swoich listach, a w sposób szczególny w Pierwszym Liście 

podaje wskazówki i przypomina, że aby „odziedziczyć błogosławieństwo” 

                                                 
42 Katolicki komentarz biblijny, dz. cyt., s. 1507. 
43 Tamże, s. 1508. 



104 
 

chrześcijanie są zobowiązani do odrzucenia wszelkiego zła, fałszu i obłudy, zawiści  

i wszelkich obmów, ponieważ - skosztowali „jak dobry jest Pan!” (1 P 2, 1.3). 

Inaczej mówiąc, doświadczyli Jego opieki bardzo wyraźnie. Pokazuje to historia 

narodu wybranego. Gmina z Pierwszego Listu św. Piotra przypomina lud izraelski 

pogrążony w niewoli egipskiej, a powołany do wyjścia. Powtarza się jakby exodus, 

którego jedynym celem jest życie w Bogu. Dlatego autor zachęca wiernych:  

„tak więc, przepasawszy biodra waszego umysłu i trzeźwi miejcie doskonałą 

nadzieję na łaskę, która wam przypadnie przy objawieniu Jezusa Chrystusa”  

(1 P 1,13).  

Chrześcijanin nie powinien uciekać od otaczającej rzeczywistości, lecz w niej 

żyć. Powinien dokonać wewnętrznej przemiany. Exodus gminy polega na obraniu 

życia w Bogu. Gmina przyjęła Chrystusa w wierze i miłości choć Go nie widziała 

(zob. 1 P 1,8). Z tej miłości Chrystusa rodzą się zobowiązania etyczne, proste, ale 

stanowcze44.  

Św. Piotr zachęca wiernych, aby powstrzymywali się od zmysłowych żądz, 

które przeciwstawiają się duszy, ponieważ tu na ziemi są tylko przybyszami, 

wygnańcami (zob. 1 P 2,11). Ta walka nie powinna ustać do końca życia - „resztę 

czasu w ciele” wierni powinni już przeżyć w pełnieniu woli Bożej, a nie żyć na 

sposób pogan (zob. 1 P 4,2n)45. Chrześcijanie dla pogan, Żydów, dla środowiska  

w którym żyją, powinni być wzorem i zachowywać się „nienagannie” (1 P 2,12).  

Sposób życia chrześcijan, według św. Piotra, powinien stać się impulsem  

do zmiany życia, zmiany myślenia i postępowania dla tych, którzy jeszcze nie 

uwierzyli w Chrystusa. 

Osobista postawa wierzących kształtuje się przede wszystkim poprzez 

budowanie więzi z Chrystusem, powinna wpływać również na kształtowanie się 

postaw tych, którzy są daleko od Chrystusa.  

Zatem, kiedy św. Piotr podkreśla w postawie chrześcijan czujność, 

cierpliwość, wytrwałość, posłuszeństwo (zob. 1 P 1, 14.22; 2, 12.15.21; 3, 7.9;  

4, 7-8; 5,8) wskazuje na źródło tych cech - Jezusa Chrystusa (zob. 1 P 4,1). Te cechy 

upodabniają wierzących do Chrystusa. 

Możemy więc powiedzieć, że życie gminy chrześcijańskiej staje się dla 

innych propozycją tworzenia szczególnych więzi z Chrystusem. Nie tyle słowa,  

                                                 
44 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 143. 
45 Tamże. 



105 
 

co relacja z Jezusem uwidaczniająca się w postawie zewnętrznej chrześcijan, 

motywuje innych do zmiany życia i do przylgnięcia do Chrystusa. 

Taka postawa, z jednej strony „zmusza do milczenia niewiedzę głupich ludzi” 

(1 P 2,15), natomiast z drugiej wskazuje na wiarygodność, prawdziwość wiary 

chrześcijan i może stać się dla innych istotnym motywem do nawrócenia: „aby ci, 

którzy was oczerniają jako złoczyńców, patrząc na wasze dobre czyny, mogli 

chwalić Boga w dniu nawiedzenia” (1 P 2, 12). 

Zatem misja wiernych ma polegać na ujawnieniu w swoim życiu osobistym  

i wspólnotowym życia przykładnego, zakotwiczonego w miłości Chrystusa. Ale na 

tym nie koniec, gdyż oprócz dobrych czynów osobistych autor wymaga prawego 

postępowania wobec pogan (zob. 1 P 2,13n; 15,20; 3, 6.17).  

Główną motywację tych postulatów można zauważyć w 1 P 2,13: „Bądźcie 

poddani każdemu ludzkiemu stworzeniu ze względu na Pana”. Tym Panem jest Jezus 

Chrystus. Ci, którzy chcą odziedziczyć błogosławieństwo, ze względu na Pana 

powinni również podporządkować się każdej władzy ustanowionej przez ludzi  

(zob. 1 P 2, 13.18).  

„Podporządkować się” w Pierwszym Liście św. Piotra, znaczy więc 

dostosować się do aktualnych form i uwarunkowań społecznych, z tym, że nie wolno 

ani na chwilę utracić swej godności chrześcijańskiej. „Pan” bowiem staje się nie 

tylko motywem prawego postępowania chrześcijanina w społeczeństwie, lecz także 

wzorem46: „Chrystus za was cierpiał i zostawił wam przykład, abyście szli Jego 

śladami” (1 P 2,21). „Skoro więc Chrystus cierpiał w ciele, również i wy przyjmijcie 

tę samą postawę ducha” (1 P 4,1). Uświęcenie zdobyte i utrwalone przez 

posłuszeństwo wymaga sprawdzania go w życiu chrześcijańskim. Sprawdzianem 

tym jest przede wszystkim miłość bratnia. Jest ona jeszcze czymś o wiele większym, 

bo celem całego chrześcijańskiego dążenia ku prawdzie, ku pełnemu 

chrześcijańskiemu objawieniu wprowadzonemu w czyn. Dlatego też miłość 

chrześcijańska powinna być nieobłudna, czyli stanowić autentyczny wyraz 

wewnętrznego usposobienia i dążenia chrześcijanina. Miłość musi być również 

gorąca, czyli angażować się bez reszty i zastrzeżeń w sprawy bliźniego. Wreszcie 

miłość winna pochodzić z czystego serca, nie zaś tylko z czystych ludzkich form, 

uprzejmości, czy poczucia wspólnoty międzyludzkiej. Do takiej miłości dawny 

                                                 
46 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 144. 



106 
 

człowiek nie jest zdolny, ale tylko ten, kto pochodzi z niezniszczalnego nasienia, 

którym jest słowo życia. Słowo Boga, podobnie jak nasienie w porządku naturalnym, 

ma moc rozwijania nowego życia - i to nieprzemijalnego, dlatego jest nazywane 

słowem życia (zob. Flp 2,16), łaski ( zob. Dz 14,3) i zbawienia (zob. Dz 13,26)47. 

Dlatego też wielokrotnie w listach święty Piotr wzywa do wzajemnej miłości 

i szacunku: „jako słudzy Boga okazujcie wszystkim szacunek. Miłujcie braci! Bójcie 

się Boga i szanujcie króla!” (1 P 2, 16-17), „wytrwale miłujcie się nawzajem,  

bo miłość zakrywa wiele grzechów” (1 P 4,8). W naśladowaniu Chrystusa 

chrześcijanie powinni kierować się dojrzałą rozwagą, otwartością na drugiego 

człowieka, a przede wszystkim miłością, która „potrafi zakrywać wiele grzechów”. 

Bóg swoją miłością zakrywa czyli przebacza nasze grzechy. Nasza miłość do innych 

pomaga nam im przebaczać, a więc zakrywać ich przewinienia wobec nas.  

Wierzący w Chrystusa w stosunku do niewierzących powinni być miłosierni  

i pokorni. Pierwsza z tych zalet odnosi się do postępowania, druga do wewnętrznego 

usposobienia wiernych do pogan, nakazuje ona, aby wierni nie pysznili się z tego,  

że są przedmiotem wyboru Boga. Piotr uzasadnia swoje polecenie nadprzyrodzonym 

powołaniem wiernych. Słowa tego uzasadnienia: „do tego bowiem jesteście 

powołani” (1 P 2,21) odnoszą się zarówno do słów, do polecenia: „błogosławcie”  

(1 P 3,9), jak i do następnej obietnicy: „abyście odziedziczyli błogosławieństwo”, 

przy czym w tym drugim wypadku błogosławieństwo oznacza szczęście w niebie.  

I dalej święty Piotr wzywa: „Bądźcie jednomyślni pełni współczucia! Kochajcie, 

bądźcie miłosierni i pokorni! Nie odpłacajcie złem za zło, ani obelgą za obelgę”  

(1 P 3,8). „Nie oddawajcie złem za zło, ani złorzeczeniem za złorzeczenie! 

Przeciwnie zaś, błogosławcie! Do tego bowiem jesteście powołani, abyście 

odziedziczyli błogosławieństwo” (1 P 3,9).  

Nawet jeśli chrześcijanie spotykają przykrości ze strony niewierzących, winni 

przyjąć je w duchu cierpliwości i nadziei. Właśnie w ten sposób staną się 

naśladowcami Chrystusa, który nawet w czasie męki nie odgrażał się 

prześladowcom. Taka postawa Chrystusa jest wzorem dla chrześcijan; tylko takie 

znoszenie cierpień zasługuje na łaskę u Boga. Pójść śladami Chrystusa znaczy oddać 

się całkowicie Bogu w każdej sytuacji życiowej, tak jak to uczynił Chrystus.  

A ponieważ nastąpiła już sanacja - uzdrowienie - we krwi Chrystusa, nie powinno 

                                                 
47 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 513. 



107 
 

już być powrotu do przyszłości: „Zostaliście bowiem uzdrowieni przez Jego rany! 

Byliście jak zabłąkane owce, ale nawróciliście się do waszego Pasterza i Stróża 

waszych dusz” (1 P 2, 24-25). Święty Piotr w swoim liście zachęca również do 

gościnności (zob. 1 P 4,9) i do wzajemnej służby: „służcie sobie nawzajem zgodnie  

z darem, jaki każdy z was otrzymał” (1 P 4,10). W swoim liście podkreśla znaczenie 

posłuszeństwa: „żony niech się będą poddane swoim mężom” (1 P 3,1), „Podobnie 

mężowie we wspólnym pożyciu liczcie się rozumnie ze słabszym ciałem kobiecym” 

(1 P 3,7), „również i wy młodsi, bądźcie posłuszni starszym” (1 P 5,5). Święty Piotr 

zachęca do szacunku wobec osób, które są za nas odpowiedzialne (zob. 1 P 2,18). 

Nakaz „bądźcie poddani” ma na uwadze nie tyle poniżające poddaństwo,  

ile zadbanie o należyty ład i porządek w danej instytucji, większej czy mniejszej48.  

Droga świętości jest drogą braterskiej miłości, cechą charakterystyczną 

nowego życia, do którego zostali odrodzeni, życia podtrzymywanego przez trwałe 

słowo dobrej nowiny (zob. Iz 40,6-8)49. Postawą dobrego postępowania jest „czyste 

sumienie” (1 P 3,16). Chrześcijanie zobowiązani są do zachowania czystego 

sumienia. Chrześcijanie muszą zbliżyć się do Chrystusa, żeby zostać wbudowanymi 

- jako żywe kamienie – w duchową świątynię założoną na Nim (zob. Ef 2, 20-22;  

Mt 21,42n.)50. Tego zobowiązania nie podejmują tylko o własnych siłach, lecz łaska 

chrztu świętego, sam Bóg staje się dla nich pomocą. Rozsądek i trzeźwość są 

warunkiem modlitwy (zob. 1 P 4,7). Dzięki mocnej wierze chrześcijanie będą  

w stanie przeciwstawiać się złemu (zob. 1 P 5, 8-9). 

Św. Piotr również swoje pouczenia moralne kieruje do tych, którym 

powierzona jest władza, do prezbiterów: „Paście Boże stado, które jest przy was 

zgodnie w wolą Bożą - z oddaniem” (1 P 5,3), „Nie nadużywajcie władzy nad 

powierzonymi wam ludźmi, lecz stańcie się wzorem dla owczarni” (1 P 5,3). 

 Wiele razy św. Piotr zachęca to znoszenia cierpień dla Chrystusa  

(zob. 1 P 4, 14.19). Wiara chrześcijańska stawia żądania świętości, miłości oraz 

ściślejszej więzi z Chrystusem (zob. 1 P 1, 13-2.10).  

W całym tym fragmencie widoczna jest typologia exodusu: „Głoście więc dzieła 

Tego, który was wezwał z ciemności do swego przedziwnego światła!” (1 P 2, 9). 

Exodus gminy chrześcijańskiej polega na przechodzeniu ze sfery „ciała” do sfery 

                                                 
48 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 144. 
49 W. Harrington, Klucz do Biblii, dz. cyt., s. 515. 
50 Tamże, s. 516. 



108 
 

ducha. To przejście dokonuje się między innymi poprzez gotowość, trzeźwość  

(zob. 1 P 1,13), oczyszczenie dusz (zob. 1 P 1,22), odrzucenie zła (zob. 1 P 2,1).  

Tak, jak niegdyś Izrael doświadczył Bożego miłosierdzia w uwolnieniu  

w niewoli egipskiej, tak teraz gmina chrześcijańska została ogarnięta Bożym 

miłosierdziem, czyli troskliwą miłością Boga (zob. 1 P 2,10), dlatego też może 

dokonywać się w niej proces upodabniania się do Chrystusa (zob. 1 P 2,4). 

Oczywiście nie jest rzeczą łatwą, żyjąc w pogańskim środowisku, wzrastać  

w Chrystusie. Dlatego też chrześcijanie muszą przede wszystkim oprzeć swe serca  

w pełni na żywej nadziei. Muszą prowadzić swe życie w wierze i nadziei - w Bogu, 

który wzbudził Jezusa Chrystusa z martwych (zob. 1 P 1, 13-21)51.  

Cała egzystencja chrześcijańska jest więc jakby ruchem, dążeniem  

w kierunku pełni niebiańskiej i eschatologicznej. Samo zbawienie jest już „gotowe” 

(zob. 1 P 1,5) - jakby czeka na chrześcijanina. Ono już istnieje, ale jest ukryte  

i dlatego jest „gotowe objawić się w czasie ostatecznym” (1 P 1,5)52. Postępowanie 

chrześcijan wynika z ich powołania (zob. 1 P 2,9). Powołanie z kolei zobowiązuje do 

świadectwa: „głoście więc dzieła tego, który was wezwał z ciemności do swego 

przedziwnego światła!” (1 P 2,9). W trwaniu przy Chrystusie pomimo życiowych 

trudności pomaga nadzieja pełna ufności: „dziedzictwo niezniszczalne, 

nienaruszalnei nieprzemijające” (1 P 1,4), „jest zapewnione w niebie” (1 P 1,4). 

Tym dziedzictwem niezniszczalnym jest życie wieczne. Tym słowem była 

określana Ziemia Święta dla wybranego narodu: „Pan nakazał tobie, panu naszemu, 

dać Izraelitom losem kraj w dziedzictwo” (Lb 36,2). „Bo jeszcze nie przyszliście 

teraz do miejsca stałego pobytu, do własności, którą wam daje Pan, Bóg wasz”  

(Pwt 12,9), „Dlatego powiedziałem wam: wy posiądziecie ich ziemię, Ja sam daję 

wam ją w dziedzictwo, ziemię opływającą w mleko i miód. Ja jestem Pan, Bóg wasz, 

który oddzieliłem was od innych narodów” (Kpł 20,24). 

Jezus Chrystus w czasie swojego życia ustanowił zasady uczestnictwa  

w królestwie Bożym, które jest naszym dziedzictwem. Należą do nich między 

innymi błogosławieństwa. Jezus jest wzorem ich wypełniania. Kiedy chrześcijanie 

Go naśladują, stają się błogosławieni, szczęśliwi. Bo są otoczeni szczególną troską 

Boga, który umacnia, pociesza, udziela miłosierdzia i wzywa do siebie. 

„Błogosławieni cisi, albowiem oni na własność posiądą ziemię” (Mt 5,5), 

                                                 
51 W. Harrington, Klucz do Biblii, dz. cyt., s. 515. 
52 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 10. 



109 
 

„Błogosławieni, którzy cierpią prześladowanie dla sprawiedliwości, albowiem do 

nich należy królestwo niebieskie” (Mt 5,10); być błogosławionym, posiąść 

błogosławieństwo, to według Nowego Testamentu uczestniczyć w dobrach 

nadprzyrodzonych, które niesie ze sobą Królestwo Boże i udział w Nim poprzez 

związanie już tu na ziemi z osobą Jezusa Chrystusa.  

Święty Piotr na określenie dziedzictwa używa w listach zwrotów: „wieczne 

królestwa Pana naszego i Zbawcy, Jezusa Chrystusa” (1 P 1,11), „niewiędnący 

wieniec chwały” (1 P 5,4) „wieczna chwała w Chrystusie” (1 P 5, 10). Ten 

eschatologiczny dar w jeszcze innym miejscu nazwany jest łaską, a więc darem 

Bożym: „miejcie doskonałą nadzieję na łaskę, która wam przypadnie przy 

objawieniu się Jezusa Chrystusa” (1 P 1,13)53. 

Chrześcijanie stają się więc dziedzicami błogosławieństwa poprzez 

„zrodzenie na nowo przez Boga Ojca” (1 P 1,3). Źródłem i podstawą tego zrodzenia 

jest Zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa. Chrześcijanie stają się dziedzicami na 

mocy zmartwychwstania Chrystusa i dzięki osobistemu zaangażowaniu, które 

wyraża się w naśladowaniu Jezusa. Błogosławieństwem, do którego powołani są 

chrześcijanie jest życie wieczne, czyli udział w chwale z Chrystusem i ze świętymi 

(zob. Dz 20,32; Rz 8, 17). 

 
Aby uczestniczyć w chwale z Chrystusem trzeba również z Nim cierpieć: „skoro wspólnie  

z Nim cierpimy po to, by też wspólnie mieć udział w chwale” (Rz 8,17). 

 

Św. Piotr ujmuje tę postawę konkretnym stwierdzeniem: „Do tego bowiem 

jesteście powołani. Chrystus przecież również cierpiał za was i zostawił wam wzór, 

abyście szli za Nim Jego śladami” (1 P 2,21), potem jeszcze dodaje, że im bardziej 

chrześcijanie stają się uczestnikami cierpień Chrystusa, tym bardziej będą się 

radować, kiedy się objawi w chwale. Cierpieć z Chrystusem, to być błogosławionym 

czyli szczęśliwym. Duch, który spoczywa na chrześcijanach, jest potwierdzeniem 

tego błogosławieństwa (zob. 1 P 4,13).  

Wierni powinni więc nieustannie szukać łączności z Chrystusem, która 

miedzy innymi objawia się w pielęgnowaniu w sobie świętości i pobożności,  

w znoszeniu cierpień. W tym życiu, na ziemi, pośród nieprzychylnej chrześcijanom 

społeczności, wierni nie są pozostawieni sami sobie, ponieważ Duch chwały, Boży 
                                                 
53 S. Hałas, Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina, dz. cyt., s. 10. 



110 
 

Duch na nich spoczywa (zob. 1 P 4,13) i jest zadatkiem naszego dziedzictwa, jest 

poręczycielem, tak mówi o Nim św. Paweł w Liście do Efezjan: zostaliście 

naznaczeni pieczęcią, Świętym Duchem obietnicy. Duchem, który jest 

Poręczycielem naszego dziedzictwa (zob. Ef 1, 13-14).  

Duch Święty działając w człowieku ochrzczonym, nieustannie potwierdza 

Boże obietnice, spełnione w Jezusie Chrystusie. Największą z nich jest odkupienie  

i dar życia wiecznego. Wierzący są więc prowadzeni do Boga przez Ducha 

Świętego.  

Życie wieczne - niebieskie dziedzictwo, jako duchowe najwyższe dobro, 

określa Św. Piotr trzema negatywnymi przymiotnikami: „do dziedzictwa 

niezniszczalnego i niepokalanego, i niewiędnącego, które jest zachowane dla was  

w niebie” (1 P 1,4). Tymi przymiotnikami Piotr uwydatnia jego trwałość. Wspólne 

działanie Boga i samych wiernych dąży do zbawienia tych ostatnich. Zbawienie to 

jest gotowe, a tylko trzeba jeszcze czekać na nadejście czasu ostatecznego, aby 

mogło dojść do skutku. Mówiąc o tym, że zbawienie jest gotowe, św. Piotr mógł  

w czytelnikach wywołać współczesne wyobrażenia o niebie, wedle których są tam 

przygotowane dla wiernych szaty, trony i korony54. Takie obrazy możemy odnaleźć 

w Apokalipsie św. Jana (zob. Ap 7,14; 12,1; 19, 19,14).  

Wnioskiem z pewności otrzymania niebieskiego dziedzictwa jest zachęta do 

radości: „dlatego cieszcie się już teraz, nawet jeśli musicie odczuwać smutek  

z powodu różnych doświadczeń” (1 P 1,6). Jeżeli chrześcijan spotykają cierpienia  

i różnego rodzaju trudne doświadczenia, to nie jest niczym nadzwyczajnym ani 

dziwnym; jest to konsekwencja ich zjednoczenia z Chrystusem. 

  Cierpienie pozwala na podporządkowanie ciała duchowi: „Jest zaś rzeczą 

wiadomą, jakie uczynki rodzą się z ciała: nierząd, nieczystość, wyuzdanie”  

(Ga 5,19). Uczestnictwo w męce Chrystusa pociąga za sobą uczestnictwo w chwale 

zmartwychwstania. Jezus już przebywa w chwale, natomiast dla chrześcijan ten stan 

jest przedmiotem eschatologicznego oczekiwania, żywej eschatologicznej nadziei55. 

Zatem uczestnictwo w cierpieniach Chrystusa warunkuje współuczestnictwo 

w Jego chwale: „Jak bowiem obfitują w nas cierpienia Chrystusa, tak też wielkiej 

doznajemy przez Chrystusa pociechy” (2 Kor 1,5), „Niewielkie bowiem utrapienia 

naszego obecnego czasu gotują bezmiar chwały przyszłego wieku” (2 Kor 4,17). 

                                                 
54 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 179. 
55 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 530. 



111 
 

Cierpienie w imię Chrystusa stanowi czynnik łączący doczesność z przyszłością 

eschatologiczną56. Wezwanie „cieszcie się” odnosi się do czasu teraźniejszego. 

Doświadczenia, które są udziałem chrześcijan mają dla nich bardzo wielkie 

pozytywne znaczenie. Przez nie bowiem okaże się prawdziwa wartość ich wiary, 

którą św. Piotr porównuje do złota (zob. 1 P 1,7). Choć to niebieskie dziedzictwo jest 

obiektem nadziei (zob. 1 P 1, 3-5), pozyskuje się je przez wiarę; nawet pośród 

ciężkich doświadczeń tego rodzaju wiara i nadzieja są źródłem chrześcijańskiej 

radości. Postawa wiary chrześcijan i obiekt ich nadziei jest jeden: Jezus Chrystus. 

Choć Go nie widzieli, miłują Go - ich wiara w Niego jest źródłem „radości 

niewysłowionej i wspaniałej”, stanowi bowiem gwarancję zbawienia ( 1 P 1, 6-9)57. 

Dramatyczna sytuacja świata, który „leży w mocy złego” (1 J 5,19), sprawia, 

że życie człowieka jest wielką walką: w ciągu całej historii ludzkiej toczy się ciężka 

walka przeciw mocom ciemności; walka ta rozpoczęta na początku świata trwać 

będzie do ostatniego dnia, według słowa Pana. Wplątany w nią człowiek musi się 

trudzić, aby trwać w dobrym, i nie będzie mu dane bez wielkiej pracy oraz pomocy 

łaski Bożej osiągnąć jedność w sobie samym58. Od wniebowstąpienia zamysł Boży 

wchodzi w swoje spełnienie. Jesteśmy już w „ostatniej godzinie” (1 J 2,18). 

„Ostatnia godzina”, „godzina” nie ma znaczenia chronologicznego, jest określeniem 

pewnego stanu duchowego, pewnej wewnętrznej bliskości końca59. Tą bliskość 

końca św. Piotr wyraża w słowach: „nadchodzi już koniec wszystkiego” (1 P 4,7). 

Przed przyjściem Chrystusa Kościół ma przejść końcową próbę, która zachwieje 

wiarą wielu wierzących: „Powiadam wam, że prędko weźmie ich w obronę. Czy 

jednak Syn Człowieczy znajdzie wiarę na ziemi, gdy przyjdzie?” (zob. Łk 18,8;  

Mt 24, 12).  

Okres prześladowania jest czasem próby dla chrześcijan. Muszą oni zawsze 

czuwać: „Czuwajcie więc, bo nie wiecie, w którym dniu Pan wasz przyjdzie”  

(Mt 24,42). „Wszystkich zaś koniec jest bliski” (1 P 4,7). Przeciwnik Boga znany 

dobrze ze Starego Testamentu: „Potem [Pan] ukazał mi arcykapłana Jozuego, który 

stał przed aniołem Pańskim, a po jego prawicy stał szatan oskarżając go” (Za 3,1). 

Szatan z pełną siłą i dynamiką działa w sferze doczesności gotowy prowadzić do 

zguby wszystkich. Bezwzględność z jaką szatan to czyni, porównuje św. Piotr  
                                                 
56 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 528. 
57 W. Harrington, Klucz do Biblii, dz. cyt., s. 515. 
58 KDK 37. 
59 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, dz. cyt., s. 216. 



112 
 

do krwiożerczości lwa, a zgubę eschatologiczną - do pożarcia przez drapieżnika:  

„Wasz przeciwnik diabeł, krąży jak ryczący lew i szuka kogo pożreć” (1 P 5,8)60. 

Prześladowanie, które towarzyszy Kościołowi w jego pielgrzymce przez ziemię, jest 

dla niego okazją do składania świadectwa (zob. Łk 21,12). 

Jezus zapowiedział w swoim przepowiadaniu sąd, który nastąpi w dniu 

ostatecznym. Zostanie wtedy ujawnione postępowanie każdego człowieka  

(zob. Mt 12, 38-40) i wyjdą na jaw tajemnice serc (zob. Łk 12, 1-3; Rz 2,16;  

1 Kor 4,5). Postawa wobec bliźniego objawi przyjęcie lub odrzucenie łaski i miłości 

Bożej (zob. Mt 5,22). Jezus powie w dniu ostatecznym: „Wszystko, co zrobiliście dla 

jednego z tych najmniejszych moich braci, zrobiliście dla Mnie” (Mt 25,40)61. 

Całe życie chrześcijańskie nie może ograniczać się do postawy obronnej; 

winno jej towarzyszyć pogłębiające się poznanie Jezusa Chrystusa i pomnażająca się 

Jego łaska, którą rozumiemy jako pełne miłości ustosunkowanie się Boga do 

człowieka, które przejawia się szczególnie w odpuszczeniu grzechów62. 

Odziedziczyć błogosławieństwo to otworzyć się na działanie Boga. 

Otwierając się na Boga jednocześnie otwieramy się na drugiego człowieka,  

a w sposób szczególny na nieprzyjaciół: „Miłujcie waszych nieprzyjaciół i módlcie 

się za tych, którzy was prześladują; tak będziecie synami Ojca waszego”  

(Mt 5, 44-45). Tak postawa chrześcijan odróżnia ich od innych. Chrześcijanie zostali 

wykupieni od złego postępowania odziedziczonego po przodkach, drogocenną krwią 

Chrystusa (zob. 1 P 1, 18-20).  

Wierzący zostali powołani do tego, aby odziedziczyć błogosławieństwo, czyli 

wieczne szczęście. Fundamentem tego szczęścia jest Jezus Chrystus, Jego męka 

śmierć i Zmartwychwstanie. W czasie ziemskiej działalności Jezus ożywiał w tych 

którzy Go słuchali nadzieję:  

  
„Błogosławieni, którzy cierpią prześladowanie dla sprawiedliwości, albowiem do nich należy 

królestwo niebieskie. Błogosławieni jesteście, gdy [ludzie] wam urągają i prześladują was,  

i gdy z mego powodu mówią kłamliwie wszystko złe na was. Cieszcie się i radujcie, 

albowiem wasza nagroda wielka jest w niebie. Tak bowiem prześladowali proroków, którzy 

byli przed wami” (Mt 5, 10-12). 

 

                                                 
60 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 531. 
61 KKK 678. 
62 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 547, 508. 



113 
 

Błogosławieństwo kojarzy się z obfitością, z hojnością i dobrocią. Bóg jest pełnią 

błogosławieństwa. Odziedziczyć błogosławieństwo, to mieć udział w życiu samego 

Boga, czyli w szczęściu wiecznym, które nie przemija. 

Św. Piotr pragnie utwierdzić w chrześcijanach wiarę w Boga, który objawił 

się w Chrystusie, umocnić nadzieję wyrażającą się w oczekiwaniu na życie wieczne, 

ożywić miłość, czynnie służącą braciom. 

Św. Piotr podobnie jak święty Jan w Apokalipsie i w swoich listach 

rozpatruje temat wyjścia – exodus w perspektywie eklezjologicznej. Odkupienie 

przez Baranka bez skazy (zob. 1 P 1,18n.; Wj 12,5; Iz 52,3), chrześcijanie zostali 

przywołani (1 P 1,14n., zob. Oz 11,1) z ciemności do światła (zob. 1 P 2,9;  

Mdr 17-18) i zostali wyprowadzeni z życia rozwiązłego, które niegdyś wiedli jako 

poganie (zob. 1 P 1, 14.18; 4,3), po to by stać się „ludem Bogu na własność 

przeznaczonym” (zob. 1 P 2, 9n.; Wj 19,6; Iz 43,20n.), poddanym prawu świętości 

(zob. 1 P 1,15n; Kpł 19,2). Oczyszczeni przez pokropienie krwią Chrystusa, od tej 

pory poddali się całkowicie Bogu (zob. 1 P 1, 2.14.22; Wj 24,6 nn.) darząc Go 

duchowym kultem (zob. 1 P 2, 5; Wj 4,23). Przepasawszy biodra (zob. 1 P 1,13;  

Wj 12,11), gotowi są wyruszyć w drogę, która ma ich doprowadzić do ojczyzny  

w niebie (zob. 1 P 1,17)63. 

Od samego początku pojęcie „dziedzictwa” wiąże się z pojęciem 

„przymierza”. W planach Bożych jest ono wyrazem trzech następujących relacji: 

Izrael jest dziedzictwem Jahwe; Ziemia Obiecana jest dziedzictwem Izraela  

i wskutek tego staje się dziedzictwem samego Jahwe64 . Żydowsko-chrześcijańska 

historia wiary jest od samego początku historią nadziei. Rozpoczyna się ona 

obietnicą: „Pan rzekł do Abrama: Wyjdź z twojej ziemi rodzinnej, do kraju, który ci 

ukażę. Uczynię bowiem z ciebie wielki naród, będę ci błogosławił i twoje imię 

rozsławię” (zob. Rdz 12,1n; 13, 14-17; 15, 1-5). Widoczne są tu trzy klasyczne treści 

obietnicy kraju, potomstwa i Bożej życzliwości65.  

Przyglądniemy się teraz, w jaki sposób „dziedzictwo”, było rozumiane  

w Starym Testamencie. Zwrócimy również uwagę na sposób pojmowania 

„dziedzictwa” w historii zbawienia, w sposób szczególny na stopniowe 

przechodzenie z ujęcia „materialnego” do „duchowego”. Św. Piotr, kiedy mówi  

                                                 
63 Wyjście z Egiptu, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 1094. 
64 Dziedzictwo, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 243n. 
65 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 19. 



114 
 

o dziedzictwie niezniszczalnym i niepokalanym (zob. 1 P 1,4), nie ma na myśli 

takiego znaczenia, jakie ukazuje nam Stary Testament. Obrazy dziedzictwa Starego 

Testamentu stanowią figurę i zapowiedź dziedzictwa eschatologicznego, o którym 

mówi św. Piotr w Pierwszym Liście. Dlatego też, warto przyjrzeć się w jaki sposób 

pojęcie dziedzictwa rozwija się i jaką niesie ze sobą treść w poszczególnych etapach 

historii zbawienia. 

 

Izrael - dziedzictwem Jahwe 

W tradycji Izraela to naród wybrany jako społeczność religijna był 

dziedzictwem Jahwe. Bóg go wybrał, aby zamanifestować swoją obecność i swoją 

troskę o człowieka. 

Gdy Bóg odnawiał przymierze z Izraelem, Mojżesz prosił Boga, aby był 

pośród narodu i uczynił go swoim dziedzictwem. 

 
„I natychmiast skłonił się Mojżesz aż do ziemi i oddał pokłon, mówiąc: Jeśli darzysz mnie 

życzliwością, Panie, [to proszę], niech pójdzie Pan w pośród nas. Jest to wprawdzie lud  

o twardym karku, ale przebaczysz winy nasze i grzechy nasze i uczynisz nas swoim 

dziedzictwem” (Wj 34, 8-9). 

 

Jeśli mówimy o dziedzictwie w odniesieniu do Izraela, to należy podkreślić bliskość 

pomiędzy Bogiem a Jego ludem, który jest „szczególną własnością Boga” (Wj 19,5): 

„Wy będziecie moim ludem, a Ja będę waszym Bogiem” ( Jr 24,7; Ez 37,27).  

Pojęcie dziedzictwa podkreśla ideę szczególnej przynależności, powodującej 

przejście ze sfery profanum (wspólnej dla innych narodów) do sfery sacrum, do 

świata Bożego. 

 

Ziemia obiecana jako dziedzictwo Izraela  

Również ziemia obiecana jest rozumiana jako dziedzictwo Izraela. Bóg złożył 

swojemu ludowi obietnicę: „Wy posiądziecie ich ziemię, Ja sam daję wam ją  

w dziedzictwo, ziemię opływającą w mleko i miód. Ja jestem Pan, Bóg wasz, który 

oddzieliłem was od innych narodów” (Kpł 20,24). Nadzieja Izraela na stałe 

posiadanie kraju i spokój od wrogów łączy się z nadzieją człowieka, po którego 



115 
 

stronie w szczególny sposób stoi Jahwe66. Dziedzictwem jest ziemia, ale także  

i potomstwo. 

 
„A oto Pan stał na jej szczycie i mówił: Ja jestem Pan, Bóg Abrahama i Bóg Izaaka. Ziemię, 

na której leżysz, oddaję tobie i twemu potomstwu. A potomstwo twe będzie tak liczne jak 

proch ziemi, ty zaś rozprzestrzenisz się na zachód i na wschód, na północ i na południe; 

wszystkie plemiona ziemi otrzymają błogosławieństwo przez ciebie i przez twych 

potomków” (Rdz 28, 13-14). 

 

Warto zauważyć, że Kanaan nie został jeszcze dany Abrahamowi jako 

dziedzictwo, został jedynie obiecany dziedzicom Abrahama. To właśnie ta obietnica 

i rodzące się w związku z nią nadzieje Izraela będą powodem stopniowego 

pogłębiania się tematu dziedzictwa. Rozczarowania jedno po drugim z powodu 

nadziei zbyt materialnych dementowanych przez bieg wydarzeń, pozwolą podnieść 

poziom oczekiwań Izraela do tego stopnia, że zacznie on tęsknić za prawdziwym 

dziedzictwem, za tym, które jako jedyne może zaspokoić serce człowieka. Zatem 

podstawa nadziei leży z jednej strony w historycznych doświadczeniach: „wyście 

widzieli, co uczyniłem Egiptowi” (Wj 19,4), z drugiej zaś strony objawieniu się 

Boga jako Boga przymierza Jahwe: „JESTEM, KTÓRY JESTEM” (Wj 3,14). Obie 

obietnice wiążą się ściśle ze sobą. W historycznych doświadczeniach,  

w historycznych wydarzeniach i ich interpretacji w wierze, Izrael poznał swego Boga 

i ten historycznie ukonkretniony Bóg jest podstawą żywej nadziei67. 

 
 
Ziemia Obiecana jako dziedzictwo Jahwe  

Ziemia jest dziedzictwem Jahwe, bo rzeczywistość Jahwe jest Panem całej ziemi:  
„Teraz jeśli pilnie słuchać będziecie głosu mego i strzec mojego przymierza, będziecie 

szczególną moją własnością pośród wszystkich narodów, gdyż do Mnie należy cała ziemia” 

(Wj 19,5). 
 

 Jeżeli Kanaan stał się dziedzictwem Pana to dlatego, że dał On ten kraj 

Izraelowi i konsekwentnie tę właśnie ziemię wybrał na miejsce swego przebywania: 

„Wprowadziłeś ich i osadziłeś na górze twego dziedzictwa, w miejscu, które 

uczyniłeś swym mieszkaniem, w świątyni, którą założyły Twoje ręce, Panie Pan jest 
                                                 
66 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 20. 
67 Tamże, s. 22. 



116 
 

królem na zawsze, na wieki!” (Wj 15, 17-18). Stąd też bierze się głęboki sens 

podziału Ziemi Świętej, w której każde pokolenie Izraela otrzymuje swoją cząstkę, 

tj. swoje dziedzictwo:  

 
„Tak mówi Pan Bóg: To jest granica, w której obrębie podzielicie kraj pomiędzy dwanaście 

pokoleń Izraela jako ich dziedzictwo. Dla Józefa dwie części. Wy wszyscy będziecie 

posiadali po równej części, albowiem podnosząc rękę przysiągłem dać go waszym 

przodkom, a więc kraj ten przypadnie w udziale wam jako dziedzictwo” (Ez 47, 13-14).  

 

Otrzymują ją od samego Boga; dlatego granice każdego pokolenia są nietykalne: 

„Pan nakazał tobie, panu naszemu, dać Izraelitom losem kraj w dziedzictwo”  

(Lb 36,2)68. Izrael na swej ziemi jest jedynie dzierżawcą Boga i tylko dla Niego,  

a nie dla siebie powinien tam żyć. „Ocal Twój lud i błogosław Twemu dziedzictwu, 

bądź im pasterzem, [na ręku] nieś ich na wieki” (Ps 28,9) 

 

Dziedzictwo eschatologiczne 

W miarę rozwoju historii zbawienia pojęcie dziedzictwa nabiera charakteru 

bardziej duchowego. Podbój Kanaanu mógł się wydawać realizacją obietnicy  

z Rdz 15:  

 
„Nie obawiaj się, Abramie, bo Ja jestem twoim obrońcą; nagroda twoja będzie sowita. Ten 

po tobie dziedziczyć będzie, który od ciebie będzie pochodził. Spójrz na niebo i policz 

gwiazdy, jeśli zdołasz to uczynić»; potem dodał: Tak liczne będzie twoje potomstwo”  
(Rdz 15, 1.4).  

 

Lecz od VIII wieku p. n. e., dziedzictwo Jahwe przechodzi stopniowo w ręce pogan. 

Dzieje się tak nie dlatego, że Bóg nie dotrzymał obietnicy, lecz dlatego, że grzechy 

Izraela postawiły na jakiś czas wypełnienie obietnicy pod znakiem zapytania. 

Dopiero gdy nadejdą ostateczne czasy, lud Boży zredukowany w swej liczbie do 

reszty, posiądzie ziemię jako swe dziedzictwo na zawsze i zakosztuje w niej pełnego 

szczęścia. Takie myśli odnajdujemy również u proroków z czasów niewoli  

(zob. Ez 45-48, w 47,14 aluzję do Rdz 15); ostatecznie tylko sprawiedliwi będę 

korzystali z dóbr dziedzictwa: „Złoczyńcy bowiem wyginą, a ufający Panu posiądą 

                                                 
68 Lb 36. 



117 
 

ziemię. Natomiast pokorni posiądą ziemię i będą się rozkoszować wielkim pokojem. 

Pan zna dni nienagannych, a ich dziedzictwo trwać będzie na wieki. Błogosławieni 

przez Pana posiądą ziemię, przeklęci przez Niego będą wyniszczeni”  

(Ps 37, 9.11.18.22). „Będzie on przebywał wśród szczęścia, a jego potomstwo 

posiądzie ziemię” (Ps 25,13). 

W przekształcaniu się nadziei Izraela były czynione wzmianki o szczególnym 

miejscu, jakie wyznaczono królowi, pomazańcowi Jahwe: „Tyś Synem moim,  

Ja Ciebie dziś zrodziłem. Żądaj ode Mnie, a dam Ci narody w dziedzictwo  

i w posiadanie Twoje krańce ziemi” (Ps 2, 7-8), „Królowie ziemi powstają i władcy 

spiskują wraz z nimi przeciw Panu i przeciw Jego Pomazańcowi” (Ps 2,2).  

Dziedzictwo Ziemi, dziedzictwo narodów – eschatologia ta nie zawsze jest 

wolna od perspektyw doczesnych: „Ty zaś idź i zażywaj spoczynku, a powstaniesz, 

by [otrzymać] swój los przy końcu dni” (Dn 12,13).  

 
„I eunuch, co nie skalał swych rąk nieprawością ani nic złego nie myślał przeciw Bogu: za 

wierność otrzyma łaskę szczególną i dział pełen radości w Świątyni Pańskiej”.  

„Jakże więc policzono go między synów Bożych i ze świętymi ma udział?”  
(Mdr 3,14; 5,5). 

 

Lecz będzie już chodziło o dziedzictwo przemienione69. „Pokoleniu Lewiego nie dał 

Mojżesz dziedzictwa. Pan, Bóg Izraela, jest ich dziedzictwem, jak to sam im 

oznajmi” (Joz 13,33). Obietnice dane Izraelowi dotyczą również chrześcijańskiego 

Kościoła. W Starym Testamencie. dziedzictwem jest przede wszystkim Ziemia 

Izraela (Pwt 15,4). W przeciwieństwie do ziemi, chrześcijańskie dziedzictwo jest 

niezniszczalne: „Bóg na nowo zrodził nas do „dziedzictwa niezniszczalnego”  

(1 P 1,4). Dziedzictwo jest nagrodą za wierność: „Dobrze, sługo dobry i wierny! 

Byłeś wierny w rzeczach niewielu, nad wieloma cię postawię: wejdź do radości 

twego pana!” (Mt 25,21). Dziedzictwo jest radością wypływającą z owej wierności: 

„Napomnienia Twoje są moim dziedzictwem na wieki, bo są radością mojego serca” 

(Ps 119,111)70. 

W tym nowym ujęciu dawna formuła „posiąść ziemię” coraz zdecydowanej 

staje się umownym wyrazem pełnego szczęścia: „Będzie on przebywał wśród 

                                                 
69 Dziedzictwo, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 245. 
70 Cały Psalm 119 wychwala Słowo Boga, które jest dziedzictwem. Jest ono źródłem radości  
i rozkoszy. 



118 
 

szczęścia, a jego potomstwo posiądzie ziemię” (Ps 25,13). To szczęście stanowi 

przedsmak drugiego błogosławieństwa ewangelicznego: „Błogosławieni, którzy się 

smucą, albowiem oni będą pocieszeni” (Mt 5,4). „O Boże, powstań, odbądź sąd nad 

ziemią, bo wszelkie narody są Twoją własnością” (Ps 82,8). 

 Posiadanie Boga przez serce wierzącego jest dla niego w pewnym sensie 

antycypacją dziedzictwa, które otrzyma w „przyszłym życiu”71. „Wprowadziłeś ich  

i osadziłeś na górze twego dziedzictwa, w miejscu, które uczyniłeś swym 

mieszkaniem, w świątyni, którą założyły Twoje ręce, Panie” (Wj 15,17). „Cokolwiek 

czynicie, z serca wykonujcie jak dla Pana, a nie dla ludzi, świadomi, że od Pana 

otrzymacie dziedzictwo [wiekuiste] jako zapłatę. Służycie Chrystusowi jako Panu!” 

(Kol 3, 23-24). 

Zatem w Starym Testamencie dziedzictwo wiązało się poprzez wybranie  

i przeznaczenie z przymierzem, jakie Jahwe zawierał ze swym ludem. Skutkiem tego 

przymierza było to, że Izrael był dziedzictwem Jahwe: „Błogosławiony naród, który 

On wybrał na dziedzictwo dla siebie” (Ps 33,12). Izraela stał się dziedzictwem 

Jahwe, oznacza to, że między Bogiem a nim zaistniała szczególna relacja, którą 

cechowała wyjątkowa przynależność ludu wybranego do Boga, a równocześnie 

oznaczała niezwykłą bliskość Boga względem swego ludu. Zawierający z Izraelem 

przymierze Bóg obdarzył naród wybrany obietnicą dziedzictwa, którą z czasem 

zrealizował dając potomkom Abrahama przeznaczone dziedzictwo - Ziemię Kanaan 

(zob. Rdz 16,3; 35,12; Wj 6,8).  

W miarę dojrzewania narodu wybranego pogłębiało się jego pojmowanie 

dziedzictwa, nabierało sensu duchowego i wymiaru eschatologicznego. Ziemia 

Obiecana rozumiana początkowo materialnie, jako dobra ziemskie, z czasem zaczęła 

oznaczać udział w życiu samego Boga. Antycypacją tego szczęścia eschatycznego  

w doczesności było posiadanie Boga przez serce sprawiedliwego, będącego 

przedstawicielem Reszty Izraela, tej części narodu wybranego, która oczekiwała 

spełnienia Bożych obietnic.  

Wszystkie Boże obietnice wypełniły się ostatecznie w Jezusie Chrystusie. 

Jako Pierworodny jest On jedynym dziedzicem dóbr Bożych. Po swej Męce  

i śmierci, po wykonaniu zbawczego planu zmartwychwstał i stał się Panem całego 

                                                 
71 Ps 37. 



119 
 

stworzenia (zob. Kol 1,18; Flp 2,8). Jako Pan, jest dziedzicem wszystkich tych, 

których odkupił (zob. Rz 14,9)72. 

 

Chrystus - jedynym dziedzicem 

Stary Testament godność dziedzica obietnic wiązał początkowo tylko  

z Narodem Wybranym, a potem z Resztą sprawiedliwych. Jedynym i właściwym 

dziedzicem dóbr Bożych jest Jezus Chrystus, On jest bowiem Synem Pierworodnym 

(zob. Kol 1, 15-18; 19-20; Rz 8,29). 

W Chrystusie skoncentrowało się potomstwo Abrahama: „Otóż to właśnie 

Abrahamowi i jego potomstwu dano obietnice. I nie mówi [Pismo]: „i potomkom”, 

co wskazywałoby na wielu, ale [wskazano] na jednego: i potomkowi twojemu, 

którym jest Chrystus” (Ga 3,16). Jezus Będąc Synem przez samo urodzenie posiadał 

On już prawo dziedzictwa: „Lecz rolnicy zobaczywszy syna mówili do siebie:  

To jest dziedzic; chodźcie zabijmy go, a posiądziemy jego dziedzictwo” (Mt 21,38). 

W Chrystusie gromadziły się nadzieje Izraela, z Nim weszły w historię ludzką 

najważniejsze obrazy nadziei 73 . 

 

Uczestnictwo w Chrystusowym dziedzictwie 

W Chrystusie znajduje się wypełnienie „dziedzictwa”, które w Starym 

Testamencie było rozumiane jako ziemia, potomstwo. Chrystus przez Boga zaś 

został ustanowiony dziedzicem wszystkich rzeczy: „w tych ostatecznych dniach 

przemówił do nas przez Syna. Jego to ustanowił dziedzicem wszystkich rzeczy, 

przez Niego też stworzył wszechświat” (Hbr 1,2; zob. Hbr 1.4; Flp 2,9; Hbr 2, 1-10; 

Flp 2, 7-11; Ga 4, 3.8; J 8,34).  

Przez krzyż Jezus położył kres tej sytuacji i umożliwił przejście ze stanu 

niewolnictwa do stanu dziecięctwa a zatem dziedzica: „aby wykupił tych, którzy 

podlegali Prawu, abyśmy mogli otrzymać przybrane synostwo” (Ga 4,5). Dzięki 

śmierci możemy teraz otrzymać odwieczne przyobiecane nam dziedzictwo  

(zob. Hbr 9,15)74.  

                                                 
72 E. J. Jezierska, Żyjemy dla Pana. Umieramy dla Pana. Proegzystencja chrystocentryczna 
chrześcijan w myśli Pawłowej, Wrocław 1993, s. 50n. 
73 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 57. 
74 Dziedzictwo, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 246. 



120 
 

Wobec powyższego należy podkreślić, że w Nowym Testamencie pojęcie 

dziedzictwa wiąże się z osobą Jezusa Chrystusa i z tymi, których „zrodził do żywej 

nadziei” (1 P 1,3) w wymiarze wspólnotowym i eschatologicznym.  

W aspekcie chrystologicznym - Jezus jest prawdziwym dziedzicem obietnic 

Bożych; ponieważ jest Synem, któremu przysługuje prawo dziedziczenia: „W końcu 

posłał do nich swego syna, tak sobie myśląc: Uszanują mojego syna. Lecz rolnicy 

zobaczywszy syna mówili do siebie: „To jest dziedzic; chodźcie zabijmy go,  

a posiądziemy jego dziedzictwo” (Mt 21, 37-38), został przez Boga ustanowiony 

„dziedzicem wszystkich rzeczy” (zob. Hbr 1,12) i imienia, jest więc również Panem 

(zob. Hbr 1,6). 

W aspekcie eklezjalnym dziedzictwo Boże chrześcijan wypływa z ich 

synostwa Bożego: chrześcijanie są dziedzicami Boga, współdziedzicami Chrystusa 

(zob. Rz 8, 14-17); ponieważ wierzący w Chrystusa weszli w prawa narodu 

wybranego: „Bo gdyby dziedzictwo pochodziło z Prawa, tym samym nie mogłoby 

pochodzić z obietnicy. A tymczasem przez obietnicę Bóg okazał łaskę Abrahamowi” 

(Ga 3,18). Wokół Chrystusa Dziedzica tworzy się „święte kapłaństwo, lud Bogu na 

własność przeznaczony” (1 P 12, 5.9). 

W aspekcie eschatologicznym Jezus dał obietnicę „dziedzictwa 

niezniszczalnego, niepokalanego, niewiędnącego, które jest zachowane (…)  

w niebie” (1 P 1,4), wspólnie ze wszystkimi świętymi” (Dz 20,32), będące 

„bogactwem chwały (…) wśród świętych” (Ef 1,18). Tak pojęte dziedzictwo 

pogłębia temat łaski i odkupienia, dzięki któremu chrześcijanie stali się własnością 

Boga (zob. Ef 1,14) i przez zmartwychwstanie Jezusa zasłużyli na życie wieczne75.  

Każdy wierzący obdarzony łaską synostwa przybranego „w Nim”, jako syn 

przybrany współdziedziczy z Chrystusem dobra niebieskie i równocześnie jest 

współuczestnikiem Jego chwały. 

Chrześcijanie są przybranymi dziećmi Boga, bo ożywia ich Duch Boży.  

Z tego tytułu są dziedzicami Boga i co za tym idzie współdziedzicami Chrystusa:  

 
„Albowiem wszyscy ci, których prowadzi Duch Boży, są synami Bożymi. Nie otrzymaliście 

przecież ducha niewoli, by się znowu pogrążyć w bojaźni, ale otrzymaliście ducha przybrania 

za synów, w którym możemy wołać: Abba, Ojcze! Sam Duch wspiera swym świadectwem 

naszego ducha, że jesteśmy dziećmi Bożymi. Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami: 

                                                 
75 J. Chmiel, Dziedzictwo Boże, w: EK, t. 4, Lublin 1985, s. 570-571. 



121 
 

dziedzicami Boga, a współdziedzicami Chrystusa, skoro wspólnie z Nim cierpimy po to, by 

też wspólnie mieć udział w chwale” (Rz 8, 14-17).  

 

Dziedzicem Boga i jego obietnic można stać się poprzez wiarę i cierpliwość 

(zob. Hbr 6,12). Dziedzictwo w Nowym Testamencie nie ogranicza się do 

konkretnego narodu lecz ma charakter powszechny. Dziedzicami obietnic Bożych 

stają się chrześcijanie, czyli ci, którzy uwierzyli w Chrystusa76 (zob. Rz 3, 21-26; 11, 

25-29). Ważne jest jedynie przylgnięcie do Chrystusa przez wiarę: „Albowiem nie 

od [wypełnienia] Prawa została uzależniona obietnica dana Abrahamowi i jego 

potomstwu, że będzie dziedzicem świata, ale od usprawiedliwienia z wiary”  

(Rz 4,13)77. Wynika to stąd, że w tajemnicy Chrystusa chrześcijanie są 

współuczestnikami obietnicy (zob. Ef 3,6; Ga 3,28n.). Wokół Chrystusa, jedynego 

Dziedzica, tworzy się więc lud nowy, któremu poprzez łaskę dane jest prawo do 

dziedziczenia: „I stąd to [dziedzictwo] zależy od wiary, by było z łaski i aby w ten 

sposób obietnica pozostała nienaruszona dla całego potomstwa, nie tylko dla 

potomstwa opierającego się na Prawie, ale i dla tego, które ma wiarę Abrahama.  

On to jest ojcem nas wszystkich” (Rz 4,16). 

Dziedzictwo jakie „Bóg zgotował wszystkim świętym” (Dz 20,32), 

„dziedzictwo pomiędzy świętymi” w światłości (Ef 1,18), ukazuje w pełni swoją 

prawdziwą naturę. Ziemia Kanaan nie była dobrem w pełni odpowiadającym 

przedmiotowi obietnic; była ona tylko zapowiedzią ojczyzny niebieskiej: „Do Syna 

zaś: Tron Twój, Boże na wieki wieków, berło sprawiedliwości berłem królestwa 

Twego” (Hbr 1,8).  

Dziedzictwo przygotowane przez Ojca Jego wybranym od założenia świata” 

(Mt 25,34) jest łaską (zob. 1 P 3,7), zbawieniem (zob. Hbr 1,14), życiem wiecznym 

(zob. Mt 19,29; Tt 3,7).  

                                                 
76 Chrześcijanie pochodzili więc albo z Żydów albo z pogan. Czasami w NT zamiast nazwy „ethnoi” 
używa się też słowa „Grecy”, jako synonimu. Greckie słowo "ethnoi" tłumaczone jest na język polski 
jako „poganie”. Słowo „ethnoi” używane w Nowym Testamencie znaczy po prostu „ludy” albo 
„narody” (stąd słowo "etniczny"). Narody - w znaczeniu INNE narody, czyli inne niż Izrael.  
Stąd oznaczało dwie rzeczy naraz: inny naród (np. Grek) oraz inną religię (jako że judaizm był 
etniczny, czyli dla Izraela). Świat dzielił się na Żydów i pogan („ethnoi”). Ale później słowo poganin 
oznaczało nie tyle „nie-Żyda” co raczej „nie chrześcijanina”. Świat dzielił się więc na chrześcijan, 
Żydów i pogan. Nie może więc być „chrześcijanina, który jest poganinem”. 
77 Dziedzictwo, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 246. 



122 
 

Powyższe wyrażenia uwydatniają charakter nadprzyrodzony dziedzictwa.  

Nie znajduje się ono w zasięgu „ciała i krwi”; jest natomiast dostępne dla istoty, 

która została przekształcona na wyobrażenie Chrystusa (zob. 1 Kor 15,49n.). 

 
„Niech będzie błogosławiony Bóg i Ojciec Pana naszego Jezusa Chrystusa. On w swoim 

wielkim miłosierdziu przez powstanie z martwych Jezusa Chrystusa na nowo zrodził nas do 

żywej nadziei: do dziedzictwa niezniszczalnego i niepokalanego, i niewiędnącego, które jest 

zachowane dla was w niebie” (1 P 1, 3-4).  

 

Obietnice dane Izraelowi dotyczą również Kościoła. W Starym Testamencie 

dziedzictwem była przede wszystkim Ziemia Izraela. W przeciwieństwie do ziemi 

chrześcijańskie dziedzictwo jest niezniszczalne. Św. Piotr pisze: „Bóg na nowo 

zrodził nas do dziedzictwa niezniszczalnego” (1 P 1,4). Nadzieja spełnienia opiera 

się na doświadczeniach i buduje ostatecznie na obietnicach Boga. On sam 

gwarantuje pomyślność tego, co rozpoczął78. 

Dla ludu Starego Testamentu dziedzictwem był kraj opływający w mleko  

i miód: „stąpiłem, aby go wyrwać z ręki Egiptu i wyprowadzić z tej ziemi do ziemi 

żyznej i przestronnej, do ziemi, która opływa w mleko i miód” (Wj 3,8). Ziemia 

Obiecana następnie rozumiana coraz bardziej duchowo, a w okresie apokaliptyki 

często już niemal symbolicznie. Biblijne obrazy nadziei wyznaczają jednocześnie 

sposób postępowania. W konkretnych celach działania, nadzieja przybiera 

historyczny kształt; w poszukiwaniu Ziemi Obiecanej, w rozwoju porządku 

społecznego w Izraelu, czy podstawowych zasadach życia wspólnoty 

chrześcijańskiej. Obrazy nadziei nigdy nie są definitywnymi opisami ostatecznej 

przyszłości, lecz zawsze wskazują ponad siebie, nie można absolutyzować żadnego 

konkretnego celu. Każdy cel może być najwyżej częściowy79. 

Przedmiotem chrześcijańskiej żywej nadziei jest życie wieczne.  

W Ewangeliach synoptycznych pojawia się nawet pytanie, które zadaje bogaty 

młodzieniec Jezusowi: „Nauczycielu dobry, co mam czynić, aby osiągnąć życie 

wieczne?” (zob. Mt 19,16; Mk 10,17; Łk 18,18). Życie wieczne nie podlega 

zmiennym kolejom doczesności, jest dziedzictwem niezniszczalnym. Jest wolne od 

wszelkiego skażenia nieprawością, od niesprawiedliwości, co towarzyszy często 

                                                 
78 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 58. 
79 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 59. 



123 
 

ziemskiemu dziedzictwu80. Chrystus odkupił wybrany lud od tego złowieszczego 

dziedzictwa za cenę swojej krwi:  

 
„Jego to ustanowił Bóg narzędziem przebłagania przez wiarę mocą Jego krwi. Chciał przez 

to okazać, że sprawiedliwość Jego względem grzechów popełnionych dawniej - za dni 

cierpliwości Bożej - wyrażała się w odpuszczeniu ich po to, by ujawnić w obecnym czasie 

Jego sprawiedliwości aby pokazać, że On sam jest sprawiedliwy i usprawiedliwia każdego, 

kto wierzy w Jezusa” (Rz 3, 25-26)81.  

 

Bóg nie ogranicza się do dania obietnicy i udzielania swego zbawienia, ale zapewnia 

swoją łaskę pełne jego osiągnięcie w czasach ostatecznych. Dziedzictwo to 

eschatologiczna pełnia świata, zbiegająca się z powtórnym przyjściem Pana. Do tej 

chwili, która nie wydaje się bardzo odległa, jest ono przedmiotem wiary  

i chrześcijańskiej nadziei. Bliskość paruzji powinna napawać uczniów radością 

wypływającą ze świadomości, że cierpienia eschatologiczne przygotowują już 

bezpośrednio na powtórne spotkanie z Panem82 .  

Udział chrześcijan w dziecięctwie Bożym opiera się na łączności z Jezusem 

Chrystusem. Jako potomek Abrahama (zob. Ga 3,29), chrześcijanin, należąc do 

Chrystusa na mocy Jego zbawczego dzieła, jest dziedzicem wszystkich obietnic 

Bożych danych patriarchom. Dziedzictwo jednak chrześcijan jest pełniejsze od 

obiecanego Izraelicie w Starym Testamencie. Dziedzictwem wierzącego jest życie 

wieczne83 : 

 
  „Wyście przez Niego uwierzyli w Boga, który wzbudził Go z martwych i udzielił Mu chwały, 

tak że wiara wasza i nadzieja są skierowane ku Bogu. Skoro już dusze swoje uświęciliście, 

będąc posłuszni prawdzie celem zdobycia nieobłudnej miłości bratniej, jedni drugich gorąco 

czystym sercem umiłujcie. Jesteście bowiem ponownie do życia powołani nie z ginącego 

nasienia, ale z niezniszczalnego, dzięki słowu Boga, które jest żywe i trwa” (1 P 1, 21-23). 

 

  Chrześcijanie patrzą z nadzieją w przyszłość. Mogą rozumieć teraźniejszość 

jako część biegu historii, który wbrew wszelkim przejawom nie wymknął się Bogu  

z ręki, lecz poruszany jest przez Niego naprzód, by mógł się wkrótce rozpocząć 

                                                 
80Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 509. 
81 Tamże, s. 512. 
82 Tamże, s. 509. 
83 E. J. Jezierska, Żyjemy dla Pana. Umieramy dla Pana, dz. cyt., s. 51. 



124 
 

nowy czas. Ta forma nadziei jest wyrazem wiary w Boga, któremu historia podlega  

i który jest zarazem blisko niej84. 

Biblijne obrazy nadziei zmieniają się w biegu historii. Odciskają się na nich 

każdorazowo wpływy doświadczeń i nadziei czasu, w którym powstawały, dlatego 

trudno ułożyć poszczególne obrazy w jeden całościowy85. 

Istnieje specyficzna siła wypowiedzi metafor, obrazów oraz analogiczny 

charakter całego języka wiary. Dla eschatologii rozróżnienie między dokładnym 

językiem informacji, a otwartym językiem obrazu jest szczególnie ważne. Język 

obrazu jest z jednej strony konkretny i dlatego zdolny nawiązać do aktualnych 

doświadczeń i oczekiwań. Z drugiej strony oznacza pewną otwartość: obrazy mogą 

przechodzić w inne, przekraczać siebie, oczekiwania mogą się rozszerzać, bez utraty 

kontynuacji historii nadziei i obietnicy. W związku z tym obserwujemy przemianę - 

transpozycję biblijnych obrazów nadziei np. pastwiska stają się krajem mleka  

i miodu, pierwszy exodus zostaje przewyższony przez drugi, jeszcze wspanialszy, 

pierwsze przymierze przez nowe86. 

List św. Piotra, który jest wezwaniem do żywej eschatologicznej nadziei, 

łączy w sobie nadzieje starotestamentowe z nowotestamentowymi. Nadzieja zawsze 

skierowana jest na jakieś dobro, którego źródłem jest Bóg.  

Życie chrześcijańskie jest miejscem, w którym rodzi się nadzieja. Ta nadzieja 

wzmacniana jest przez objawianie się i udzielanie się Boga.  

 W tym rozdziale przedstawiliśmy eschatologię nadziei. Przedmiotem nadziei 

zarówno w Starym jak i w Nowym Testamencie są Boże obietnice dotyczące 

błogosławieństwa i związanego z nim dziedzictwa. W Starym Testamencie 

dziedzictwo było związane z ziemią, z potomstwem i Bożą życzliwością, czyli 

błogosławieństwem. Zatem nadzieja starotestamentalna ukierunkowana była na 

dobra widzialne, można powiedzieć materialne. Liczne potomstwo, obietnica 

złożona Abrahamowi, wejście do ziemi Kanaan stanowiły realizację obietnicy,  

na którą skierowana była nadzieja. Z czasem przedmiot nadziei przekształcał się 

nabierał charakteru bardziej duchowego. W Pierwszym Liście św. Piotra nadzieja 

przybiera charakter eschatologiczny. Żywa nadzieja, do której zachęca św. Piotr  

w Pierwszym Liście ukierunkowana jest na dziedzictwo, którym jest niebo, komunia 
                                                 
84 F. J. Nocke, Eschatologia, dz. cyt., s. 22. 
85 Tamże, s. 52. 
86 Tamże, s. 55. 
 



125 
 

życia z Bogiem. Ta żywa nadzieja ma bogatą historię w Starym Testamencie  

i dynamiczny rozwój. Rozwój nadziei na przestrzeni Starego i Nowego Testamentu 

wyraża się przede wszystkim w przechodzeniu z rozumienia jej przedmiotu typowo 

materialnie do rozumienia duchowego.  

Spojrzenie św. Piotra na dziedzictwo wpisuje się w historiozbawcze ujęcie 

nadziei. W Liście św. Piotra żywa nadzieja ma swoje potwierdzenie  

w Zmartwychwstaniu Chrystusa. To zbawcze wydarzenie jest potwierdzeniem 

nadziei, ukierunkowanej eschatologiczne.  

Eschatologia Pierwszego Listu św. Piotra ma charakter szczególnej obietnicy, 

która dla wierzących staje się podstawą żywej nadziei. Eschatologiczna nadzieja  

z kolei staje się podstawą wewnętrznego dynamizmu, który wyraża się przede 

wszystkim w przywiązaniu do Boga, a nabraniu dystansu do świata  

(zob. 1 P 2, 11-25).  

 
 



126 
 

Rozdział IV 

Apokalipsa jako księga niebiańskiej liturgii 
 

Wielkanoc jest uprzywilejowanym okresem czytania Apokalipsy. Czas 

wielkanocny nazywany jest również czasem paschalnym. Pascha to wyraz 

aramejski, będący odpowiednikiem hebrajskiego słowa pesach - przejść. Księga 

Wyjścia opisuje wyjście Izraela z niewoli egipskiej, przez pustynię, do Ziemi 

Obiecanej. Ewangelie opisują przejście Jezusa przez krzyż do Nieba Jezus sam  

o sobie mówił, że wyszedł od Ojca i do Ojca wraca (zob. J 14,12; 18,37). Kościół 

przechodząc przez to doświadczenie zmierza do Niebieskiej Ojczyzny, do 

niebieskiego Jeruzalem.  

Wielki Post możemy odnieść do wychodzenia (exodus), do oczyszczenia, 

natomiast Wielkanoc do przejścia (pascha), do wejścia w nową rzeczywistość, 

zupełnie inną od dotychczasowej. Apokalipsa wprowadza nas w tę nową 

rzeczywistość, do Nowego Nieba1.  

Księga Apokalipsy zajmuje centralne miejsce w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego. Okazuje się, że niewielkie fragmenty tej księgi czytane są również  

w Godzinie czytań poza okresem wielkanocnym. W okresie wielkanocnym,  

w Godzinie czytań czytana jest cała Apokalipsa. Czytania te jednak nie obejmują 

wszystkich dni. W oktawie Wielkanocy czytany jest Pierwszy List św. Piotra, 

natomiast w szóstym tygodniu listy Janowe i jeden raz List do Efezjan  

(na Wniebowstąpienie Pańskie).  

Czytanie Apokalipsy obejmuje okres od poniedziałku drugiego tygodnia 

wielkanocnego do soboty szóstego tygodnia wielkanocnego. Jest to czytanie ciągłe - 

lectio continua. W adwencie i w czterdziestodniowym przygotowaniu do 

uroczystości Zmartwychwstania Pańskiego nie ma żadnego fragmentu z Apokalipsy. 

Natomiast w okresie zwykłym Apokalipsa czytana jest dwa razy.  

W niedzielę Chrystusa Króla czytane są fragmenty z Ap 1, 4-6.10.12-18; 

2,26.28; 3, 5.12.20-21 „Widzenie Syna Człowieczego w majestacie”. Kontekst 

liturgiczny niedzieli Chrystusa Króla ma związek treściowy z okresem 

wielkanocnym, jest tu mowa o panowaniu Chrystusa wskutek Jego 
                                                 
1 Introduzione al Nuovo Testamento, t. 4. La tradizione giovanea, red., A. George, P. Grelot, Roma 
1994, s. 38. Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek. Eschatologia. Teologia prawd wiary, t. VIII, 
Pelpin 2001, s. 202, 198-201. 



127 
 

zmartwychwstania oraz o paschalnej wspólnocie zbawionych w niebie zebranych 

wokół Chrystusa2. 

Uroczystość Chrystusa Króla Wszechświata została ustanowiona przez 

Papieża Piusa XI i obchodzona jest w niedzielę przed uroczystością Wszystkich 

Świętych. Niedziela Chrystusa Króla kończy rok liturgiczny i jednocześnie ukazuje 

cel naszego życia - Królestwo Boże. Uwydatnia prawdę, że Chrystus jest Królem 

wszystkich czasów i On na końcu czasów przekaże Ojcu Niebieskiemu wieczne  

i powszechne królestwo. Zgromadzi wszystkich w powszechnym Kościele u Ojca3. 

Chrystus ukazuje się jako Król eschatyczny (zob. Ap 19,16), przychodzący w mocy  

i majestacie, który godzien jest otrzymać cześć i błogosławieństwo4. Jako Król 

otoczony jest świętymi w niebie, ze wszystkich pokoleń, ludów, języków i czasów, 

którzy zawdzięczają Mu swoje zbawienie i pełnię wiecznego szczęścia5.  

Ci, którzy są już w niebiańskim Jeruzalem, mają współudział w królowaniu 

Chrystusa. Cały Kościół jest powołany do udziału w królewskiej władzy Chrystusa. 

To powołanie wypełni się w ostatecznym przejściu (pascha) Kościoła:  

 
„Będą oglądać Jego oblicze, a na ich czołach będzie Jego imię. Nie będzie już nocy i nie 

będą potrzebować światła lampy ani światła słońca ponieważ Pan Bóg będzie świecił nad 

nimi” (Ap 22, 4-5)6. 

 

Św. Cezary z Arles w swoim komentarzu do Apokalipsy pisze, iż piersi 

przepasane pasem to dwa Testamenty. Z tych piersi naród chrześcijański bierze 

pokarm na życie wieczne7.  

Kolejny raz Apokalipsa czytana jest pierwszego listopada w uroczystość 

Wszystkich Świętych: „Odkupieni ze wszystkich pokoleń, języków, ludów  

                                                 
2 A. Lancellotti, Apocalisse, Torino 1992, s. 49n. 
3 KK 2. 
4 B. Nadolski, Liturgika, dz. cyt., s. 124n. Zob., W. Hryniewicz, Ten, który przychodzi. Chrystus 
„Apokalipsy” w myśli Sergiusza Bułgakowa, w: AK 2(2001), s. 235-248. 
5 T. Sinka, Zarys liturgiki, Kraków 1997, s. 142. Zob., J. Paściak, Biblijny obraz Chrystusa Króla  
(ze szczególnym uwzględnieniem Apokalipsy), w: RBL 3(1972), s. 183-189. Zob., F. Mickiewicz, 
Wizja nowego nieba i nowej ziemi w Ap 21,1- 22,5, w: ComP 4(2000), s. 20-38. Zob., A. Jankowski, 
Chrystus Apokalipsy Janowej a eon obecny, w: ACr 14(1982), s. 263-265. J. Buxakowski, Wieczność 
i człowiek, dz. cyt., s. 192-194. 
6 Fragment z Ap 22, 4-5 nie jest przewidziany na Uroczystość Chrystusa Króla. W tym wypadku 
posłużył nam jako wyjaśnienie i potwierdzenie prawdy o naszym współudziale w sprawowaniu 
władzy królewskiej Chrystusa. 
7 Cezary z Arles, Objaśnienia Apokalipsy świętego Jana, Kraków 2002, s. 86. 



128 
 

i narodów” (Ap 5, 1-14). Uroczystość ta związana jest treściowo okresem 

paschalnym. Choć rozdzielone w czasie, to związane są treścią. 

Uroczystość Wszystkich Świętych w pierwszych wiekach chrześcijaństwa 

obchodzono po Zesłaniu Ducha Świętego, aby w ten sposób podkreślić udział 

świętych w tajemnicy paschalnej Chrystusa. W późniejszych wiekach tę uroczystość 

przeniesiono na pierwszego listopada. Odłączono ją od okresu wielkanocnego, nie 

widząc związku pomiędzy paschalnym charakterem śmierci, a Paschą Chrystusa8.  

Dopiero Sobór Watykański II na nowo ukazał paschalny charakter kultu 

Świętych Pańskich. W uroczystość Wszystkich Świętych szczególnie żywa jest 

pamięć i pragnienie przebywania ze świętymi w chwale Boga. W takie obrazy bogata 

jest Apokalipsa, dlatego też Kościół na ten dzień proponuje czytanie z tej księgi.  

Warto wspomnieć, że centralną myślą Apokalipsy jest zwycięstwo Baranka, 

w którym uczestniczą wszyscy zbawieni9. Główną postacią Apokalipsy jest 

„Baranek, „jakby zabity” (Ap 5,6), który odbiera chwałę od czterech istot żywych10, 

dwudziestu czterech starszych, czyli prezbiterów, tych, którzy przewodzą liturgii 

Niebiańskiego Kościoła. Baranek przez swoją śmierć odkupił Kościół. Św. Paweł  

w Liście do Efezjan pisze: 

 
„Mężowie miłujcie swoje żony, tak jak Chrystus umiłował swój Kościół i wydał za niego 

samego siebie. On go uświęcił, oczyściwszy kąpielą w wodzie i słowem, aby stanął przy Nim 

Kościół chwalebny, bez skazy i zmarszczki czy czegoś podobnego, lecz święty i nieskalany” 
(Ef 5, 25-27).  

 

Jest to ludzkość konsekrowana jako lud królewski i kapłański. Całe otoczenie 

Baranka śpiewa pieśń, która stopniowo ogrania całe stworzenie. W centrum tej pieśni 

jest tajemnica paschalna:  

 
„Śpiewali oni nową pieśń: Jesteś godny wziąć zwój i złamać jego pieczęcie, bo zostałeś 

zabity i swoją krwią nabyłeś Bogu ludzi z każdego pokolenia, języka, ludu i narodu. 

                                                 
8 T. Sinka, Zarys liturgiki, dz. cyt., s. 162. 
9 J. Wilk, Triumf Baranka jako idea przewodnia Apokalipsy, w: CT 3(1970), s. 45-60. Zob., J. Szlaga, 
Apokaliptyczne „co ma nastąpić niebawem” a oczekiwanie paruzji, w: RBL 4-5(1975), s. 230-233. 
Zob., K. Koch, Eschatologia chrześcijańska w krzyżowym ogniu apokaliptyki, w: ComP 4(2000),  
s. 99. 
10 Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt., s. 39. Zob., A. Jankowski, Chrystus Apokalipsy 
Janowej a eon obecny, dz. cyt., s. 245-263. 



129 
 

Uczyniłeś ich królestwem i kapłanami dla naszego Boga, więc będą królować na ziemi”  
(Ap 5, 9-10). 

 

Ta pieśń jest wezwaniem skierowanym do Kościoła, aby uświadomił sobie wielkość 

swej godności i powołania. 

Również trzeciego maja w uroczystość Królowej Polski wsłuchiwać się  

w słowa (Ap 12, 1-9.13-17) „Wielki znak na niebie”11.  

Papież Jan XXIII ogłosił Najświętszą Maryję Pannę Królową Polski główną 

patronką kraju. W tym dniu, w hymnie Godziny czytań, Maryja nazywana jest 

Królową, ostoją i mocą, obłokiem świetlanym, Bogurodzicą. W Niej można 

pokładać nadzieję, ponieważ wskazuje drogę wiary, jedności pokoju i zgody.  

Te określenia ukazują istotę królestwa Bożego, w którym ma udział Maryja - Ona  

z Chrystusem króluje na wieki. „Niewiasta obleczona w słońce i księżyc pod jej 

stopami, a na Jej głowie wieniec z gwiazd dwunastu” (Ap 12,1)12.  

Niewiasta w Starym Testamencie to „oblubienica” i „matka”. Niewiasta 

obleczona jest w słońce. To Bóg przyobleka ją w słońce. Pod stopami ma księżyc. 

Można powiedzieć, że Niewiasta dotyka wieczności, podczas gdy ziemia jest objęta 

jeszcze przemijaniem czasu. Jej głowę wieńczy korona z dwunastu gwiazd, jest to 

nagroda, znak zwycięstwa. Dwanaście gwiazd oznacza transcendentny wymiar 

Kościoła, który nie jest instytucją czysto ziemską, lecz stale sięga do odwiecznej 

nadprzyrodzoności.  

Niewiasta wielkiego znaku umieszczona jest pomiędzy niebem a ziemią, 

pomiędzy czasem a wiecznością, obecną na ziemi a objętą niebem13. Niewiasta ma 

rysy indywidualne matki Mesjasza. Już prorok Izajasz zapowiadał: „Pan sam da wam 

znak: „Oto Panna pocznie i porodzi Syna, i nazwie Go imieniem Emmanuel”  

(Iz 14,7) i prorok Micheasz również wskazuje na Matkę Mesjasza: „Przeto [Pan] 

wyda ich aż do czasu, kiedy porodzi mająca porodzić. Wtedy reszta braci Jego 

powróci do synów Izraela” (Mi 5,2)14. 

 
                                                 
11 Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt., s. 49nn. Zob., J. Wilk, Znaczenie pustyni w 12 rozdziale 
Apokalipsy, w: „Seminare” (1981), s. 23-40. Zob. H. Lempa, Badania nad Apokalipsą św. Jana  
we współczesnej biblistyce polskiej (1945-1985), w: RBL 3(1986), s. 267-269. Zob., H. Lempa, 
Symbolika eklezjalna w Apokalipsie św. Jana, w: RBL 1(1988), s. 36-37. 
12 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 114. 
13 E. Ehrlich, Apokalipsa księga pocieszenia, Poznań 1996, s. 131n. Zob., Introduzione al Nuovo 
Testamento, dz. cyt., s. 41n. 
14 Tamże, s. 43. 



130 
 

„Oto przechodziłem obok ciebie i ujrzałem cię. Był to twój czas, czas miłości. Rozciągnąłem 

połę płaszcza mego nad tobą i zakryłem twoją nagość. Związałem się z tobą przysięgą  

i wszedłem z tobą w przymierze - wyrocznia Pana Boga - stałaś się moją” (Ez 16,8).  

 

W uroczystość Królowej Polski Lekcjonarz Mszalny podaje nam czytanie  

z Ap 11,19; 12, 1-10, które rysuje następującą scenę: w otwartej Świątyni w niebie, 

przy towarzyszeniu błyskawic, gromów, trzęsienia ziemi ukazuje się Arka 

Przymierza. Następnie widzimy niewiastę obleczoną w słońce, a na głowie ma 

wieniec z dwunastu gwiazd. Potem rozpoczyna się walka15 ze smokiem, który 

zostaje strącony na ziemię. W tej scenie widzimy realizację - wypełnienie 

protoewangelii (Rdz 3,15): 

 
„Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy potomstwo twoje  

a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę”.  

 

Również we wspomnienie jednego męczennika czytamy Ap 7, 9-17, 

„Widzenie wielkiego tłumu w niebie”. Święci są miejscem spotkania między 

zbawczym działaniem Chrystusa i mistycznym działaniem Jego Kościoła. Pierwsze 

miejsce wśród świętych należy się męczennikom16. Ojcowie Kościoła uważali,  

że męczennicy i dziewice należą w sposób pełny do Boga i do Chrystusa. 

Męczennicy są naśladowcami Chrystusa. Krew męczenników staje się krwią 

Kościoła. Wspomnienia świętych nie cofają uczestników liturgii w przeszłość, 

świadczy o tym używane określenie: „dzisiaj” męczennik wielbi Boga przelaniem 

krwi17. Kult świętych był i jest integralną częścią misterium Chrystusa18. 

Męczeństwo jest najwyższym świadectwem złożonym prawdzie wiary. Jest to 

świadectwo aż do śmierci. Męczennik daje świadectwo Chrystusowi, który umarł  

i zmartwychwstał, z którym jest zjednoczony przez miłość19.  

Apokalipsa w swej treści nawiązuje do zwyczajów starotestamentowych 

związanych ze śpiewem. Jednak powód śpiewu jest nieco inny - jest nim uwielbienie 

Boga i Baranka za dar stworzenia, odkupienia i zmartwychwstania.  

                                                 
15 Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 15. 
16 A. Żądło, Liturgia o męczeństwie, Kielce 2000, s. 74-76. Zob., F. Sieg, Określenia chrześcijan  
w Apokalipsie św. Jana 4-22, w: „Bobolanum” 1(1988), s. 89-93. 
17 A. Żądło, Liturgia o męczeństwie, dz. cyt., s. 54 -76. Zob., U. Vanni, Postawa chrześcijanina wobec 
świata zewnętrznego: prześladowanie w Apokalipsie, w: ComP 5(1987), s. 47-55. 
18 B. Nadolski, Liturgika, dz. cyt., s. 158n., s. 68. 
19 KKK 2473. Zob., A. Żądło, Liturgia o męczeństwie, dz. cyt., s. 62. 



131 
 

Liturgia niebiańska ukazana w Apokalipsie nie jest tylko hymnem, adoracją, 

ale jest obrazem doskonałej miłości pomiędzy Osobami Boskimi. Można nawet 

powiedzieć, że właśnie ta miłość jest istotą liturgii niebieskiej, sprawiając, że liturgia 

jest nieustannym świętem, radującą się miłością, afirmacją bytu20. Liturgia 

sprawowana w Kościele jest eikon - obrazem, odbiciem liturgii nieba. Jest ona także 

wprawianiem się w pełny udział w liturgii nieba, jest zakosztowaniem liturgii 

sprawowanej przez tych, którzy już są poza światem znaków21.  

Księga Apokalipsy ukazuje nam obraz niebieskiej liturgii22. Liturgia ziemska 

jest odbiciem liturgii, która sprawowana jest w niebie23.  

Apokalipsa św. Jana jest księgą Nowego Testamentu, która najczęściej 

odwołuje się do Starego Testamentu (nie licząc Listu do Hebrajczyków). Stąd 

znaczenia wielu symboli i obrazów trzeba szukać w starotestamentalnym nauczaniu  

i liturgii24.  

Symbol związany jest w pierwszym rzędzie z dziedziną sacrum, z poznaniem 

Boga i całego świata trancendentnego. Bóg, który jest tajemnicą i przekracza 

możliwości poznawcze człowieka. Dlatego też, misterium Boga może być wyrażone 

tylko przez obrazy, podobieństwa i symbole. Odkrywają one bowiem strukturę 

rzeczywistości, niedostępną empiryczno-racjonalnej zdolności pojmowania. Celem 

symboli jest dotarcie do głębszego, odbieranego intuicją, znaczenia.  

Do istoty symbolu należy to, że ma on oznaczać inną rzeczywistość, ma ułatwić 

poznanie - na zasadzie analogii - czegoś, co jednak w pełni nie jest wyrażane  

w znaku25.  

Szczegółowe badania symboliki Janowej ujawniają, że jest ona zakorzeniona 

w Starym Testamencie26. Dlatego też dokonując interpretacji Apokalipsy w kluczu 

eschatologicznym, uwzględniamy podstawową zasadę hermeneutyczną, która 

przypomina, że między dawną, a nową ekonomią zbawienia istnieje kontynuacja. 

                                                 
20 Liturgia nieba (niebiańska), w: Leksykon liturgii, red., B. Nadolski, Poznań 2006, s. 787. 
21 Tamże. Zob. KKK 1136. 
22 J. Klinowski, Refleksje nad Apokalipsą, Legnica 2005, s. 22n. 
23 KL 8. Zob., M. Paternoster, Liturgia e spiritualita cristiana, Bologna 2005, s. 68-70. 
24 Obrazy nieba odwołujące się do symboliki świątyni i liturgii niebiańskiej, mocno rozbudowanej  
w literaturze żydowskiej tamtego czasu, znajdujemy w Liście do Hebrajczyków i Apokalipsie  
św. Jana. Opis liturgii w świątyni niebiańskiej jest przesycony symboliką, aż do najdrobniejszych 
szczegółów, zob., Z. Danielewicz, Niebo historia przyszłości, Warszawa 2005, s. 64-62.  
Zob., F. Gryglewicz, Interpretacja Apokalipsy św. Jana, w: RBL 1(1965), s. 348-345. Zob.,  
K. Borowicz, Mistyka hebrajska u św. Pawła i w Apokalipsie św. Jana, w: RBL (1950), s. 187-206. 
25 H. Lempa, Symbolika eklezjalna w Apokalipsie św. Jana, w: RBL 1(1988), s. 27. 
26 Tamże, s. 28n. 



132 
 

Gwarantuje ją osoba Jezusa Chrystusa, obecna w obydwu ekonomiach. Obydwie 

ekonomie są bowiem, na różny sposób, „objawieniem Jezusa Chrystusa”.  

Jan korzysta z bogatego skarbca symboliki starotestamentalnej, czyni to w sposób 

oryginalny i twórczy.  

Autor zakłada, że czytelnicy, słuchacze zdają sobie doskonale sprawę z faktu 

przytoczonej, określonej aluzji biblijnej i znają jej historyczne odniesienie. 

Uwzględnienie więc relacji pomiędzy poszczególnymi symbolami a ich pierwotnym 

źródłem, to znaczy Starym Testamentem27, odgrywa istotną rolę w zrozumieniu 

eschatologicznego przesłania Apokalipsy. Dlatego też w tej części pracy będziemy 

obficie czerpać z ksiąg Starego Testamentu, aby wyjaśnić znaczenie i symbolikę 

niebiańskiej liturgii.  

Człowiek jest istotą psychofizyczną, jest duchem i ciałem. Dlatego też 

możemy powiedzieć, że człowiek do Boga zbliża się pośrednictwem znaków. One 

zapowiadają nasz udział w liturgii niebiańskiej.  

Wśród znaków ukazanych w Apokalipsie są znaki osobowe, np. asysta 

świątynna, aniołowie kapłani, aniołowie lewici, lud wierny. Również są znaki 

rzeczowe np. ołtarz, złote naczynia, czasze, morze miedziane, świecznik, 

instrumenty muzyczne. Te znaki z jednej strony przypominają nam rzeczywistość 

przeszłą - starotestamentową, natomiast z drugiej wprowadzają nas w celebrację 

niebiańskiej liturgii i radości zbawionych. 

Spróbujmy więc, przyjrzeć się scenerii, w jakiej sprawowana jest niebiańska 

liturgia. Sceneria ta zostanie podzielona na aspekty: dynamiczny  

i statyczny. Mówiąc o aspekcie statycznym mamy na myśli sprzęt i osoby. Natomiast 

mówiąc o aspekcie dynamicznym mamy na myśli czynności liturgii niebiańskiej  

i inne gesty liturgiczne.  

Omawiając scenerię niebiańskiej liturgii, będziemy wzorować się na świątyni 

Salomona. Zaczniemy od Miejsca Najświętszego, potem przejdziemy do miejsca 

świętego i wychodząc z przybytku przez przedsionek, zatrzymamy się przed 

przybytkiem, na dziedzińcu świątyni.  

Ten sposób omówienia niebieskiej scenerii ułatwi nam wyobrażenie  

i zrozumienie tego, co widzi w niebie św. Jan - niebieskiej liturgii. 

                                                 
27 H. Lempa, Symbolika eklezjalna w Apokalipsie św. Jana, w: RBL 1(1988), s. 27. 
 



133 
 

Tak naprawdę to przecież Przybytek w niebie był modelem dla i Przybytku 

ziemskiego (zob. Wj 25,9). Parząc na świątynię ziemską, której struktura dostępna 

jest empiryczno-racjonalnej zdolności pojmowania, wchodzimy niejako w głębię 

znaczenia tego, co oglądamy na ziemi i w ten sposób łatwiej jest nam zrozumieć  

i pojąć wymowę apokaliptycznej liturgii, która sprawowana jest w określonej 

scenerii. 

Świątynia Salomona, a w niej Przybytek stanowi pomoc. Jest on 

odwzorowaniem tego, co się dzieje w niebie. Człowiek jest istotą symboliczną. 

Ludzie tworzą symbole i przez nie wyrażają siebie samych, swoje doświadczenia. 

Dlatego też nasze częste odwoływanie się do Starego Testamentu będzie stanowiło 

niejako komentarz do liturgii niebiańskiej i do scenerii, w której jest ona 

sprawowana.  

Jan w księdze Apokalipsy objawia niebo za pomocą obrazów z ziemi28. 

Dzięki temu łatwiej jest nam zrozumieć treść Apokalipsy, odczytać jej znaczenie. 

Osoby biorące udział w niebieskiej liturgii, używane sprzęty, wykonywane 

czynności, nawiązują do kultu Starego Testamentu.  

Jako wyznający chrześcijaństwo Żydzi od razu rozpoznalibyśmy świątynię  

w opisie nieba w Apokalipsie29. Rozpoznalibyśmy również posługujących  

w Świątyni i czynności, które wykonują.  

Przejdziemy teraz do omówienia świątynnej scenerii w Apokalipsie. 

Zaczniemy od Miejsca Najświętszego w Przybytku - Świętego Świętych, w którym 

znajdowała się Arka Przymierza. Zaczniemy od sprzętu, a potem przejdziemy do 

osób i czynności, które składają się na liturgię niebiańską. 

                                                 
28 S. Hahn, The Lamb’s Supper, dz. cyt., s. 77. 
29 Tamże, s. 67. 



134 
 

 

1. Świątynna sceneria w Apokalipsie 

 
 Świątynna sceneria w Apokalipsie stanie się zrozumiała wówczas, gdy 

sięgniemy do ksiąg Starego Testamentu30, a w sposób szczególny do Księgi Wyjścia, 

Pierwszej Królewskiej i Pierwszej Kronik. 

Św. Jan w Apokalipsie ukazuje liturgię niebieską. Jej celebracja w całej pełni 

jest komunią i świętem31. W służbie Boga i w wypełnianiu Jego zamysłu uczestniczą 

„zjednoczeni” w Chrystusie: moce niebieskie, całe stworzenie cztery istoty żywe, 

które są reminiscencją starotestamentalnych cherubów, dwudziestu czterech 

starszych-prezbiterów, sług Starego i Nowego Przymierza, sto czterdzieści cztery 

tysiące32 - odkupieni przez Chrystusa, wśród nich są również męczennicy, zabici dla 

Słowa Bożego (Ap 6,9), Najświętsza Matka Boża, a wreszcie wielki tłum, którego 

nikt nie mógł policzyć, z każdego narodu i wszystkich pokoleń ludów i języków (Ap 

7,9)33.  

W Apokaliptycznej świątyni oprócz sprzętu liturgicznego i instrumentów 

muzycznych znajdują się również osoby, które biorą czynny udział w liturgii. One tę 

liturgię celebrują. Głównym celem liturgii jest dziękczynienie za dzieło odkupienia  

i uwielbienie Boga i Baranka. 

Jak zobaczymy w Apokalipsie, liturgia nie jest sprawowana przez jednostkę, 

lecz przez wspólnotę. Ta wspólnota jakby przenika poza granice czasu. Modląca się 

wspólnota na ziemi, łączy się ze wspólnotą niebieską, trwającą w nieustannym 

wielbieniu Boga34. Księga Apokalipsy opisuje kult sprawowany przez aniołów  

i świętych w niebie. Ojcowie Kościoła uważali księgę Apokalipsy za klucz do 

liturgii, a liturgię za klucz do księgi Apokalipsy. W tej księdze podobnie jak  

w świątyni jerozolimskiej możemy zobaczyć kapłanów odzianych w szaty, 

śpiewające zgromadzenie, przyzywanie aniołów i świętych, ołtarz, kadzidła35. 

                                                 
30 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 30-32. Zob., S. Kobielus, Niebiańska Jerozolima miejscem 
szczęścia, w: ComP 3(1989), s. 119-127. 
31 KKK 1136. 
32 Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt., s. 17. 
33 KKK 1138. 
34 R. Guardini, O duchu liturgii, Kraków 1996, s. 71. 
35 S. Hahn, The Lamb’s Supper, The Mass as Heaven on Earth, Auckland 1999, s. 9. 



135 
 

W niebieskiej świątyni widzimy „sprzęty liturgiczne”: kadzidło, czasze, kadź, 

lampy, instrumenty muzyczne, które nie są obce, ponieważ nawiązują do tradycji 

liturgicznej Starego Testamentu. W świątyni obecni są również kapłani, lewici i lud 

wierny. Każdy obecny pełni wyznaczone funkcje liturgiczne, którymi są między 

innymi śpiew, składanie ofiary kadzielnych, adoracja, milczenie, czytanie Pisma, 

procesja.  

Liturgia starożytnego Kościoła korzystała obficie z rytów i Pism starożytnego 

Izraela36, co uwidacznia się w Apokalipsie Jana. Księga ta wraz z Listem do 

Hebrajczyków w porównaniu z innymi księgami Nowego Testamentu najczęściej 

odwołuje się do Starego Testamentu. Czytając Apokalipsę, widzimy w niej 

reminiscencję liturgii, kultu Starego Testamentu. Jednak w Apokalipsie wszystkie 

akty liturgiczne, nabierają nowego znaczenia i nowego charakteru, wprowadzając 

nas tym samym w nową rzeczywistość.  

Św. Jan przenosi sprzęty, osoby, czynności liturgiczne z liturgii 

starotestamentowej do liturgii niebiańskiej. Aby zrozumieć znaczenie symboliki 

Apokalipsy musimy wrócić do czasów Starego Testamentu. Kult sprawowany  

w świątyni jerozolimskiej, szczególnie za czasów Salomona, a nawet jeszcze 

wcześniej za czasów Mojżesza, przed budową świątyni, staje się kluczem 

interpretacyjnym do zrozumienia liturgii niebiańskiej. 

Liturgia Starego Testamentu wraz z wyposażeniem świątyni i personelem, 

stanowi komentarz do liturgii niebiańskiej. 

                                                 
36 S. Hahn, The Lamb’s Supper, dz. cyt., s. 31. 



136 
 

 

1.1  Sprzęt 
a. Arka Przymierza 

Św. Jan widzi jak „w niebie otworzyła się świątynia Boga, a w świątyni 

ukazała się Arka Jego Przymierza” (Ap 11,19). Ten obraz odnosi nas do 

Starotestamentowej Arki, która została wykonana podczas postoju Izraelitów u stóp 

Synaju (zob. Wj 25, 10-22; 37, 1-9, Pwt 10, 1-5) i towarzyszyła Izraelitom podczas 

ich wędrówki przez pustynię (zob. Lb 10, 33-36; 14,44), przejścia przez Jordan (zob. 

Joz 3-4) i zdobywania Ziemi Obiecanej (zob. Joz 6). Następnie przy różnych 

okazjach wspomina się ją w czasie pobytu narodu wybranego w Kanaanie, łącząc  

z lokalnymi sanktuariami w Gilgal (zob. Joz 7,6), Sychem (zob. Joz 8,33), Betel 

(zob. Sdz 20,27), Szilo (zob. 1 Sm 4), skąd w końcu po wielu perypetiach zostaje 

przeniesiona do Jerozolimy (zob. 1 Sm 5-7,1; 2 Sm 6), a po wybudowaniu świątyni 

Salomonowej umieszczona w Świętym Świętych tego sanktuarium (zob. 2 Krn 5). 

Od tego momentu informacje o Arce są coraz rzadsze37.  

Według Wj 26, 33; 40, 21 w Arce znajdowało się „Świadectwo” albo 

„Uroczyste Prawo”, czyli dwie tablice Prawa, otrzymane od Boga (zob. Wj 31,18; 

25,16; 40,20). Namiot, który mieścił w sobie Arkę został nazwany Namiotem 

Świadectwa (zob. Lb 9,15; 17, 22; 18,2).  

Opis świętej Arki podany jest w Wj 25, 10- 22; 37, 1-9. Była to skrzynia  

z drewna akacjowego, długa na 1,25 metra, szeroka i wysoka na 0, 75 metra, pokryta 

złotem i zaopatrzona w pierścienie, gdzie wsuwa się drążki służące do jej 

przenoszenia. Na Arce była umieszczona płyta szczerozłota kapporet, czyli 

przebłagalnia38. Na przeciwległych końcach przebłagalni zamocowano dwie figury 

cherubów, których skrzydła osłaniały ją39. 

Według Pwt 10, 1-5 Mojżesz sporządził na rozkaz Boży pewną skrzynię  

z drewna akacjowego i złożył w niej dwie tablice kamienne, na których Jahwe 

wypisał Dekalog. Ta skrzynia została nazwana Arką Przymierza, ponieważ mieściła 

w sobie „tablice Przymierza”40, jakie Jahwe zawarł ze swoim ludem (zob. Pwt 

                                                 
37 J. Lemański, Arka Przymierza w dziejach Narodu Wybranego. Pomiędzy historią a teologią, 

tamentu, t. 1 - 2, Poznań, 2004, s. 113-118. 

ela , t. 1, Warszawa 2001, s. 379. 

Szczecin 2002, s. 25. Zob., R. Vaux, Instytucje Starego Tes
38 E. Ehrlich, Apokalipsa Księga pocieszenia, Poznań 1996, s. 127. 
39 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 313. 
40 J. Flawiusz, Dawne dzieje Izra



137 
 

9,9)41. Kiedy została ukończona budowa świątyni Salomona przeniesiono Arkę 

przymierza do sanktuarium świątyni, do Miejsca Najświętszego pod skrzydła 

cherub

 chwały Pańskiej (...) chwała Pańska 

wypełn

 i strawił całopalenie oraz żertwy, a chwała Pańska wypełniła dom”  

(2 Krn

opia42. Apokalipsa 

ukazuje nam „świątynię Boga w niebie i Arkę Jego przymierza:  

mierza. 

zyłem, że w niebie została otwarta świątynia Namiotu Świadectwa”43  

oga i Jego mocy świątynia napełniła się dymem i nikt nie mógł do niej wejść” 

(Ap 15,8). 

 

                                                

ów.  

Autor Drugiej Księgi Kronik opisuje to wydarzenie: kapłani wyszli z miejsca 

Świętego i uwielbiali Boga przy akompaniamencie instrumentów (zob. 2 Krn 5, 11-

13), wtedy „świątynia napełniła się obłokiem

iła świątynię Bożą” (2 Krn 5, 13-14).  

W czasie poświęcenia świątyni „kiedy Salomon zakończył modlitwę, spadł 

ogień z nieba

 7,1).  

Arka, która ukazuje się w apokaliptycznej świątyni, odnosi nas do Arki 

Starego Testamentu, jednak to nie jest Arka Starotestamentalna ze świątyni 

Salomona. Ziemska Arka została wykonana przez Mojżesza według wzoru, który 

zobaczył w górze (zob. Wj 25,40). Arka, którą widzimy niebieskiej świątyni, jest 

niebiańską Arką, według której została uczyniona jej ziemska k

 
„W Niebie otworzyła się świątynia Boga, a w świątyni ukazała się Arka Jego Przy

Pojawiły się błyskawice, głosy, gromy, trzęsienie ziemi i wielki grad” (Ap 11,19). 
„Potem zobac

(Ap 15, 5).  
„Od chwały B

Otwarcie Świętego Świętych w Apokalipsie wyraża samoobjawienie się 

Boga. Ukazaniu się Arki towarzyszą typowe kosmiczne przejawy teofanii Boga44: 

błyskawice, gromy, trzęsienie ziemi i wielki grad. Te znaki mają swoje źródło  

 
41 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 314. Zob. S. Ph. Vries, Obrzędy i symbole 

więte Nowego Testamentu. Najnowszy 

wski, Warszawa 2001, s. 1559. 

Żydów, Kraków 1999, s. 18-21 
42 A. Lancellotti, Apocallisse, dz. cyt., s. 113. 
43 W greckiej wersji Starego Testamentu (LXX) Namiot Spotkania był nazywany Namiotem 
Świadectwa. Arka Przymierza przebywała w Namiocie Spotkania podczas wędrówki Izraelitów  
z Egiptu (Wj 40nn), aż do czasu wybudowania świątyni. Świątynia i Namiot Spotkania były 
widzialnym znakiem obecności Boga pośród ludu, w: Pismo Ś
przekład z języków oryginalnych z komentarzem 2005, s. 600. 
44 Katolicki komentarz biblijny, red., W. Chrosto



138 
 

w trad

arodu. Te obietnice 

niegdy ły się tylko do Narodu Wybranego, ale dzięki Chrystusowi stały się 

równie

Bóg wielokrotnie i na wiele sposobów przemawiał dawniej przez ojców do proroków.  

znakiem nieustannego 

wycho

 spoglądających  

                                                

ycji starotestamentowej, wielokrotnie towarzyszyły Bogu przychodzącemu  

i objawiającemu się45 (zob. Wj 19, 16.19; 20,18).  

Arka Przymierza Boga, którą możemy oglądać w niebieskiej świątyni jest 

znakiem przymierza, które Bóg zawarł z Narodem Wybranym. Jest ona znakiem 

obietnic, które Bóg na przestrzeni historii składał ojcom tego n

ś odnosi

ż naszym udziałem. Autor listu do Hebrajczyków pisze:  

 
„

W tych dniach ostatnich przemówił do nas przez Syna” (Hbr 1,1). 

 

Apokaliptyczna Arka jest znakiem przymierza i 

dzenia Boga ku człowiekowi. Łączy ona w sobie historię Starego Testamentu  

i Nowego Testamentu, historię miłości Boga do człowieka.  

Nakazując Mojżeszowi sporządzenie Arki Przymierza i przybytku, Bóg 

obiecał ukazać mu wzór, według którego miał je wykonać. Bóg nakazał mu: 

„Uważaj pilnie, aby go wykonać według wzoru, jaki zobaczyłeś na górze”  

(Wj 25,40). Apokalipsa zdaje się ukazywać nam teraz ten prototyp niebieski. 

Znaczenie symbolu jest o wiele głębsze niż tylko proste wspomnienie historyczne. 

Arka bowiem była świadectwem Przymierza, jakie Bóg zawarł z ludźmi46. Samo 

przymierze nie tylko nie zostało zniweczone wraz z upadkiem świątyni Salomona  

i zniknięciem Arki, ale rozkwita na nowo w Nowym Testamencie, jako nowe 

Przymierze zawarte z ludem Bożym47. Arka ukazująca się znowu w niebie, wskazuje 

na jedność i ciągłość obu Testamentów, od Prawa Mojżeszowego, którego szczytem 

jest Dekalog złożony w Arce Przymierza, poprzez proroków,

z oddali wieków ku czasom, gdy nastąpi odnowienie wszystkiego48: „I dam wam 

serce nowe i ducha nowego tchnę do waszego wnętrza” (Ez 36,26). 

 To wszystko, co stanowi o wielkości Starego Przymierza, znajduje teraz swe 

najwyższe spełnienie. Kiedyś Bóg spotykał się z Mojżeszem przy Arce49, której 

przebłagalnia była tronem Jego miłosierdzia i przebaczenia. Dla nas dzisiaj taką 

 

8. 
alipsa Księga, dz. cyt., s. 128. 

du Wybranego, dz. cyt., s. 239-242. 

45 A. Lancellotti, Apocallisse, dz. cyt, s. 113. 
46 Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt., s. 1
47 E. Ehrlich, Apok
48 Tamże, s. 129. 
49 J. Lemański, Arka Przymierza w dziejach Naro



139 
 

Arką Przymierza, miejscem, gdzie spotykamy się z Bogiem jest tabernaculum50. 

Starotestamentalna Arka Przymierza jest więc typem nowotestamentowych tajemnic, 

jest sy

cą się 

niebiań

ażdy ma do niej dostęp. Ten dostęp jest bezpośredni. Bóg 

swoje o

i Namiotu Świadectwa” (Ap 15,5), czyli w miejscu Świętym Świętych,  

w świ

 Boga 

objawi

mbolem wcielonego Syna Bożego51. Jezus jest naszą przebłagalnią:  

„Bóg uczynił Go ołtarzem przebłagania52 (zob. Rz 3,25; Hbr 7, 22; 10, 5-7.12-13)53. 

Arka jest symbolem zbawienia, które dokonało się w Chrystusie. Jest ona 

również potwierdzeniem realizacji eschatologicznych obietnic Boga w stosunku do 

Narodu wybranego Starego Testamentu i Ludu Bożego Nowego Testamentu.  

W Apokaliptycznym niebie widzimy Arkę Przymierza Boga ukazują

skiej świątyni. Arka w świątyni Salomona znajdowała się w Świętym 

Świętych. Do tego miejsca mógł wejść tylko Arcykapłan i tylko raz w roku.  

Arka, która ukazuje się w świątyni, nie jest już zakryta. Ona staje się 

widoczna dla wszystkich, k

bietnice realizował w historii Narodu wybranego, Arka Przymierza jest jakby 

świadkiem tych obietnic.  

Kiedy w Apokalipsie ukazuje się Arka, to wraz z nią obecna jest cała historia 

Izraela, a także historia Kościoła - Ludu Bożego. Arka niebieska jest zatem znakiem 

nowego czasu, znakiem pełni czasu (zob. Hbr 9, 1-10). Arka znajduje się  

w „świątyn

ątyni Boga (zob. Ap 11,19). Jednak nie jest już świątynia ziemska, lecz 

niebieska.  

Święte Świętych staje się dostępne dla wszystkich. Zatem w Arce, którą 

oglądamy w otwartej świątyni, możemy widzieć znak zrealizowanej eschatologii 

Starego i Nowego Testamentu. Ta eschatologia, będąca niegdyś tajemnicą

aną stopniowo w historii, jako spełniona, wypełniona, staje się udziałem tych, 

którzy mają wypisane „na czole Jego imię (Baranka) i Jego Ojca” (Ap 14, 1). 

                                                 
50 E. Ehrlich, Apokalipsa Księga, dz. cyt., s. 129 

boliki 

ł 16,15n). Była to zapowiedź doskonałego oczyszczenia  

51 Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 60. Zob., Arka, w: D. Forstner, Świat sym
chrześcijańskiej, Warszawa 2001, s. 388. 
52 W Septuagincie (LXX) czytamy: ilasthrion - przebłagalnia, chodzi tu o złotą pokrywę Arki. 
53 Ołtarz przebłagania, dosł. przebłagalnia czyli wieko skrzyni zwanej Arką przymierza, w której 
złożone były tablice z przykazaniami. Podczas święta zwanego Dniem Pojednania przebłagalnię 
skrapiano krwią zwierząt ofiarnych (zob. Kp
z grzechów, którego dokonał Chrystus, przelewając na krzyżu własną krew, w: Pismo Święte Nowego 
Testamentu i Psalmy, Częstochowa 2005. 



140 
 

Świątyni ziemskiej już nie ma, trwać będzie tylko niebieska. Niebieskie 

Jeruzalem nie potrzebuje już świątyni (zob. Ap 21,22), ponieważ obecność Boga 

stanie się udziałem wszystkich54. 

Arka Przymierza znajdowała się w Świętym Świętych. Wychodząc z tego 

iejsca, które było oddzielone od następnego zasłoną (zob. 2 Krn 3,14; Wj 36,35n.), 

i przed złoty ołtarz kadzenia, który znajdował się w drugiej 

czę

ków ołtarza wychodziły rogi. 

Cały o

ło, w skład którego wchodziła pachnąca żywica, muszelki, pachnące 

galbanum (prawdopodobnie bursztyn) i czyste kadzidło55. Składnie ofiary kadzielnej 

było j

Mojżes

„Nie możecie na nim ofiarować kadzidła świeckiego ani też składać całopalenia, ani ofiary 

                                                

m

schodziło się schodam

ści Sanktuarium, w miejscu świętym. 

 

b. Ołtarz kadzenia  

W świątyni jerozolimskiej oprócz ołtarza całopalenia był również ołtarz 

kadzenia. Ołtarz kadzenia przeznaczony był do spalania kadzidła. Zrobiony był on 

podobnie jak ołtarz całopalenia z drzewa akacjowego. Ołtarz kadzenia był 

kwadratowy. Bok kwadratu wynosił jeden łokieć, czyli pięćdziesiąt centymetrów. 

Natomiast wysoki był na dwa łokcie czyli metr. Z bo

łtarz pokryty był szczerym złotem. Dokoła był na nim złoty wieniec. Poniżej 

wieńca znajdowały się pierścienie na drążki do przenoszenia ołtarza. One również 

były zrobione z drzewa akacjowego i pokryte złotem. 

Ołtarz kadzenia stał przed miejscem Najświętszym (zob. 1 Krl 6,22). Spalano 

na nim kadzid

edynym przeznaczenie ołtarza, które wynikało z nakazu Boga danego 

zowi:  

 

pokarmowej. Nie możecie też na niego wylewać żadnej ofiary z płynów. Będzie on bardzo 

święty dla Pana” (zob. Wj 30, 9-10).  

 
 

54 K. Romaniuk, Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, t. 2, Kraków - Poznań 1999, s. 634. 
Zob., P. Prigent, Spojrzenie na Apokalipsę, Warszawa 1986, s. 91-92. 
55 Kadzidło (sensu stricto) jest żywicą pozyskiwaną z kilku gatunków roślin z rodzaju boswelliab - 
kadzidłowca. Do najważniejszych należy kadzidłowiec cartera boswellia carteri BIRDWOOD.  
Jest to krzew lub niewielkie drzewo z rodziny osoczynowatych burseraceae, dorasta do 2, 5-3m 
wysokości. Pień ma krótki, gałęzie popielatoszare. Liście, podobne do liści jesionów, są 
nieparzystopierzaste, złożone z 7-9 par piłkowanych listków Kwiaty zebrane w kwiatostany na 
szczytach pędów, są bladoczerwone, pięciopłatkowe. Najistotniejszym jednak produktem 
kadzidłowca jest żywica, wyciekająca przy zranieniu kory. Początkowo mleczny płyn zwany lubanem 
albo olibanem zastyga tworząc twarde, aromatyczne perłowe krople, z czasem stają się przezroczyste 
 i lekko żółtawe, w takiej formie są zbierane, w: J. Brańka, Wyprawy botaniczne w świat Pisma 
świętego, w: [http://www.jezuici.pl/chstss/biuletyny/05-8.htm, (2006)]. 



141 
 

Pan Bóg powiedział Mojżeszowi, z czego ma być zrobione kadzidło: „muszelki  

i galbanum pachnące, i czyste kadzidło, niech będą w równej ilości”. Te wszystkie 

składni

zili do świętego przybytku mijając szklane morze (Ap 4,6), następnie 

wchod

a ołtarz kadzenia z ołtarza 

ałopalenia. Robili to za pomocą złotej szufli, która w Apokalipsie nazwana jest 

kadziel

dzienn

 
zielnicę węgli rozżarzonych z ołtarza, który jest przed Panem, 

 dwie pełne garści wonnego kadzidła w proszku i wniesie je poza zasłonę. Rzuci kadzidło 

ch 

ołtarza

i są 

aniołowe. Aniołowie są reminiscencją starotestamentowych kapłanów i lewitów.  

ki były starte na proszek i posolone być może w celu lepszego dymienia. 

Kadzidło znajdowało się przed Arką Przymierza (zob. Wj 30,34). Woń kadzidła 

nieustannie wznosiła się ku Bogu, jako wyraz nieustającej modlitwy Izraela.  

Liturgia niebieska, jeśli byśmy ją chcieli umiejscowić w świątyni 

jerozolimskiej, sprawowana jest w Przybytku. Przybytek świątyni podzielony był na 

trzy części. Pierwszą część stanowił przedsionek, z którego wchodziło się do drugiej 

części zwanej Miejscem Świętym. W tej części znajdował się ołtarz kadzenia, który 

stał przed zasłoną miejsca Najświętszego. Czytając Apokalipsę mamy wrażenie, jak 

byśmy wchod

zimy do miejsca świętego, gdzie znajduje się siedmioramienny świecznik 

(zob. Ap 4,5) obok którego znajdował się ołtarz kadzielny (zob. Wj 37, 25-29;  

1 Krn 6,34). 

W Apokalipsie Jan nawiązuje do ołtarza kilka razy. Możemy przypuszczać, 

że najczęściej jest mowa o ołtarzu kadzenia56. Apokaliptyczny ołtarz jest 

nawiązaniem do starotestamentowego kultu.  

Kapłani izraelscy przenosili rozżarzone węgle n

c

nicą. Ofiarę kadzielną z dwóch garści kadzidła składali kapłani dwa razy 

ie przed pierwszą ofiarą całopalną i po ostatniej:  

„Następnie weźmie pełną kad

 i

na ogień przed Panem, tak iż obłok kadzidła okryje przebłagalnię, która jest na [Arce] 

Świadectwa” (Kpł 16,12). 

 

Anioł w niebie ofiarowuje Bogu już nie dwie garście kadzideł, ale wiele kadzideł. 

Składa je wraz z modlitwami świętych. W Ap 9,13 mowa jest o czterech roga

. Natomiast w Ap 11,1 pojawia się scena mierzenia ołtarza. Również  

w Ap 14,18; 16,7 jest mowa o ołtarzu. Z ołtarzem niemal zawsze związan

                                                 
56 Z jednym wyjątkiem Ap 6, 9: Kiedy Branek „otworzył pieczęć piątą ujrzałem pod ołtarzem dusze 
zabitych dla Słowa Bożego i dla świadectwa jakiem mieli”, ten obraz być może nawiązuje do ołtarza 
całopalenia, który stał na dziedzińcu świątynnym. 



142 
 

Ołtarz ukazany w Apokalipsie, jest miejscem ofiary kadzielnej i modlitwy.  

Z tego miejsca również wychodzą rozkazy Boże, dotyczące ludzkości i ziemi57.  

Jeden raz w Apokalipsie pojawia się również wzmianka o ołtarzu, pod 

którym znajdują się „dusze zabitych z powodu słowa Bożego i danego świadectwa” 

(Ap 6,9). Z jednej strony można sądzić, że jest to ołtarz całopalenia. Jednak, jeśli 

weźmiemy pod uwagę, że znajdujemy się w niebieskim przybytku, który jest 

nawiązaniem do Przybytku w świątyni Salomona, to okaże się, że ołtarz, o którym 

mowa, jest ołtarzem kadzenia, ponieważ ołtarz całopalenia znajdował się przed 

przybytkiem, na dziedzińcu świątyni. Być może św. Jan nawiązuje do ołtarza 

całopal

m, że ofiara 

ludzkie

ne były również złote naczynia, które  

w Apokalipsie nazwane są złotymi kadzielnicami; „Anioł stanął przy ołtarzu 

ielnicę” (Ap 8,3). 

 kadzenia związane było złote 

naczyn

0). 

szystkie sprzęty przybytku były wykonane ze szczerego złota.  

W Apo

 z ręki anioła przed 

Bogiem. Anioł zaś wziął naczynie na żar, napełnił je ogniem z ołtarza i zrzucił na ziemię, 

enia, jednak nie ma w tym względzie określonego stanowiska wśród 

biblistów.  

„Dusze zabitych”, które znajdują się pod ołtarzem są znakie

go życia, wierność Słowu Boga jest nieustannie przed Jego oczami, jak dym 

kadziła, który wciąż wznosi się ku górze, przed oblicze Najwyższego.  

Z ołtarzem kadzenia związa

trzymając złotą kadz

 

c. Złote naczynia 

 W czasach Starego Testamentu z ołtarzem

ie na żar, czyli płaska szufla do przenoszenia żaru z ołtarza na ołtarz (zob. Wj 

25,29; Wj 27,3; 38,3; 1 Krn 28, 14-18, 1 Krl 7,5

W

kalipsie anioł ma złote naczynie na żar: 

 
„ I przyszedł inny anioł, i stanął przy ołtarzu, mając złote naczynie na żar, i dano mu wiele 

kadzideł, aby dał je w ofierze jako modlitwy wszystkich świętych, na złoty ołtarz, który jest 

przed tronem. I wzniósł się dym kadzideł, jako modlitwy świętych,

 a nastąpiły gromy, głosy, błyskawice, trzęsienie ziemi” (Ap 8, 3-5). 

 

Anioł napełnił złote naczynie ogniem z ołtarza, prawdopodobnie z ołtarza kadzenia. 

Jezus Baranek złożył najdoskonalszą ofiarę. Ofiara ta zawiera w sobie wszystkie 
                                                 
57 K. Lijka, Dzień Pański według Apokalipsy, w: LitSac 3(1997), s. 35. 



143 
 

wcześniejsze ofiary, które były niedoskonałe. Jezus swoją ofiarą je udoskonalił. 

Liturgia sprawowana w niebie jest wyrazem wieczystej liturgii sprawowanej we 

wnętrz

materia

ożna 

owiedzieć, jest figurą chwały Bożej w niebiańskiej świątyni.  

bytku obok złotego ołtarza kadzenia, który znajdował się przed 

zasłoną

według polecenia Boga (zob. Wj 25, 31-40; 26,35; 37, 17-24). 

u Trójcy Świętej. Źródłem i celem tej liturgii jest Bóg, który jest nieskończoną 

miłością. Człowiek ze swej natury jest istotą symboliczną, potrzebuje, aby to,  

co duchowe miało zewnętrzny wyraz w tym, co materialne, nie duchowe.  

Liturgia niebiańska w Apokalipsie zakorzeniona jest w liturgii 

starotestamentowej, nie dziwi nas więc obecność w niebie sprzętów pochodzących ze 

świątyni jerozolimskiej, na przykład ołtarza, złotych naczyń, arki, „morza” . 

W przybytku świątyni jerozolimskiej wszystkie sprzęty były wykonane ze 

złota. Złoto oznacza jednocześnie kolor i światło. Złoto oznacza jasność Bożej 

chwały, w której przebywają święci, jest to światłość niestworzona, nie dająca 

dychotomii „światłość-ciemność”. Złoto jest symbolem Niebiańskiej Jerozolimy, jej 

rynek to „czyste złoto, jak szkło przeźroczyste” (Ap 21,21). Złoto jako najcenniejszy 

ł na ziemi, służy do wyrażenia tego, co jest najcenniejsze w świecie ducha. 

Zatem kolor złoty naczyń z starotestamentalnego przybytku, jeśli tak m

p

W Przy

 Świętego Świętych, stał złoty, siedmioramienny świecznik - menora58. 

 

d. Świecznik 

W Apokalipsie tak jak w przybytku świątyni jerozolimskiej znajduje się 

również siedmioramienny świecznik - menora, został on wykonany przez Mojżesza 

Menora miała siedem ramion, trzy ramiona wychodziły z jednego jego boku  

i trzy ramiona z drugiego jego boku, ramię siódme stanowiło trzon świecznika59.  

                                                 
58 Menora u Żydów siedmioramienny świecznik liturgiczny dostał się wraz z innymi kosztownościami 
łupów wziętych w czasie zdobycia Jerozolimy w roku 70 ( ukazany jest jako jeden z łupów na 
płaskorzeźbie łuku triumfalnego Tytusa w Rzymie), zob., W. Kopaliński, Słownik Mitów i Tradycji 
Kultury, Warszawa 2006, s. 679. Zob., A. Lancellotti, dz. cyt, s. 76. Zob., W. Popielewski, Obecność 
Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, w: PzST, t. 10(2001), s. 60. 
59 Siedmioramienny kształt menory ma wartość symboliczną. Liczba sześć (sześć ramion) wyraża 
bowiem świat fizyczny, który został stworzony w sześć dni i dopełniony siódmym dniem - który 
niczym środkowy pień menory, zwieńczony lampą, symbolizuje Byt Nadprzyrodzony i ludzkie 
dążenie do Niego: „[...] środkowe [siódme] światło, które skierowane jest bezpośrednio w stronę 
Boga, pokazuje, że dominuje nad światem materialnym (symbolizowanym przez liczbę sześć)” - 
wyjaśnia w komentarzu do Szemot rabin Sacha Pecaric . Ten siedmioramienny świecznik miał być 
zapalany przez kapłana i płonąć od zmroku aż do poranka w Świętym Świętych Przybytku, stąd inna 
nazwa - wieczne światło (hebr. ner tamid). Interesujący jest fakt, że w „proroczym objawieniu” 
Apokalipsy św. Jana, mówi się o siedmiu świecznikach, w nawiązaniu do symboliki świętej liczby 



144 
 

Na świeczniku były umieszczone cztery kielichy, które miały kształt kwiatów 

migdałowych z pąkami i kwiatami. Świecznik zrobiony był ze szczerego złota.  

Na świeczniku było umieszczonych siedem lamp60 (zob. Wj 25, 31-36). Świecznik 

stał naprzeciw chlebów pokładnych (zob. Wj 26,35). Lampy świecznika nieustannie 

się paliły, wlewano do nich czystą oliwę z oliwek (zob. Wj 27,20). Świecznik był 

obrazem narodu żydowskiego, który miał przed Jahwe świecić światłem znajomości 

Boga i promieniować wśród ciemności pogaństwa61. 

W Apokalipsie kilka razy św. Jan mówi o lampach-świecznikach: „Ten, który 

się przechadza wśród siedmiu złotych świeczników” (Ap 2,1). 

 Siedem świeczników oznacza Kościół powszechny. Chrystus przechadza się, 

dogląda wszystkiego w kościołach jak ogrodnik kwiatów62. Słowa z Ap 2,5: „ruszę 

świecznik twój z jego miejsca jeśli się nie nawrócisz”, czy też z Ap 18,23: „i światło 

lampy już w tobie nie rozbłyśnie”, są z jednej strony wyrazem miłości i zatroskania 

Chrystusa o Kościół, natomiast z drugiej stanowią ostrzeżenie. 

Opis z Ap 4,5: „A z tronu wychodzą błyskawice i głosy, i gromy, i płonie 

przed tronem siedem lamp ognistych, które są siedmiu Duchami Boga” przypomina 

nam drugą część przybytku świątyni, za czasów Salomona - Miejsce Święte. Paliło 

się siedem lamp, które były umieszczone na świeczniku.  

Św. Jan w Apokalipsie używa również określenia świecznik w stosunku do 

świadków: „Oni są dwoma drzewami oliwnymi i dwoma świecznikami, co stoją 

                                                                                                                                          
semickiej: „[...] obróciwszy się, ujrzałem siedem złotych świeczników i pośród świeczników kogoś 
podobnego do Syna Człowieczego” (Ap 1, 12-13). Wizj a związana jest ze Świątynią Jerozolimską, 
której już nie ma i nie ma też świeczników, bo wszystko zostało zburzone, ale Jan opisuje tu nowy 

a t

porządek Zbawienia, zapoczątkowany przez Jezusa Chrystusa. W innym fragmencie mowa jest  
o dwóch świecznikach i o dwóch drzewach oliwnych po bokach (zob. Ap 11, 4), co jest nawiązaniem 
do wizji Zachariasza. To właśnie u proroka Zachariasza występuje najwcześniejsze symboliczne 
znaczenie siedmioramiennego świecznika: „Siedem owych [lamp] to oczy Pana, które przenikają całą 
ziemię” (zob. Za 4, 2-10). W nauczaniu Chrystusa to On sam stał się „światłością świata” (J 8, 12), 
światłem na drodze prowadzącej do pełni życia. W ten sposób historia i tradycja Narodu Wybranego 
przenika i wplata się w dzieje Kościoła Chrystusowego, zob., J. Stranz , Menora dialogu - znak 
dialogu chrześcijańsko - żydowskiego w Poznaniu. Dialog w symbolice życiodajnego drzewa,  
w: [http://coexist.org.pl/index.php?strona=wydarzenie_menora (05.2007)]. 
60 Z Jednego i drugiego boku świecznika wychodziły po trzy ramiona. Sześć lamp było 
umieszczonych na ramionach świecznika i jedna na trzonie świecznika, z którego wychodziły 
ramiona. Czytając opis świecznika w Księdze Wyjścia, może wydawać się, że jest tam niezgodność, 
bo mowa o świeczniku, który ma sześć ramion, a na którym pali się siedem lamp. Trzon świecznika 
stanowił środkowe ramię (z nim było w sumie siedem ramion). W Piśmie Świętym zarówno Starego 
Testamentu jak i Nowego nie pojawia się określenie siedmioramienny świecznik, czy też menora, 
tylko świecznik. Ten świecznik może symbolizować Drzewo Życia jako mądrość i życiodajną moc 
Boga. 
61 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, Pelplin 1995, s. 89. Zob., S. Kobielus, Niebiańska Jerozolima 
miejscem szczęścia, w: ComP 3(1989), s. 124-125. 
62 A. Jankowski, Apokalipsa. Komentarz, Poznań 1959, s. 147. 



145 
 

przed Panem ziemi” (Ap 11,4). Zastosowanie świeczników do świadków zgodne jest 

z ideą apostolstwa: „Wy jesteście światłem świata. Nie może się ukryć miasto 

położo

bo chwała Boga je 

oświetl

ów” (Ap 22,5). 

a. W tej świątecznej liturgii nie może zabraknąć 

śpiewu, któremu towarzyszą instrumenty. Wychodząc z przybytku, wchodzimy na 

alomona, na którym po prawej stronie (zob. 2 Krn 4,10) 

ustawio

                                                

ne na górze” (Mt 5,14), „Tak niech świeci wasze światło przed ludźmi, aby 

widzieli wasze dobre uczynki i chwalili Ojca waszego, który jest w niebie”  

(Mt 5,16)63.  

Lampą w Apokalipsie również jest Baranek - przede wszystkim On:  

„I Miastu nie trzeba słońca ni księżyca, by mu świeciły, 

iła, a jego lampą - Baranek” (Ap 21, 23) i podobny fragment: „I odtąd już 

nocy nie będzie. A nie potrzeba im światła lampy i światła słońca, bo Pan Bóg będzie 

świecił nad nimi i będą królować na wieki wiek

Św. Jan poprzez „znaki” Starego Testamentu wprowadza nas w nową 

rzeczywistość. Mówiąc między innymi o siedmiu lampach, św. Jan kieruje nasze 

myśli ku starotestamentowemu Przybytkowi.  

Kluczem do zrozumienia znaczenia świeczników w apokaliptycznym niebie 

jest eschatologia. Światło, które paliło w miejscu świętym, w świątyni Salomona 

możemy odnieść do obrazu samego Chrystusa, który jest światłem w niebieskim 

przybytku „a miastu nie potrzeba też słońca ani księżyca, bo oświetla je chwała 

Boża, a Baranek jest jego lampą” (Ap 21,23) i dalej pisze św. Jan „i nie będą 

potrzebować światła lampy ani światła słońca, ponieważ Pan Bóg będzie świecił nad 

nimi” (Ap 22,5). Liturgia sprawowana w Niebieskim Jeruzalem jest wielkim 

hymnem uwielbienia Boga i Barank

dziedziniec świątyni S

no basen zwany - „morze”. 

 

e. miedziane morze 

Kolejnym elementem znajdującym się w świątyni jerozolimskiej i mającym 

swój odpowiednik w niebie, jest morze miedziane64. W Apokalipsie kilka razy 

pojawia się wzmianka o „morzu”. Ma ono swoją figurę w kulcie 

starotestamentalnym. W tym miejscu chcemy zaznaczyć, że odwołując się do opisów 

kultu w Starym Testamencie, często korzystamy z różnych tradycji biblijnych. 

 W Księdze Wyjścia odnajdujemy przepisy o zorganizowaniu kultu, a w sposób 

 
63 A. Jankowski, Apokalipsa,dz. cyt., s. 199. 
64 Tamże, s. 77. 



146 
 

szczególny otrzymujemy informację o przeznaczeniu poszczególnych „sprzętów”  

w przybytku. W Księdze Wyjścia również pojawiają się informacje dotyczące 

budowy i wyglądu poszczególnych sprzętów. Te opisy znajdują się również w 

Pierwszej Księdze Królewskiej, która między innymi opisuje budowle Salomona, a 

w tym świątynię jerozolimską. Korzystając z informacji dotyczących organizacji 

kultu z

y „morzem 

iedzianym”. Basen umieszczony był na dwunastu posągach wołów, z których 

każde 

odnajd

  

ej obmywać 

y nie 

marli. I będzie to prawo zawsze 

bowiązywać Aarona i jego potomstwo po wszystkie czasy” (Wj 30, 17-21).  

świątyni Salomonowej, było ono nazywane „jam”, 

to słowo oznacza morze, jezioro, albo wielką rzekę, ale w języku hebrajskim 

późnie

12 rzeź

rozchylone kielichy kwiatowe. Na trzydzieści łokci otaczały "morze" w krąg. W jego odlewie 

były razem odlane dwa rzędy rozchylonych kielichów kwiatowych. Stało ono na dwunastu 

wołach. Trzy zwracały się ku północy, trzy na zachód, trzy na południe i trzy na wschód. 

                                                

a czasów Mojżesza, a potem przeniesienie kultu do świątyni jerozolimskiej, 

mamy pełniejszy obraz kultu Starego Testamentu, który jest figurą liturgii 

niebiańskiej, sprawowanej przez świętych i aniołów. 

W Apokalipsie pojawia się kilka razy „morze”, które jest nawiązaniem do 

morza ze świątyni Salomona. Na dziedzińcu, przed wejściem do świątyni stał ołtarz 

całopalny. Obok ołtarza ustawiono duży basen miedziany zwan

m

trzy zwrócone były w jedną ze stron świata65. Jego opis i przeznaczenie 

ujemy w Księdze Wyjścia. Tak też powiedział Pan do Mojżesza: 

„Uczynisz kadź z brązu, z podstawą również z brązu, do obmyć, i umieścisz ją między 

przybytkiem a ołtarzem, i nalejesz do niej wody. Aaron i jego synowie będą w ni

ręce i nogi. Zanim wejdą do Namiotu Spotkania, muszą się obmyć w wodzie, ab

pomarli. Tak samo, gdy się będą zbliżać do ołtarza, aby pełnić służbę i aby składać ofiarę 

spalaną dla Pana, muszą obmyć ręce i nogi, aby nie po

o

Mojżesz uczynił kadź z brązu, której podstawa również była z brązu, pokryta była lusterkami 

czyli zwierciadłami z polerowanego metalu” (Wj 38,8). 
 

Jeśli chodzi o „morze” w 

jszym także „zbiornik”, „kadź”66. Była ona basenem unoszonym przez  

bionych wołów:  

 
„Następnie sporządził odlew morza o średnicy dziesięciu łokci, okrągłego, o wysokości 

pięciu łokci i o obwodzie trzydziestu łokci. Poniżej jego krawędzi opasywały je dokoła 

 
65 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 96. 
66 R. Vaux, Instytucje biblijne Starego Testamentu, dz. cyt., s. 335. 



147 
 

Morze to znajdowało się nad nimi u góry, a wszystkie ich zady [zwracały się] do wewnątrz. 

Grubość jego była na [szerokość] dłoni, a brzeg był wykonany jak brzeg kielicha kwiatu lilii. 

go pojemność wynosiła dwa tysiące bat”67 (1 Krl 7, 23-26) . 

lka razy nawiązuje do 

morza”. W opisie niebiańskiej liturgii wokół tronu Baranka:  

 
okół 

onu stały cztery istoty żywe, które miały mnóstwo oczu z przodu i z tyłu” (Ap 4,6).  

a, z której powstaje się przez 

zmartw

nia69. Jednak zdecydowanie 

tak nie

 czterema istotami żywymi i dwudziestoma czterema 

starszy

Je

 

Basen czyli inaczej kadź służyła do obmywania rąk i nóg kapłanom 

wchodzącym do Przybytku i stała między ołtarzem a drzwiami wejściowymi do 

przybytku (zob. Wj 30, 17-21; 2 Krn 4, 6-10). Apokalipsa ki

„

„Przed tronem było też jakby morze szklane podobne do kryształu. Na środku tronu i w

tr

 

Obraz ten jest nawiązaniem do wyposażenia świątyni Salomona. Kadź,  

w której obmywał się kapłan przypominała mu prawdopodobnie przejście przez 

Morze Czerwone, wyzwolenie z niewoli egipskiej. Z perspektywy czasu możemy 

widzieć w kadzi zapowiedź sakramentu chrztu świętego. Zanurzenie w wodzie jest 

symbolem pogrzebania w śmierci Chrystus

ychwstanie z Nim do nowego życia68.  

„Szklane morze” znajdujące się przed tronem, jest dla niektórych znakiem 

odległości dzielącej transcendentnego Boga od Stworze

 jest, ponieważ „morze” jest wzięte ze świątyni.  

W kontekście Nowego Testamentu, a w sposób szczególny wcielenia, męki, 

śmierci i zmartwychwstania Jezusa Chrystusa - „apokaliptyczne morze” staje się 

źródłem nadziei na spotkanie z Barankiem i Bogiem. Zanurzając się w tej 

krystalicznie przejrzystej wodzie rodzimy się z wody i Ducha. Bez tego narodzenia 

nie możemy wejść do Królestwa Bożego70 czyli nie możemy stanąć przed tronem 

Baranka i Jego Ojcem wraz z

mi czyli prezbiterami.  

                                                 
67 Jeden bat to hebrajska miara płynów, różnie przeliczana, równa 21 lub 40 litrów, w czasach 
Nowego Testamentu ok. 22 litrów, zob., Słownik, w: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, 

, Apokalipsa, dz. cyt., s. 167. Zob., Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu,  
. 611. 

Poznań 2000. 
68 KKK 1214. 
69 A. Jankowski
dz. cyt., s
70 J 3,5. 



148 
 

To przejście - nowe narodziny jest również znakiem wiary. Jest bramą do 

życia w Duchu71.  

Ap 15,2 po raz drugi wspomina o „szklanym morzu”, jest ono pomieszane  

z ogniem. Prawdopodobnie św. Jan nawiązuje do Morza Czerwonego. Argumentem 

potwierdzającym tę tezę jest nawiązanie w Ap 15, 3-4 do Pieśni dziękczynnej  

z Wj 15, 1-19, po przejściu Narodu Wybranego przez Morze Czerwone. Nawet  

Ap 15,3 mówi dosłownie: „A taką śpiewają pieśń Mojżesza, sługi Bożego”. Jest ona 

również Pieśnią Baranka. Tak jak Naród Wybrany Starego Testamentu pod 

przewodnictwem Mojżesza przeszedł przez wody Morza Czerwonego i został 

wyzwolony z Niewoli egipskiej, tak lud Nowego Testamentu pod przewodnictwem 

Nowego Mojżesza - Jezusa zanurzając się w Jego męce i śmierci zostaje wyzwolony 

z niew

z uczynił przybytek według wzoru, który widział w górze (Wj 26,8). 

Zatem 

łtarza całopalenia, jednak jest to sprawa 

dyskus

becności, w komunii z Bogiem. Podobieństwo 

pomięd

a na ziemi jest przedsmakiem chwały liturgii niebiańskiej, 

sprawo

aż zawiera ona w sobie między innymi historię.  
                                                

oli grzechu, z ciemności i przechodzi do światła, do życia w Chrystusie. 

Dlatego ci, którzy zwyciężają bestię, śpiewają Pieśń Mojżesza i Baranka.  

Mojżes

nie cała świątynia Jerozolimska była kopią wzoru niebieskiego, ale tylko 

przybytek72.  

W niebieskim przybytku nie ma ołtarza całopalenia, aczkolwiek można 

przypuszczać, że Ap 6,9 nawiązuje do o

yjna. Z naszych oczu znika również „morze” (Ap 21,1), które w Świątyni 

Salomona znajdowało się na dziedzińcu.  

W niebie liturgia sprawowana jest w przybytku. Świątynią niebieską jest 

przybytek, miejsce, które w czasach starego Testamentu było dostępne tylko dla 

arcykapłana i kapłanów, w ściśle określonym czasie. W Niebieskim Jeruzalem 

wszyscy mogą przebywać w Bożej o

zy niebem a ziemską świątynią stanowi paralelizm pomiędzy uwielbieniem 

Boga w niebie a liturgią na ziemi73.  

Liturgia sprawowan

wanej w świętym mieście Jeruzalem74, jest również przedsmakiem 

ostatecznej szczęśliwości. 

Okazuje się, że najwłaściwszym kluczem świątynnej scenerii apokaliptycznej 

liturgii jest eschatologia, poniew
 

71 KKK 1213. 
72 Zob. Hbr 9, 1-7. 
73 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 141. 
74 EdeE 70. 



149 
 

Na dziedzińcu świątyni Salomona naprzeciw drzwi wejściowych do 

palny. 

 

e był miejscem składania ofiar75. Przy podziale 

pos

.  

edmiot ofiary, możemy mówić o ofiarach 

kad

o spożycia lub też ofiary, z których część była palona i część 

spo

przez ofiarodawcę mogło mieć na celu: uwielbienie Jahwe, 

wejści

tarz jego wartości:  

„w dz

                                                

Przybytku stał ołtarz cało

f. Ołtarz całopalenia 

Ołtarz w Starym Testamenci

zczególnych rodzajów ofiar składanych w świątyni jerozolimskiej możemy 

wziąć różne podstawy podziału

Biorąc pod uwagę osobę ofiarującego możemy mówić o ofiarach 

indywidualnych i zbiorowych. 

 Natomiast biorąc pod uwagę prz

zielnych i pokarmowych. Odnośnie ofiar pokarmowych możemy mówić  

o ofiarach krwawych i bezkrwawych.  

Ze względu na przeznaczenie można wskazać na ofiary całopalne i ofiary 

przeznaczone d

żywana przez kapłanów, bądź też przez samych ofiarujących, ich rodzinę  

i najbliższych.  

Złożenie ofiary 

e z Nim w komunię lub dziękczynienie, oczyszczenie, ekspiację za grzechy 

lub świętowanie76.  

Księgi Starego Testamentu podają nam rozbudowane opisy wyglądu ołtarzy: 

całopalenia i kadzenia77. Ołtarz całopalenia zrobiony był z drzewa akacjowego, 

budowany był na planie kwadratu. Za czasów Mojżesza bok ołtarza miał pięć łokci 

czyli dwa i pół metra78. Narożniki wystawały pół metra ponad ołtarz, stanowiły one 

rogi ołtarza, będące jego istotną częścią. Symbolizowały one moc Bożą, a zarazem 

skuteczność modlitwy i ofiary, ich usunięcie pozbawiało oł

ień, kiedy będę karał występki Izraela, ukarzę (również) ołtarze Betel. 

Odrąbane zostaną rogi ołtarza i upadną na ziemię” (Am 3,14)79.  

 
75 J. Chmiel, Piąta pieczęć Apokalipsy (6, 9-11), w: RBL 5(1984), s. 429. 
76 M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 61n. 
77 Podstawą kultu w Starym Testamencie było składanie ofiar. Ofiary były składane na ołtarzu 
całopalnym i kadzielnym. Księgi Starego Testamentu podają nam rozbudowane opisy wyglądu ołtarza 
kadzenia i całopalenia (Wj 27, 1-8; 30, 1-10; 1 Krl 6, 19-22; 2 Krn 4,1). 
78 Świątynia Salomona miała ten sam podział i proporcje, co Namiot Święty, ale jej rozmiary 
zwiększona podwójnie. Na dziedzińcu przed wejściem do świątyni stał ołtarz z brązu o rozmiarach 
20X20 łokci i 10 łokci wysokości do spalania ofiar, zob. E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., 
s. 95n. 
79 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 86. 



150 
 

Przez wylanie krwi ofiar na rogi ołtarza dokonywał się liturgiczny obrzęd 

przebłagania. Na ołtarzu była krata miedziana (ruszt). Do ołtarza były również 

dołączone drążki z brązu, które służyły do jego przenoszenia (zob. Wj 27, 1-8).  

Za czasów Salomona ołtarz całopalenia stał na dziedzińcu, przed wejściem do 

przyby

ołtarza i to dostarcza dodatkowych trudności, ponieważ jeśli 

pojawi

 Salomona, w budowanej przez niego świątyni całe miejsce Najświętsze  

i wszy

bogato upiększona tym szlachetnym metalem (zob. 1 Krl 6, 20-35). Szerokie 

zastosowanie złota w kulcie ma charakter czynności symbolicznej. Salomon a z nim 

                                                

tku80. U góry ołtarza znajdowało się obejście, a od południa pochyłe wejście 

dla kapłanów.  

W Apokalipsie św. Jan nawiązuje kilka razy do ołtarza (zob. Ap 6,9; 8,3; 8,5; 

9,13; 11,1; 14,18; 16,7). Na pierwszy rzut oka mogłoby się wydawać, że mowa jest  

o dwóch ołtarzach, o ołtarzu całopalenia81 i kadzenia. Jednak wydaje się, że  

w apokaliptycznym niebie jest tylko ołtarz kadzenia. Chociaż w Ap 6, 9 mowa jest 

ołtarzu, pod którym znajdują się dusze zabite dla Słowa Bożego, to ten obraz może 

nawiązywać do ołtarza całopalenia. W czasie konsekracji synów Aarona wylewał 

Aaron część krwi zabitego cielca u podstawy ołtarza (zob. Wj 29,12). Ołtarz  

z Ap 6,9 być może nawiązuje do ołtarza całopalenia. W tym fragmencie nie ma 

określonego koloru 

a się określenie złoty ołtarz, czy też złote naczynia możemy sądzić, że mowa  

o ołtarzu kadzenia.  

Skąd takie przekonanie? „Anioł stanął przy ołtarzu trzymając złotą 

kadzielnicę (…), dano mu dużo kadzideł, aby razem z modlitwami wszystkich 

świętych ofiarował je na złotym ołtarzu” (Ap 8,3). „(...) z czterech rogów złotego 

ołtarza, który stał przed Bogiem usłyszałem głos (...)” (Ap 9,13). Od czasów 

Mojżesza sprzęt, który znajdował się w Przybytku był pokryty złotem  

(zob. Wj 25,29). Druga Księga Kronik również potwierdza tę prawdę.  

Za czasów

stkie sprzęty przynależące do niego były pokryte złotem (2 Krn 3, 8-13;  

4, 19-22). 

Złoto było i jest jednym z najszlachetniejszych metali, nie ulega zniszczeniu 

przez ogień i rdzę. Już w kulturach pierwotnych złoto było symbolem czegoś 

wartościowego i wielkiego. Bogate zastosowanie złota w kulcie starotestamentalnym 

było symbolem Boskiego światła i przymiotów Boga. Świątynia Salomona była 

 
80 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt, s. 95. 
81 A. Salas, Apokalipsa. Symbolizm czy rzeczywistość historyczna?, Częstochowa 2004, s. 88. 



151 
 

cały Izrael chciał okazać cześć Najwyższemu tym, co najcenniejsze na ziemi82.  

Z ołtarzem całopalenia związane były również czasze. 

 

g. Czasze 

W Apokalipsie pojawiają się również czasze (Ap 15, 5-21). Czasza to 

naczynie bez podstawy i bez ucha83. Czasze podobnie jak misy, patery, dzbanki 

służyły do składania ofiar płynnych (zob. Wj 25,29). Czasze ułożone były na 

fioletowej purpurze na stole pokładnym, obok chlebów pokładnych (zob. Lb 4,7). 

Siedem złotych czasz służy aniołom do zrzucania plag na ziemię, nad którymi nie 

mają władzy. Są one napełnione gniewem Boga - sądem Bożym i sprawiedliwością, 

która objawi się w całej pełni (zob. Ap 16,1nn)84.  

Warto zauważyć, że w Apokalipsie czasze przeznaczone są na kadzidło  

i modlitwy sprawiedliwych, świętych (zob. Ap 5,8). Aniołowie trzymają czasze 

gniewu. Po całopaleniu i po złożeniu ofiary przed tronem Bożym, wylewają czasze 

prawdy, która w zetknięciu z ziemią przemienia się w gniew85.  

Po wstępnym opisie liturgii niebiańskiej wokół Bożego tronu Jan kieruje 

naszą uwagę na osobę Baranka, któremu Bóg wręcza księgę przeznaczeń. Wokół 

Baranka gromadzą się cztery istoty żywe i prezbiterzy. W akcie adoracji upadają 

przed Nim, trzymając harfy i złote czasze pełne kadzideł, którymi są modlitwy 

świętych. Wzmianka o czaszach pojawia się również w Ap 15,7. Tym razem czasze 

nie są wypełnione modlitwami lecz gniewem „Boga żyjącego na wieki wieków”. 

Siedem czasz gniewu zostaje wylanych na ziemię (zob. Ap 16, 1-19).  

W tych czaszach możemy widzieć nawiązanie do kultu starotestamentalnego. 

W dzień Paschy (po siedmiu godzinach dnia) zamykano bramy świątyni 

jerozolimskiej i rozlegał się głos rogu baraniego (szofar).  

Kapłani stali w uporządkowanych szeregach, trzymając w rękach złote  

i srebne naczynia przeznaczone do zbierania krwi baranków. Pielgrzymi zabijali 

ofiary, wypełniając krwią naczynia kapłanów, którzy przelewali ją z jednego 

naczynia do drugiego, podając sobie nawzajem aż do kapłana stojącego najbliżej 

ołtarza, który wylewał nań dostarczaną krew. Działo się to zgodnie z przepisem 

                                                 
82 Złoto, w: D. Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej. Leksykon, Warszawa 2001, s. 146-149. 
83 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, dz. cyt., s. 234. Zob., Komentarz praktyczny do Nowego 
Testamentu, dz. cyt., s. 649-652.  
84 P. Ostański, Apokalipsa. Praktyczny komentarz, dz. cyt., s. 276. 
85 A. Mień, Apokalipsa. Komentarz, Kraków 2000, s. 133n. 



152 
 

zanotowanym przez kronikarza86: „kapłani stali też na swoich miejscach według 

swego urzędu i według prawa Mojżeszowego, męża Bożego. Kapłani wylewali krew, 

którą brali z rąk lewitów” (1 Krn 30,16). Zebraną krew wylewano również przed 

ołtarz, skąd specjalnie do tych celów przygotowanym systemem kanałów spływała 

do potoku Cedron (zob. 2 Krn 30,16; 35,11)87. 

Rytuał krwi wypływał z silnego przekonania Izraelitów, że właśnie krew jest 

pierwiastkiem życia zarówno człowieka (zob. Rdz 4,10), jak i zwierząt  

(zob. Pwt 12,23)88. Wszystko, co wiąże się z życiem, pozostaje w bezpośredniej 

łączności z Bogiem, który jest jedynym Panem życia. Wylewanie zawartości czasz 

na ziemię, jest znakiem gniewu Bożego. Przemiana zawartości czaszy w krew być 

może symbolizuje utratę życia, czyli odwrócenie się od Boga.  

Aniołowie ubrani w szaty kapłańskie kolejno wylewają zawartość swoich 

czasz na poszczególne części kosmosu. Następstwem tego są plagi, które wyraźnie 

się wzorują na plagach egipskich89. Sąd Boży ma tu charakter kosmiczny. Upór ludzi 

sądzonych okazuje się wielki i nawet w obliczu klęski nie chcą się odwrócić od 

swego złego postępowania. W Apokalipsie sąd jest często połączony z królowaniem 

(zob. Ap 11, 15.18)90. W apokaliptycznym niebie liturgia wciąż trwa, a w między 

czasie dokonuje się sąd nad światem.  

W niniejszej pracy ograniczamy się przede wszystkim do elementów 

liturgicznych. Jeśli wspominamy między innymi o ołtarzu całopalnym, o czaszach, 

które nie są elementem liturgii niebieskiej, to tylko dlatego, że w liturgii świątynnej 

Starego Testamentu miały one swoją określoną funkcję liturgiczną. W liturgii 

świątynnej znaczącą rolę odgrywały instrumenty muzyczne, muzyka.  

 

h. Instrumenty muzyczne  

Muzyka odgrywała ważną rolę w życiu Narodu Wybranego. Towarzyszyła 

ona każdemu aspektowi życia Izraelitów w poszczególnych okresach ich historii. 

Rozbrzmiewała podczas powitań i pożegnań (zob. Rdz 31,27; Łk 15,25). Przy jej 

dźwiękach wstępowano w związek małżeński i składano bliskich do grobu  

                                                 
86 M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 50. 
87 Tamże, s. 88. 
88 Tamże, s. 60. 
89 J. Wilk, Triumf Baranka jako idea przewodnia Apokalipsy, w: CT 3(1970), s. 53. 
90 P. Prigent, Spojrzenie na Apokalipsę, Warszawa 1986, s. 72-73. 



153 
 

(zob. Jr 7,34; 48,36). Rozlegała się gdy mężczyźni szli na wojnę i gdy z niej wracali 

(zob. Sdz 6,34; Iz 30,32).  

Ludzie czasów biblijnych śpiewali, grali na instrumentach muzycznych  

(zob. 1 Sm 16,18; Hi 30,31). Główne wydarzenia z życia narodu jak wyjście  

z Egiptu, podbój Kanaanu, odzyskanie Arki Przymierza, poświęcenie świątyni, 

koronacja króla i powrót z wygnania w Babilonie obchodzono przy dźwiękach 

instrumentów i uroczystym śpiewie. Muzyka również stanowiła istotny element 

kultu Bożego sprawowanego w świątyni (zob. 2 Sm 6, 5.14; 1 Krl 10, 12; 1 Krn 15, 

15–16). Tradycja ta przetrwała również po wzniesieniu drugiej świątyni  

(zob. 2 Krn 15, 19-21; 16, 4-6. 39-42; 23, 5-8; 2 Krn 5, 1-13; Ezd 3, 10-11).  

Izraelici znali instrumenty dęte, strunowe i perkusyjne. Muzykę postrzegano 

jako naturalną i właściwą reakcję na to, co Bóg uczynił dla swojego ludu91.  

Księga Apokalipsy w pewnym sensie podsumowuje rolę muzyki w Biblii. 

Trąby spełniają tam funkcje obrzędowe oznaczają nastanie czasu sądu i odkupienia. 

Wzmianki na temat harf oddają kosmiczny wymiar sfer niebieskich (zob. Ap 5,8; 

14,2; 15,2)92. Liturgia niebieska jest bardzo uroczysta, świadczy o tym między 

innymi obecność kadzideł, a także instrumentów muzycznych, które nawiązują do 

kultu sprawowanego w świątyni Jerozolimskiej. 

Harfy nawiązują do kultu w świątyni Starego Testamentu. To tradycyjny 

instrument towarzyszący psalmodii liturgicznej, a w Apokalipsie używany w liturgii 

niebiańskiej. Gra na cytrze stanowiła jeden z elementów życia religijnego Izraelitów. 

Wyznaczeni muzycy byli odpowiedzialni za grę na cytrze podczas obrzędów 

religijnych (zob. 1 Krn 15, 16.21; 16,5; 25, 3.6). Wydaje się również, że gra na 

cytrze towarzyszyła pełnieniu czynności prorockich (zob. 1 Sm 10,5; 2 Krl 3,15). 

Cytry były więc instrumentami, na których grano podczas obrzędów religijnych  

i ogłaszania proroctw93. 

 Począwszy od czwartego rozdziału Apokalipsy nieustannie słyszymy śpiew  

i dźwięki instrumentów, które są nam znane z ksiąg Starego Testamentu należą do 

nich: harfy, cytry, trąby, bębenki. Z Księgi Królewskiej dowiadujemy się, że król 

Salomon zrobił cytry i harfy dla śpiewaków, którzy posługiwali w świątyni Pańskiej 

                                                 
91 Muzyka, w: Słownik wiedzy Biblijnej, Warszawa 1996, s. 549-550. 
92 Tamże, s. 551. 
93 Harfa, cytra, w: Słownik wiedzy Biblijnej, dz. cyt., s. 241. 



154 
 

(zob. 1 Krl 10,12). Zatem instrumenty te należały do liturgicznych. Ich dźwięk 

wyrażał radość, oddawał wewnętrzny stan ducha: 

 

„Gdy zajdziesz do miasta, napotkasz gromadę proroków zstępujących z wyżyny. Będą mieli 

z sobą harfy, flety, bębny i cytry, a sami będą w prorockim uniesieniu. Ciebie też opanuje 

duch Pański i będziesz prorokował wraz z nimi, i staniesz się innym człowiekiem”  

(1 Sm 10, 5-6).  

 

Również w Księdze Psalmów wielokrotnie wzywa się wierzących do gry na 

cytrze lub harfie. Śpiew i akompaniament stanowią właściwy wyraz miłości  

i poświęcenia się Bogu94. Między innymi dźwięk instrumentów sprawia, że człowiek 

serce człowieka wznosi się ku Bogu, czuje się opanowany przed Ducha. Przykładem 

takiego radowania się w Duchu przed Jahwe są słowa psalmistów: „Radośnie będę 

Cię chwalił przy wtórze harfy, Boże, mój Boże!” (Ps 43,4), „Radośnie wykrzykuj na 

cześć Pana, cała ziemio, cieszcie się i weselcie i grajcie! Śpiewajcie Panu przy 

wtórze cytry, przy wtórze cytry i przy dźwięku harfy, przy trąbach i dźwięku rogu: 

radujcie się wobec Pana, Króla” (Ps 98, 4-6). Z kolei brak instrumentów jest 

wyrazem smutku, może nawet rozpaczy:  

 

„Od Jakuba odeszła radość, nie słychać już fletu ni harfy” (1 Mch 3,45 ).  
„Nad rzekami Babilonu - tam myśmy siedzieli i płakali, kiedyśmy wspominali Syjon.  

Na topolach tamtej krainy zawiesiliśmy nasze harfy. Bo tam żądali od nas pieśni ci, którzy 

nas uprowadzili, pieśni radości ci, którzy nas uciskali” (Ps 137, 1-3). 

 

Również w Apokalipsie pojawiają się harfy. Cztery istoty żywe i dwudziestu 

czterech starszych trzyma harfy (zob. Ap 5,8). Zbawieni stojący na górze Syjon  

z Barankiem śpiewają, a ich śpiew podobny jest do brzmienia harf (zob. Ap 14, 1-2). 

Wzmianka o harfiarzach, trębaczach pojawia się również w (Ap 18,22). Harfy  

z Apokalipsy są najbardziej wymownym obrazem harf w Piśmie Świętym. Oprócz 

ich brzmienia i dźwięku, należy podkreślić znaczenie materiału, z którego zostały 

wykonane. Harfy z wizji nieba, w Księdze Apokalipsy (Ap 5,2; 14,2; 15,2) 

wykonane są ze złota. Są one częścią schematu, w którym twardość materiału łączy 

                                                 
94 Tamże, s. 241. 



155 
 

się z blaskiem światła, co wskazuje na sferę wykraczająca poza miękki, ulegający 

cyklicznym przemianom świat ziemskiej egzystencji95. 

W Apokalipsie obecne są również trąby. W Piśmie Świętym trąba oznacza 

najczęściej róg barani służący do wydawania dźwięków96. Również trąby należały 

do instrumentów liturgicznych. Głos trąb po raz pierwszy rozlega się kiedy Mojżesz 

rozmawia z Bogiem na Górze Synaj: 

 
„Trzeciego dnia rano rozległy się grzmoty z błyskawicami, a gęsty obłok rozpostarł się nad 

górą i rozległ się głos potężnej trąby, tak że cały lud przebywający w obozie drżał ze strachu. 

Mojżesz wyprowadził lud z obozu naprzeciw Boga i ustawił u stóp góry. Góra zaś Synaj była 

cała spowita dymem, gdyż Pan zstąpił na nią w ogniu i uniósł się dym z niej jakby z pieca, 

 i cała góra bardzo się trzęsła. Głos trąby się przeciągał i stawał się coraz donośniejszy. 

Mojżesz mówił, a Bóg odpowiadał mu wśród grzmotów” (Wj 19, 16-19).  

 

W Starym Testamencie głos trąb nie tylko towarzyszył teofanii synajskiej  

(zob. Wj 19,16), ale również nawoływał Izraela do powrotu (Iz 27,13), zwoływał na 

sąd Dnia Jahwe. Z Księgi Liczb dowiadujemy się, że trąby były wykuwane ze srebra 

i służyły do zwoływania całej społeczności Izraela (zob. Lb 10,2). Podczas 

oczyszczenia świątyni za proroka Ezechiasza, składaniu ofiar towarzyszyły śpiewy 

przy wtórze harf, cymbałów, cytr i trąb (zob. 2 Krn 29, 1-36). 

  U Izraelitów szczególnie uroczyście obchodzono siódmy nów w roku. 

Nazywano go świętem trąb, gdyż kapłani w ten dzień ogłaszali głosem trąb początek 

roku cywilnego97. Ofiarnicy zgromadzeni na terenie świątyni, u wejścia do 

dziedzińca kapłańskiego odbierali wybrane baranki, i na dźwięk trąb zabijali 

zwierzęta zgodnie z rytuałem98. Kapłańskie sygnały dawane trąbkami w czasie 

liturgii świątynnej, zapewniały kontakt z chórem lewitów i ze słuchaczami99. 

W Apokalipsie słyszymy dźwięk trąb między innymi w wizji trąb  

(zob. Ap 8-9. 11,14-15) 100. Aniołowie - kapłani grają na trąbach.  

                                                 
95 Harfa, cytra, w: Słownik wiedzy Biblijnej, dz. cyt., s. 1015. 
96 Tamże, s. 1015. 
97 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 128. 
98 M. Rosik, Judaizm u początków ery, dz. cyt., s. 87. 
99 J. Maier, Między Starym a Nowym Testamentem, Kraków 2002, s. 270. 
100 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 97. 



156 
 

Głos trąb zwiastuje karę Bożą. Grzeszny świat zostanie ukarany, modlitwy 

kościoła zostały wysłuchane (zob. Ap 8-9, 21). Granie na trąbach poprzedza cisza  

i ofiara kadzenia. Najpierw słyszymy dźwięk trąby, a po nim następuje jakaś plaga.  

Symboliczne plagi wzorowane są na plagach egipskich. Pierwsza trąba ogień 

i grad pomieszane z krwią odpowiada siódmej pladze egipskiej (zob. Wj 9, 22-26). 

Pierwsza plaga egipska podzielona została a na skutki drugiej i trzeciej trąby. Morze 

częściowo staje się w krwią (Ap 8,8), słodkie wody stają się gorzkimi, być może są 

zatrute. Czwarta trąba nawiązuje do dziewiątej plagi egipskiej (zob. Wj 10, 21-23). 

Piąta trąba w Apokalipsie wzorowana jest na ósmej pladze egipskiej  

(zob. Wj 10, 12-15). Kara szóstej trąby ma analogię w dziewiątej pladze egipskiej, 

kiedy to Anioł śmierci, przechodząc w noc Paschy przez Egipt, zabijał 

pierworodnych (zob. Wj 11, 4-7). 

Instrumenty odgrywały istotną rolę w kulcie Starego Testamentu. W czasie 

liturgii niebiańskiej słyszymy brzmienie tych samych instrumentów, ale nie grają na 

nich ludzie, lecz aniołowie. W ten sposób zostaje jeszcze bardziej podkreślony 

niebiański charakter apokaliptycznej liturgii, która jest wzorem dla liturgii ziemskiej. 

Sprzęt ukazany w apokaliptycznym niebie możemy zaliczyć do znaków rzeczowych. 

Te znaki stają się czytelniejsze, kiedy odwołujemy się do pierwotnego ich znaczenia, 

które ma swoje źródło w starotestamentowym kulcie.  

Omawiając wyposażenie świątyni niebieskiej zauważamy, że nie ma w niej 

między innymi stołu z chlebami pokładnymi, które były formą niekrwawej ofiary 

pokarmowej nakazanej przez Prawo Mojżeszowe (zob. Kpł 24, 5-9).  

Chleby pokładne w tłumaczeniu dosłownym z języka hebrajskiego, to chleby 

oblicza, ustawiczne. Było to dwanaście placków z mąki przaśnej (zob. Kpł 24,5), 

układanych w dwa stosy, po sześć na złotym stole w każdy szabat  

(zob. Wj 25, 23-28; Lb 4,7). Na każdym stosie leżało trochę świeżego kadzidła.  

Stół z chlebami pokładnymi stał na przeciw siedmioramiennego świecznika. Ofiara 

ta była symbolem wdzięczności dwunastu pokoleń Izraela dla Jahwe za chleb 

powszedni. 

Przyjrzyjmy się teraz poszczególnym osobom i czynnościom, które widzimy 

w Apokaliptycznym niebie, a które odnoszą nas do Świątyni Jerozolimskiej  

w czasach Starego Testamentu. 

W Apokalipsie, teraz przed obliczem Pana mogą stanąć wszyscy  

(zob. Ap 14,1). W obecności Boga i Baranka stoi nie tylko Naród Starego 



157 
 

Testamentu i Lud Boży Nowego Testamentu. Dwudziestu czterech starszych 

zasiadających na dwudziestu czterech tronach, mogą reprezentować dwanaście 

pokoleń Izraela i dwunastu Apostołów Baranka (zob. Ap 21, 12-14), ale mogą 

również reprezentować dwadzieścia cztery klasy kapłańskie (zob. 1 Krn 24) i być 

może taka interpretacja będzie trafniejsza, ponieważ zgromadzeni w niebiańskiej 

świątyni to lud kapłański (zob. Ap 1,6; 5,10; 20,6). 

Niegdyś na chlebach oblicza było położone kadzidło. W Apokalipsie 

prezbiterzy kościoła niebiańskiego trzymają „złote czasze napełnione kadzidłem” 

czyli „modlitwami świętych” (Ap 5,8). Kadzielnice z kadzidłem nie tylko trzymają 

prezbiterzy, ale również aniołowie (zob. Ap 8,3). Sto czterdzieści cztery tysiące  

z wypisanym na czole imieniem Ojca i Baranka (zob. Ap 14,1), mający swoich 

przedstawicieli w dwudziestu czterech starszych, są ludem Bożego oblicza. 

W niebiańskiej świątyni nie ma również ołtarza całopalenia. Znakiem 

doskonałej ofiary jest Baranek: „na środku tronu wśród czterech istot żywych  

i pośród starszych zobaczyłem stojącego Baranka - jakby złożonego w ofierze”  

(Ap 5,6). Ołtarz całopalenia w świątyni Salomona stał na dziedzińcu przed 

przybytkiem.  

Niebieskie Jeruzalem możemy odnieść do przybytku w świątyni Salomona. 

Warto przypomnieć, że Mojżesz zobaczył wzór niebieski, i na jego obraz uczynił 

przybytek ziemski (zob. Wj 26,30). Świątynia, którą widzi Jan w niebie, ma 

charakter duchowy. Niebieski przybytek tworzą zbawieni, trwający w komunii  

z Ojcem i Barankiem. Wyposażenie niebieskiej świątyni jest w służbie duchowego 

kultu, w którym sprawują zbawieni przez Baranka. Liturgia niebieska jest obrazem 

pełni eschatologicznej, która już tu na ziemi staje się naszym udziałem - jest 

przedsmakiem liturgii niebieskiej. 

W świątynnej scenerii niebiańskiej liturgii obecne są również osoby, pełniące 

określone funkcje liturgiczne. W tych osobach możemy widzieć nawiązanie do 

personelu świątynnego w czasach Starego Testamentu. Kult w świątyni 

jerozolimskiej był zapowiedzią doskonałego kultu. Jezus kiedyś w rozmowie  

z Samarytanką powiedział:  

 
„Oto nadchodzi czas, że ani na tej górze, ani też w Jerozolimie nie będzie się już wielbiło 

Ojca (…). Nadchodzi jednak godzina, a właściwie już jest, kiedy prawdziwi czciciele będą 



158 
 

wielbili Ojca w Duchu i prawdzie. Bóg jest duchem stąd też ci, którzy Go wielbią, winni to 

czynić w Duchu i prawdzie” (J 4, 20.23.24). 

 

Liturgia sprawowana w niebie ma charakter duchowy. Ci, którzy wielbią Boga  

w Apokaliptycznej świątyni oddają Mu cześć w Duchu i prawdzie. 

Na obraz niebiańskiej liturgii składają się nie tylko sprzęty liturgiczne, ale 

również osoby. Te, które widzimy w Apokaliptycznej świątyni nawiązują do 

personelu świątynnego w Starym Testamencie.  



159 
 

 

1.2 Osoby 

 a. Asysta świątynna 

W Starym Testamencie osobą szczególnie poświęconą służbie Bożej był 

Arcykapłan, który posiadał pełnię władzy kapłańskiej i był pośrednikiem całego 

narodu przed Bogiem. Tylko on mógł składać ofiary w Dniu Pojednania i wchodzić  

z krwią w tym dniu do miejsca Najświętszego. On wydawał ostateczną decyzję  

w sprawach religii. Jego wysokiej godności musiała odpowiadać świętość 

osobista101. Również kapłani pełnili swoje funkcje w świątyni. Jedynie Arcykapłan 

 i kapłani mieli możliwość wchodzenia do Przybytku. Również lewici przeznaczeni 

byli do służby Bożej. Lewici pomagali kapłanom podczas ich czynności 

kultycznych102. 

Asysta świątynna w Apokalipsie to ci, którzy gromadzą się wokół tronu  

i Baranka. W Księgach Starego Testamentu Arka nazywana była tronem Boga  

i znajdowała się w Przybytku, do którego mógł wejść jedynie Arcykapłan i kapłani  

w wyznaczonym czasie. W rozdziale czwartym Apokalipsy św. Jan opisuje 

zgromadzonych wokół tronu103.  

Dokoła tronu gromadzi się dwudziestu czterech starszych - to prezbiterzy 

niebiańskiego kościoła. Ubrani są w białe szaty i na głowach mają złote wieńce. 

Kolor biały jest kolorem chwały i triumfu104, a złote wieńce oznaczają zwycięstwo.  

Wśród zgromadzonych przy tronie (pośrodku tronu i dokoła tronu) znajdują 

się również cztery istoty żywe. Możemy w nich widzieć reminiscencję cherubinów 

Ezechiela105 oraz sześcioskrzydłych serafinów u Izajasza, ale przede wszystkim 

nawiązanie do cherubinów ze świątyni Salomona. Apokaliptyczne „istoty żywe” są 

bytami duchowymi, podobnie jak serafini i cherubini106.  

Cała świątynia jerozolimska i wszystko, co się w niej znajdowało było 

wyobrażeniem i naśladowaniem wszechświata. Natomiast liczba cztery symbolizuje 

wszechświat. 

                                                 
101 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 107n. 
102 Tamże, s. 105n. 
103 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 76-79. 
104 W. Popielewski, Alleluja! Liturgia godów Baranka eschatologicznym zwycięstwem Boga,  
dz. cyt., s. 114. 
105 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 77. 
106 Kiedy Bóg wygnał człowieka z raju, „umieścił na wschód od Edenu cherubów i miecz  
z połyskującym ostrzem, aby strzec drogi do drzewa życia” (Rdz 3,24). 



160 
 

Możemy uważać, za najtrafniejsze odniesienie czterech „istot żywych” do 

czterech cherubów, które znajdowały się w świątyni Salomona. W Świątyni 

Salomona w przybytku znajdowały się cztery cheruby, dwa małe umieszczone na 

arce ze złota i dwa wielkości 10 łokci zrobione z drzewa oliwkowego:  

 
„W sanktuarium sporządził dwa cheruby dziesięciołokciowej wysokości z drzewa 

oliwkowego. Jedno skrzydło cheruba miało pięć łokci i drugie skrzydło cheruba miało też 

pięć łokci. Więc od końca do końca jego skrzydeł było dziesięć łokci. Drugi cherub miał ten 

sam rozmiar dziesięciu łokci, i obydwa cheruby miały takie same kształty. Wysokość 

jednego i drugiego cheruba wynosiła dziesięć łokci. Gdy umieścił te cheruby w głębi wnętrza 

świątyni, to rozpościerały swe skrzydła tak, że skrzydło jednego dotykało jednej ściany,  

a skrzydło drugiego cheruba dotykało drugiej ściany. Skrzydła zaś ich skierowane do środka 

świątyni dotykały się wzajemnie. Cheruby te pokrył złotem. Ponadto na wszystkich ścianach 

świątyni wokoło wyrył jako płaskorzeźby podobizny cherubów” (1 Krl 6, 23-29). 

 

Reprezentowana w nich całość stworzenia bierze udział w liturgii niebieskiej107. 

Patrząc na sceny z Ap 4 i Ap 19 odnosimy wrażenie jakbyśmy stali  

w Starotestamentalnym Przybytku, z tą zasadniczą różnicą, że wokół tronu gromadzą 

się wszyscy razem. Ten przybytek jest otwarty.  

Synoptycy przekazują, że kiedy Jezus umierał na krzyżu, zasłona Przybytku 

rozdarła się na dwie części. Ta zasłona oddzielała miejsce święte od najświętszego, 

do którego wcześniej mógł wchodzić tylko arcykapłan. Oto relacje synoptyków 

odnośnie rozdarcia zasłony przybytku: 

 
A oto zasłona przybytku rozdarła się na dwoje z góry na dół; ziemia zadrżała i skały zaczęły 

pękać. Groby się otworzyły i wiele ciał Świętych, którzy umarli, powstało. I wyszedłszy  

z grobów po Jego zmartwychwstaniu, weszli oni do Miasta Świętego i ukazali się wielu”  
(Mt 27,51).  

 

„A zasłona przybytku rozdarła się na dwoje, z góry na dół. Setnik zaś, który stał naprzeciw, 

widząc, że w ten sposób oddał ducha, rzekł: Prawdziwie, ten człowiek był Synem Bożym” 
(Mk 15,38) 

 
„Było już około godziny szóstej i mrok ogarnął całą ziemię aż do godziny dziewiątej. Słońce 

się zaćmiło i zasłona przybytku rozdarła się przez środek. Wtedy Jezus zawołał donośnym 

                                                 
107 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, dz. cyt., s. 168. 



161 
 

głosem: Ojcze, w Twoje ręce powierzam ducha mojego. Po tych słowach wyzionął ducha” 
(Łk 23,44). 

 

W czasach Starego Testamentu zasłona została zrobiona na polecenie Boga. Pan Bóg 

wydał polecenie Mojżeszowi dotyczące oddzielenia miejsca świętego od 

najświętszego: 

 
„Zrobisz też zasłonę z fioletowej i czerwonej purpury, z karmazynu i z kręconego bisioru,  

z cherubami wyhaftowanymi przez biegłego tkacza. Powiesisz zaś zasłonę na kółkach  

i umieścisz wewnątrz poza zasłoną Arkę Świadectwa, i będzie oddzielała zasłona [Miejsce] 

Święte od Najświętszego” (Wj 26, 31.33).  

 

Zasłona została rozdarta w momencie śmierci Chrystusa na krzyżu. Warto 

podkreślić, że ta zasłona została rozdarta z „z góry na dół”- rozdarł ją Bóg!  

W rozdarciu zasłony tradycja chrześcijańska widziała zniesienie kultu 

Mojżeszowego i otwarcie przez Jezusa wstępu do przybytku. Autor Listu do 

Hebrajczyków bardzo konkretnie opisuje nową rzeczywistość:  

 
„Mamy więc, bracia, pewność, iż wejdziemy do Miejsca Świętego dzięki krwi Jezusa. On 

otworzył dla nas nową i życiodajną drogę, przez zasłonę, jaką jest Jego ciało swoje”  

(Hbr 10,19).  

 

Zatem Śmierć Chrystusa - Arcykapłana zerwała zasłonę nie tylko Świątyni 

Jerozolimskiej, ale i świątyni niebieskiej, dając jednocześnie nam dostęp do samego 

Boga.  

Apokaliptyczna liturgia, jeśli chcielibyśmy ją odnieść do świątyni 

jerozolimskiej, sprawowana jest w miejscu najświętszym. Wskazuje na to obecność 

tronu i zasiadającego na nim oraz obecność czterech istot żywych.  

Bóg powiedział do Mojżesza, żeby na krańcach przebłagalni umieścił dwa 

cheruby, jednego na jednym krańcu a drugiego na drugim. Cheruby skrzydłami 

miały zakrywać przebłagalnię, a twarze miały zwrócone jeden, ku drugiemu. Bóg 

przemawiał do Mojżesza sponad przebłagalni. (zob. Wj 25,10-22).  

Czytając opis świątyni Salomona dowiadujemy się, że oprócz cherubów na 

arce były jeszcze dwa, których skrzydła sięgały ścian przybytku (1 Krn 3, 10-13).  

W świątyni jerozolimskiej cheruby razem z Arką reprezentowały tron Jahwe.  



162 
 

W czterech cherubach ze świątyni Salomona możemy widzieć figurę czterech istot 

żyjących z Apokalipsy108.  

Kiedy wpatrujemy się w Janowy opis, czujemy się tak, jak byśmy byli  

w przybytku świątyni jerozolimskiej. W apokaliptycznej świątyni widzimy tron  

i zasiadającego na nim (zob. Ap 4, 2-3). A w Ap 5,1 zobaczymy „między tronem  

z czterema istotami żywymi, a kręgiem prezbiterów Kościoła niebiańskiego, 

stojącego Baranka jakby zabitego, a ma siedem rogów i siedmioro oczu”. W tym 

Baranku Arka znalazła swoje „wypełnienie”. W Arce znajdowały się dwie tablice 

Prawa - Dekalog czyli Słowo Boże. Tym słowem jest Chrystus: „a Słowo stało się 

ciałem zamieszkało wśród nas” (J 1,14)109.  

W czasie niebiańskiej liturgii, zgromadzeni wokół Bożego tronu, a później 

wokół Baranka trwają w akcie wielbienia. Ci przy tronie, w których widzimy 

kapłanów ze Starego Testamentu nie składają już ofiar, ponieważ ofiara została już 

złożona przez Arcykapłana - „stojącego Baranka jakby zabitego” (Ap 5,6).  

Najbliżej tronu znajdują się prezbiterzy, którzy reprezentują dwanaście 

pokoleń Izraela i dwunastu Apostołów Baranka (zob. Ap 21, 12-14).  

Zasiadają oni na dwudziestu czterech tronach. Natomiast pośrodku tronu  

i dookoła znajdują się istoty żywe. Widoczni są również aniołowie110, którzy 

wypełniają rozkazy Boga. 

 Zatem asystę świątynną tworzą istoty żywe, które nawiązują do czterech 

cherubów ze świątyni Salomona, a także dwudziestu czterech prezbiterów-starszych, 

oraz aniołowie, którzy stanowią nawiązanie do starotestamentalnych kapłanów  

i lewitów. 

 

b. Aniołowie kapłani 

W Starym Testamencie kapłani pełnili służbę Bożą, prowadzili nauczanie 

religijne ludu, sprawowali sądy przy Przybytku. Przed kultem cielca kapłanami byli 

patriarchowie. Potem ofiary składali najstarsi synowie, po kulcie cielca, lewici. 

Kapłani byli wybierani do obsługi konkretnego sanktuarium.  

Na czele kolegium kapłanów stał arcykapłan (najwyższy kapłan), sprawujący 

nadzór nad świątynią i kultem. Poszczególne grupy zmieniały się w szabat, 

                                                 
108Przybytek, w: Słownik wiedzy biblijnej, dz. cyt., s. 817-821. 
109 Arka przymierza, w: Słownik Teologii Biblijnej, dz. cyt., s. 59-60. 
110 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 136. 



163 
 

obejmując na cały tydzień służbę w świątyni. Kolejność funkcji kapłańskich 

wyznaczano losem. Podczas służby w przybytku kapłani ubierali się w specjalne 

szaty, których nie wolno im było używać poza tą służbą: spodnie lniane do kolan, 

suknia z białego lnu do kostek, czterokolorowy pas (biało-niebiesko-purpurowo-

karmazynowy), zawój na głowę111.  

W Apokalipsie aniołowie kapłani ubrani są w czysty, błyszczący len  

i przepasani na piersiach złotymi pasami (Ap 15,6). 

Kapłan Starego Testamentu nie mógł zabijać ofiary, ale to zadanie 

pozostawało zawsze sprawą drugorzędną i nigdy nie było jego wyłącznym 

przywilejem. Prawo ofiarnicze wyraźnie mówiło: „Potem zabije młodego cielca 

przed Panem, a kapłani, synowie Aarona, ofiarują krew, to jest pokropią nią dokoła 

ołtarz stojący przed wejściem do Namiotu Spotkania” (Wj 29, 10-12). 

Kapłan był „sługą ołtarza” w bardzo ścisłym znaczeniu tego słowa112. 

Dlatego też, kiedy w Apokalipsie pojawia się obraz ołtarza, zawsze są z nim 

nierozłącznie związani aniołowie kapłani (zob. Ap 8, 2-5). 

Arcykapłan posiadał pełnię władzy kapłańskiej i był pośrednikiem całego 

narodu przed Bogiem. Tylko on mógł składać ofiary w Dniu Pojednania i wchodzić  

z krwią ofiarną w tym dniu do miejsca najświętszego. Kapłani w Starym 

Testamencie: „zamieniali w dym ofiary na ołtarzu całopalenia i na ołtarzu kadzenia, 

zgodnie z cała posługą w Miejscu Najświętszym, aby dokonywać przebłagania  

za Izraela, według tego wszystkiego, co nakazał sługa Boży Mojżesz” (1 Krn 6,34). 

Różne funkcje kapłańskie mają jeden wspólny fundament: kiedy kapłan 

udziela wyroczni czy też przekazuje ludziom odpowiedź daną przez Boga, 

wypowiada jakąś instrukcje, wyjaśnia Prawo, Torę, przekazuje interpretuje naukę, 

która pochodzi od Boga, zanosi na ołtarz krew i mięso ofiarne, spala na ołtarzu 

kadzidło, przedstawia Bogu modlitwy i sprawy wiernych - zawsze jest pośrednikiem 

miedzy Bogiem a ludźmi113. W Apokalipsie aniołowie-kapłani zgromadzeni są 

wokół tronu Ap 4,4. Mają na sobie białe szaty. Zawsze zawiązani są z ołtarzem lub  

z tronem. W rozdziale siódmym Apokalipsy aniołowie kapłani stoją wokół tronu  

i starszych, i czterech istot żywych (Ap 7,11).  

                                                 
111 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 106n. 
112 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 371. 
113 Tamże, s. 372. 



164 
 

W Starym Testamencie do zadań kapłanów należała również gra na trąbach. 

Głos trąb mógł zapowiadać niebezpieczeństwo, wyruszenie na wojnę (Lb 10, 1-9), 

na dźwięk trąby również się gromadzono: „Na miejscu, gdzie usłyszycie głos trąby, 

tam się przy nas zgromadźcie! Bóg nasz będzie za nas walczył” (Ne 4,14). Dźwięk 

trąb towarzyszył ludowi w czasie świąt, w czasie składania ofiar, one przypominały 

o Panu Bogu, o Jego obecności (zob. Lb 29,10), „Na Syjonie dmijcie w róg, 

zarządźcie święty post, ogłoście uroczyste zgromadzenie” (Jl 2, 15). 

W Apokalipsie aniołowie-kapłani, grają na trąbach, zapowiadając w ten 

sposób nadejście plagi (zob. Ap 8, 6-7.8.10.12;2,1.13). Kapłani starotestamentalni 

stanowią figurę aniołów-kapłanów w niebiańskiej świątyni. Czynności, które 

wykonują w czasie liturgii niebiańskiej nawiązują do kultu Starego Testamentu. 

Również w liturgii uczestniczą aniołowie-lewici mający swój odpowiednik  

w starotestamentalnych lewitach, którzy również byli obecni w świątyni 

Jerozolimskiej. 

W Starożytnym Izraelu wierni udawali się do sanktuarium, „aby poradzić się 

Jahwe”, wtedy kapłani byli pośrednikami w udzielaniu wyroczni. W Pwt 33, 8-10 

zadanie udzielania wyroczni przez synów Lewiego jest wyliczone przed funkcją 

nauczania Tory a nawet przed służbą ołtarza114:  

 
„Do Lewiego powiedział: Twoje tummim i urim są dla oddanego ci męża, wypróbowałeś go 

w Massa, spierałeś się z nim u wód Meriba. O ojcu swym on mówi i o matce: Ja ich nie 

widziałem, nie zna już swoich braci, nie chce rozpoznać swych dzieci. Tak słowa Twego 

strzegli, przymierze Twoje zachowali. Niech nakazów Twych uczą Jakuba, a Prawa Twego - 

Izraela, przed Tobą palą kadzidło, na Twoim ołtarzu - całopalenia”  
 

Urim i tummim to były święte losy. Losy te były powierzone według powyższego 

tekstu pokoleniu Lewiego , natomiast według Lb 27,21 kapłanowi Eleazarowi: 

„Winien się jednak stawić przed kapłanem Eleazarem, a ten będzie za niego pytał 

Pana przez losy urim. Tylko na jego rozkaz winni wyruszać i na jego rozkaz wracać, 

zarówno on, jak i wszyscy Izraelici i cała społeczność”115. W błogosławieństwie nad 

Lewim w Pwt 33,10: „Niech nakazów Twych uczą Jakuba, a Prawa Twego - Izraela, 

przed Tobą palą kadzidło, na Twoim ołtarzu - całopalenia” - zlecono lewitom 

podwójną funkcję: posługiwanie się urim i tummim oraz nauczanie ludu.  
                                                 
114 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 365. 
115 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 367. 



165 
 

W czasie wędrówki po pustyni Izraelici, kiedy chcieli „poradzić się Boga”, 

zwracali się do Mojżesza: „Mojżesz odpowiedział swemu teściowi: Lud przychodzi 

do mnie, aby się poradzić Boga” (Wj 18,15). 

Należy podkreślić, że począwszy od wygnania nauczanie Tory przestało być 

wyłączną domeną kapłanów. Lewici stali się kaznodziejami ludu116. Określenie 

lewita czy kapłan używane są również jako synonimy. W Pwt 31,9 kapłani noszą 

Arkę, i w Pwt 31,25 czynią to lewici. Pwt 18, 6-7 postanawia, że jakiś lewita, który 

przyjdzie do centralnego sanktuarium, będzie tu mógł spełniać funkcje kapłańskie 

razem ze wszystkimi braćmi lewitami. 

Czytając Apokalipsę widzimy aniołów, którzy są typami 

starotestamentowych kapłanów i lewitów. Aniołowie stoją przed tronem Baranka  

i oddają Mu cześć mówiąc głosem donośnym: „Baranek zabity jest godzien wziąć 

potęgę i bogactwo, i mądrość, i moc, i cześć, i chwałę, i błogosławieństwo”  

(Ap 5,12).  

Głos aniołów w Apokalipsie jest zawsze donośny, to znaczy, że każdy go 

słyszy i głos ten ma w sobie moc Boga (zob. Ap 5,2; 7,2; 10,3). Aniołowie grają na 

trąbach: „I ujrzałem siedmiu aniołów stojących przed Bogiem, którym dano im 

siedem trąb” (Ap 8,2). Aniołowie składają ofiary kadzielne (zob. Ap 8, 2-4) na wzór 

kapłanów w Świątyni Jerozolimskiej. Jeden z aniołów podaje księgę do czytania 

(zob. Ap 10, 2.8-9). Aniołowie walczą ze Smokiem (zob. Ap 12,7). Aniołowie 

obwieszczają Dobrą Nowinę: „Zobaczyłem też innego anioła lecącego środkiem 

nieba. Miał on ogłosić wieczną Ewangelię przebywającym na ziemi: wszystkim 

narodom, szczepom, językom i ludom” (Ap 14,6). Aniołowie również wzywają do 

oddania chwały Bogu: „Bójcie się Boga i oddajcie Mu chwałę, bo nadeszła godzina 

Jego sądu! Pokłońcie się Stwórcy nieba, ziemi, i morza i źródeł wody!” (Ap 14,7). 

Są wykonawcami Bożej woli, Jego rozkazów: „Usłyszałem jak potężny głos ze 

świątyni mówił do siedmiu aniołów. Idźcie, i wylejcie na ziemię siedem czasz 

gniewu Boga” (Ap 16,1). Anioł zaprasza na ucztę: „Zobaczyłem też anioła, który stał 

w słońcu i wołał potężnym głosem do wszystkich ptaków latających po niebie: 

Chodźcie! Zgromadźcie się na wielką ucztę Boga!” (Ap 19,17). 

 

 

                                                 
116 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 370. 



166 
 

c. Aniołowie lewici  

Lewici zastąpili pierworodnych z całego Izraela przeznaczonych do Służby 

Bożej na podstawie cudownego ocalenia pierworodnych izraeliskich w Egipcie: 

 
„Oto Ja wziąłem lewitów spośród synów Izraela na miejsce wszystkich pierworodnych, 

którzy się narodzili z łona matek, dlatego lewici są moją własnością. Do Mnie bowiem 

należy wszystko, co jest pierworodne. W dniu, kiedy zabijałem wszystko, co było 

pierworodne w ziemi egipskiej, poświęciłem dla siebie wszystko pierworodne w Izraelu, 

począwszy od człowieka aż do bydlęcia. Do mnie należą; Ja jestem Pan” (Lb 3, 12-13). 

 

Podstawowym ich obowiązkiem była opieka nad Namiotem Świętym, później 

nad świątynią oraz pomoc kapłanom podczas ich czynności kultycznych117.  

W Starym Testamencie lewitom powierzono ofiary kadzenia i całopalenia, 

przekazywanie Izraelitom woli Boga. Byli strażnikami Sanktuarium. Od czasów 

Dawida byli śpiewakami świątynnymi118. Lewici troszczyli się o chleby pokładne119. 

Mieli stawać każdego rana, by dziękować i wychwalać Pana, i tak samo wieczorem; 

aby ofiarować wszystkie całopalenia Panu w Szabat, przy nowiu księżyca i w święta 

w ilości ustalonej przepisem na stałe - przed obliczem Pana mieli pieczę nad 

namiotem spotkania, piecze nad miejscem świętym (zob. 1 Krn 23, 29-31). Lewici 

dbali o Przybytek Świadectwa, o wszystkie sprzęty (zob. Lb 1, 50-53; 1 Krn 5, 27-

37; 2 Krn 29, 1-36) 

 
„Synowie moi, nie bądźcie teraz niedbali, bo wybrał was Pan, abyście stali w Jego obecności, 

abyście byli dla Niego sługami do Jego rozporządzenia i składali Mu ofiary kadzielne”  

(zob. 2 Krn 29, 11-14).  

 

Odwołując się do ksiąg Starego Testamentu, możemy widzieć w apokaliptycznych 

aniołach niebiańskich lewitów. Stoją dokoła tronu (zob. Ap 4,4), uwielbiają Boga 

                                                 
117 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 105n. 
118 Lewici, w: Słownik, Biblia Tysiąclecia, Poznań 2000. 
119 Chleby były wypiekane dzień przed Szabatem. Rankiem w dzień Szabatu były wnoszone do 
Przybytku i układane na stole w dwóch przeciwległych rzędach, po sześć w każdym. Na nich stawiane 
były złote półmiski zwane też pucharami pełne kadzidła. Wszystko to pozostawało do następnego 
Szabatu. Gdy nadchodził nowy szabat, przynoszono nowe bochenki, a poprzednie przeznaczano na 
pokarm dla kapłanów, kadzidło natomiast spalano na ołtarzu całopalenia, a nowe kadzidło składane 
było na bochenkach. Zob., J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, t. 1, Warszawa 2001, Księga trzecia, IX, 
s. 196. 



167 
 

(zob. Ap 5,11), składają ofiary kadzielne (zob. Ap 8,3), grają na harfach i śpiewają 

„nową pieśń” (zob. Ap 5,9n.)120. 

  

d. Lud wierny 

Liturgia ukazana w Apokalipsie jest sprawowana przez aniołów i świętych. 

Izrael był narodem wybranym przez Jahwe. Pan Bóg złożył Abrahamowi obietnicę:  
 

„Jam jest Bóg Wszechmogący. Służ Mi i bądź nieskazitelny, chcę bowiem zawrzeć moje 

przymierze pomiędzy Mną a tobą i dać ci niezmiernie liczne potomstwo” (Rdz 17, 1-2). 

„Przymierze moje, które zawieram pomiędzy Mną a tobą oraz twoim potomstwem, będzie 

trwało z pokolenia w pokolenie jako przymierze wieczne, abym był Bogiem twoim, a potem 

twego potomstwa” (Rdz 17,7).  
„Będę ci błogosławił i dam ci potomstwo tak liczne jak gwiazdy na niebie i jak ziarnka 

piasku na wybrzeżu morza; potomkowie twoi zdobędą warownie swych nieprzyjaciół”  

(Rdz 22,17).  

 

Potomstwo Abrahama będzie tak liczne, że nikt nie będzie mógł policzyć, tak 

jak nikt nie może policzyć gwiazd na niebie i piasku na pustyni czy na brzegu morza. 

I oto w Apokalipsie widzimy wielki tłum (zob. Ap 19,1), którego nie nikt nie może 

policzyć, z każdego narodu i wszystkich pokoleń, ludów i języków121. Wszyscy 

odziani są w białe szaty i w rękach trzymają palmy (zob. Ap 7,9). Te szaty stały się 

białe dzięki krwi Baranka (zob. Ap 7,14). Wierni oczyszczają swe szaty 

dwustopniowo: najpierw piorą je, a potem wybielają. Pranie szat oznacza usunięcie  

i darowanie grzechów: Bóg przebacza człowiekowi zabrudzenie szaty i usuwa z niej 

wszelkie zanieczyszczenia. Bielenie szat przywraca im pierwotną biel. Oznacza 

napełnienie człowieka łaską. Bóg przywraca człowiekowi pierwotną świętość122.  

Rzesze ludzi stoją przed tronem i przed Barankiem (zob. Ap 7,9). Lud wierny 

ukazany w Ap 14,1-5 to sto czterdzieści cztery tysiące mających wypisane na 

czołach imię Baranka i jego Ojca123.  

W Starym Testamencie imię Boga miał wypisane na nakryciu głowy Aaron: 

„poświęcony dla Pana”: 
                                                 
120 T. M. Dąbek, Aniołowie opiekunami Kościoła w Apokalipsie św. Jana, w: RBL 4(1984),  
s. 305-313.  
121 K. Lijka, Dzień Pański według Apokalipsy, w: LitSac 3(1997), s. 34. 
122 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 176. 
123 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 126n. Zob., Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt.,  
s. 17n. Zob., Pseudo-Orygenes, Uwagi do Apokalipsy, Kraków 2005, s. 56-57. 



168 
 

 
„I zrobisz też diadem ze szczerego złota i wyryjesz na nim, jak się ryje na pieczęci: 

Poświęcony dla Pana. I zwiążesz go sznurem z fioletowej purpury, tak żeby był na tiarze  

i żeby na przedniej stronie tiary był umieszczony. I będzie on na czole Aarona, ponieważ 

Aaron poniesie uchybienia popełnione przy ofiarach, które będą składać Izraelici, i przy 

wszystkich świętych darach. A będzie na jego czole ciągle dla zjednania mu łaski w oczach 

Pana” (Wj 28, 36-38). 

 

W Księdze Ezechiela ci, którzy ocaleją na czołach mają znak TAW: „Pan rzekł do 

niego: Przejdź przez środek miasta, przez środek Jerozolimy i nakreśl ten znak TAW 

na czołach mężów, którzy wzdychają i biadają nad wszystkimi obrzydliwościami  

w niej popełnianymi” Ez 9,4. to znak zbawienia - krzyż jest pieczęcią i nowym 

imieniem Boga. 

 Wśród wykupionych są dziewice, męczennicy: „ci spośród ludzi zostali 

wykupieni na pierwociny dla Boga i dla Baranka” (Ap 14,4) „dusze ściętych dla 

świadectwa Jezusa i dla Słowa Bożego” (Ap 20,4). Ci wszyscy, to lud kapłański 

Starego i Nowego Testamentu (Wj 19,6)124. 

Pierwociny wiążą się z ideą ofiar Starego Testamentu. Nie pociągają jednak 

konieczności męczeństwa w sensie ścisłym. Zgodnie z użyciem w Nowym 

Testamencie terminu „pierwociny” wystarczy tu widzieć pierwszy plon łaski, 

pierwsze pokolenie Kościoła a moment ofiary odnieść do nastawienia woli na wierną 

służbę125. Również widzimy „tych, co zwyciężają Bestię i obraz jej, i liczbę jej 

imienia, stojących nad morzem szklanym126, mających harfy Boże” (Ap 15,2). 

Zbawieni przed wejściem do chwały nieba, oczyścili się w morzu ziemskich 

doświadczeń. Stoją nad morzem. Postawa stojąca podkreśla zwycięstwo. Cała scena 

nawiązuje do Księgi Wyjścia127, do wyzwolenia narodu wybranego z niewoli 

egipskiej, przejścia przez Morze Czerwone i śmierci Egipcjan w Morzu Czerwonym. 

Niezliczone tłumy zgromadzone przy tronie i przy Baranku zostały obmyte Jego 

                                                 
124 A. R. Sikora, Miejsce realizacji kapłaństwa chrześcijan według Apokalipsy św. Jana,  
w: RT 1(1996), s. 162-184. Zob., H. Langkammer, Główne tematy Apokalipsy św. Jana, w: RTK 
1(1984),  
s. 95. Zob., U. Vanni, Postawa chrześcijanina wobec świata zewnętrznego, w: ComP 5(1987), s. 50. 
125 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, dz. cyt., s. 222n. 
126 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 132. 
127 Introduzione al Nuovo Testamento, dz. cyt., s. 19. 



169 
 

krwią i „oznaczone” pieczęcią Boga i Baranka128. O tym znaku mówił święty Paweł 

w Liście do Koryntian: „Tym zaś, który umacnia nas wespół z wami  

w Chrystusie, i który nas namaścił, jest Bóg. On też wycisnął na nas pieczęć  

i zostawił zadatek Ducha w sercach naszych” (1 Kor 21-22). Św. Paweł w tych 

wersetach zapowiada to, co oglądamy w Apokalipsie. Mówiąc o zadatku Ducha 

podkreśla, że będąc na ziemi możemy mieć przyszłego szczęścia w niebie. Również 

w 2 Tm 19 podkreśla znaczenie pieczęci. Jest ona bowiem znakiem wybrania.  

W Starym Testamencie Bóg też „dawał znaki”:  

 
„Gdy to Mojżesz usłyszał, upadł na twarz. Potem rzekł do Koracha i całej jego zgrai: Rano 

da poznać Pan, kto do Niego należy, kto jest święty i może zbliżyć się do Niego. Jedynie 

temu, kogo wybrał, dozwoli zbliżyć się do siebie” (Lb 16,4).  

 

Pieczęć jest znakiem wybraństwa, przynależności i świętości. Chyba 

najlepszym opisem zgromadzonych wokół tronu i Baranka są słowa z Pierwszego 

Listu św. Piotra:  
 

„Wy zaś jesteście ludem wybranym, królewskim kapłaństwem, narodem świętym, ludem, 

który jest szczególną własnością Boga. Głoście więc wielkie dzieła Tego, który was wezwał 

z ciemności do swego przedziwnego światła! Dawniej nie byliście ludem, teraz zaś staliście 

się ludem Bożym! Nie było dla was miłosierdzia teraz zaś zaznaliście miłosierdzia!”  

(1 P 2, 9-10).  

 

Wierni są ludem wybranym, w nim Bóg kontynuuje realizację swoich obietnic.  

W słowach św. Piotra słyszymy jakby echo słów Boga skierowanych do Izraela: 

„Lecz wy będziecie Mi królestwem kapłanów i ludem świętym” (Wj 19, 6).  

Świątynna sceneria w Apokalipsie odnosi nas do wyposażenia wnętrza 

świątyni Jerozolimskiej, a także do osób, które w niej posługiwały. Ołtarz, złote 

naczynia, czasze, morze miedziane, menora, instrumenty muzyczne były ściśle 

związane z kultem starotestamentowym. Asysta świątynna, kapłani, lewici, 

śpiewacy, lud wierny byli zaangażowani w liturgię, każda z wymienionych grup 

miała swoje określone zadanie i funkcję.  

                                                 
128 Tamże, s. 16n. Zob., J. Wilk, Triumf baranka jako idea przewodnia Apokalipsy, w: CT 3 (1970),  
s. 46-60. Zob., A. Kiejza, Zbawienie w ujęciu Ap 7, 9-17, w: RT 1(2000), s. 174- 176. 



170 
 

Kiedy przyglądamy się liturgii sprawowanej w niebiańskiej świątyni, 

widzimy w niej reminiscencję do kultu sprawowanego w Starym Testamencie. 

Liturgia Starego Testamentu staje się jakby komentarzem do liturgii apokaliptycznej.  

Dlatego też w tej części pracy odwoływaliśmy się i będziemy nadal się 

odwoływać do fragmentów Starego Testamentu, które służą jako wyjaśnienie 

znaczenia sprzętów i osób tworzących scenerię liturgii niebiańskiej, w jej aspekcie 

statycznym. Kult Starego Testamentu stanowi figurę liturgii niebieskiej, która z kolei 

przekracza go, jest o wiele doskonalsza, posiada charakter duchowy. Liturgia 

apokaliptyczna jest eschatologicznym wypełnieniem wszystkich obietnic 

starotestamentowych i nowotestamentowych 

Na świątynną scenerię w Apokalipsie oprócz aspektu statycznego składa się 

również aspekt dynamiczny, bowiem liturgia ze swej natury jest działaniem.  



171 
 

 

1. 3 Czynności liturgii niebiańskiej 

a. Śpiew 

Ze wszystkich sztuk pięknych w Izraelu najbardziej rozwinęła się muzyka  

i śpiew, który znalazł szerokie zastosowanie w kulcie religijnym. Z instrumentów 

muzycznych najbardziej znane są instrumenty strunowe: kinnor - prostokątna rama  

z rozpiętymi strunami i pudłem rezonansowym u dołu, nebel - w kształcie harfy  

z 3-12 strunami. Z instrumentów dętych używanych w świątyni był róg (jobel), 

trąbka (szofar). Instrumenty perkusyjne służyły wyłącznie do zaznaczenia taktu  

w muzyce i tańcu: bęben, cymbały, sistrum (metalowa rama z przymocowanymi 

obrączkami metalowymi)129. Pierwszą wzmiankę o codziennym śpiewie 

odnajdujemy w Biblii po przejściu Morza Czerwonego. Izrael został wyzwolony  

z niewoli egipskiej i doświadczył w ten sposób wybawiającej mocy Boga.  

To doświadczenie stało się impulsem do uwielbienia Boga: „Wtedy Mojżesz  

i Izraelici razem z nim zaśpiewali taką oto pieśń ku czci Pana” (Wj 15,1). Do tej 

pieśni dziękczynnej, pieśni chwały włącza się również prorokini Miriam siostra 

Aarona. Ogarnięta Bożym wyśpiewała pieśń uwielbienia:  

 
„Miriam prorokini, siostra Aarona, wzięła bębenek do ręki, a wszystkie kobiety szły za nią  

w pląsach i uderzały w bębenki. A Miriam przyśpiewywała im: Śpiewajmy pieśń chwały na 

cześć Pana, bo swą potęgę okazał, gdy konie i jeźdźców ich pogrążył w morzu”  
(Wj 15, 20-21). 

 

Wybawienie z Morza Sitowia pozostało na zawsze główną inspiracją pieśni 

wychwalającej Boga. Zasadniczym tematem śpiewu Izraela skierowanego do 

Stwórcy 130. Jednak nie tylko to wydarzenie zapalało serca Izraelitów do śpiewu. 

Sama już obecność Boga pośród narodu była źródłem radości. Kiedy Dawid 

sprowadzał Arkę Bożą z domu Obed-Edoma do Miasta Dawidowego, to cały dom 

Izraela śpiewał i tańczył przy akompaniamencie cytr, grzechotek, cymbałów, harf. 

Arka była prowadzona wśród radosnych okrzyków i grania na rogach  

(zob. 2 Sm 6, 1-17).  

                                                 
129 E. Zawiszewski, Instytucje Biblijne, dz. cyt., s. 60. 
130 J. Ratzinger, Duch liturgii, Poznań 2002, s. 123n. Zob., E. Kapellari, Święte znaki, Kraków 2001,  
s. 40-42. 



172 
 

Dla Izraelitów głównym powodem wielbienia Boga była Jego obecność  

i wyzwolenie niewoli Egipskiej. Dla chrześcijan natomiast, jak zobaczymy  

w Apokalipsie, głównym powodem uwielbienia jest śmierć i zmartwychwstanie 

Chrystusa. Z tej tajemnicy wynika teologiczna podstawa śpiewu liturgicznego. 

Śpiewanie jest uzewnętrznieniem zachwytu duszy dla piękna, uwidacznia 

zafascynowanie serca czymś niewypowiedzianym. Duch ludzki zawładnięty, 

pobudzony i zachwycony tym, co go otacza i do siebie pociąga, zostaje przeniesiony 

na wyższy poziom, gdy czuje się wypełniony czymś naprawdę wielkim, doświadcza 

wewnętrznej wolności. To, co rodzi się w sercu człowieka zostaje uzewnętrznione 

poprzez śpiew131. 

Pośród wielu świadectw zawartych w Piśmie Świętym, odnoszących się do 

śpiewu indywidualnego i wspólnotowego w Izraelu, do muzyki świątynnej, Psałterz 

jest najcenniejszym źródłem, na którym możemy się oprzeć132. Śpiew w Księdze 

Psalmów jest wyrazem radości. Psalm 47 doskonale ukazuje sposób wielbienia 

Boga, który jest królem i jako król zasiada na tronie:  

 
„Wszystkie narody, klaskajcie w dłonie, wykrzykujcie Bogu radosnym głosem, bo Pan 

najwyższy, straszliwy, jest wielkim Królem nad całą ziemią. Śpiewajcie naszemu Bogu, 

śpiewajcie; śpiewajcie Królowi naszemu, śpiewajcie! Gdyż Bóg jest Królem całej ziemi, 

hymn zaśpiewajcie!” (Ps 47, 1-9). 

 
 
W psalmie podkreślona jest zachęta do śpiewania. Śpiew nazwany jest również 

„wykrzykiwaniem radosnym głosem” (zob. Ps 47,2). Ta radość jest tak wielka, że 

śpiewający klaskają w dłonie. Źródłem radości jest również świadomość obecności 

Boga, Jego panowania, Jego miłości względem narodu wybranego. Także Psalm 95 

jest wezwaniem do dziękczynienia Bogu: 

 
„Przyjdźcie, radośnie śpiewajmy Panu, wznośmy okrzyki na cześć Skały naszego zbawienia: 

przystąpmy z dziękczynieniem przed Jego oblicze, radośnie śpiewajmy Mu pieśni!”  
(Ps 95, 1-2) 

 

                                                 
131 A. Donghi, Gesty i słowa, Kraków 1999, s. 53. Zob., D. Mojsiejewicz, Hymny w Apokalipsie  
św. Jana, w: ScrSac 6(2002), s. 173-198. 
132 Tamże, s. 125. 



173 
 

Śpiew jest wyrazem dziękczynienia Bogu, który jest Skałą, czyli jest niezmienny  

i mocny, dlatego też można pokładać w Nim nadzieję. Śpiew to wznoszenie 

okrzyków na cześć Boga. To pełne zaangażowanie ze strony człowieka i uznanie, że 

Bóg jest wielki, godzien wszelkiego wielbienia. Psalm 138, ukazuje kolejny wymiar 

śpiewu: 

 
„Będę Cię sławił, Panie, z całego mego serca, bo usłyszałeś słowa ust moich: będę śpiewał Ci 

wobec aniołów. I będę dziękował Twemu imieniu za łaskę Twoją i wierność, bo 

wywyższyłeś ponad wszystko Twoje imię i obietnicę”. 

 
Pieśń jako wyraz uwielbienia pochodzi z serca modlącego się Izraelity. Ten śpiew 

jest odpowiedzią na wierność Boga i Jego łaskawość względem narodu wybranego. 

Jest również dziękczynieniem za wysłuchane modlitwy. Modlący się pragnie 

wyśpiewać to czego doświadczył ze strony Boga wobec aniołów. 

Psalm 98,4 jest wezwaniem do śpiewu całej ziemi, całego stworzenia: „Radośnie 

wykrzykuj na cześć Pana, cała ziemio, cieszcie się i weselcie, i grajcie!” Uczucia 

radości towarzyszące modlitwie psalmistów są zjawiskiem naturalnym  

i uzasadnionym. Ponieważ kiedy Izraelita staje przed Panem to w pierwszej 

kolejności chce Go uwielbić i oddać Mu cześć. Głoszenie wielkich dzieł Boga jest 

niewyczerpanym źródłem radości. Ta radość wyraża się w okrzykach, w muzyce 

codziennych w gestach133. 

Śpiewanie jest przejawem radości i nadziei, wyraża żywą relacje z Bogiem  

i konkretyzuje to doświadczenie, które przerasta człowieka. Człowiek poprzez śpiew 

pragnie uzewnętrznić stany swojej duszy, bez względu na to, czy są one radosne czy 

smutne, aby móc wzrastać w wewnętrznej harmonii, która go jednoczy z całym 

kosmosem. Śpiewanie przesycone jest bogatym kontekstem transcendencji, jego 

korzenie znajdują się w zjednoczeniu z Bogiem i jest ono wyrazem żywego dialogu  

z Niewypowiedzianym134. 

W Psalmach spotykamy również aluzję do czynności liturgicznych 

sprawowanych prawdopodobnie w świątyni. Kilkanaście psalmów w obecnym 

                                                 
133 Pieśni Izraela. Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 7, red., J. Frankowski, 
Warszawa 1988, s. 54 n. Zob., F. Sieg, Określenia chrześcijan w Apokalipsie św. Jana 4-22,  
w: „Bobolanum” 1(1990), s. 96-97. 
134 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 54. 



174 
 

Psałterzu zawiera kompletną strukturę ceremonii odnowienia przymierza, lub też 

niektóre jej elementy135.  

Przy codziennych ofiarach - tamid 136 śpiewacy lewiccy stali na podium na 

stopniach prowadzących do wieży znajdującej się pomiędzy dziedzińcem dla kobiet  

a dziedzińcem dla mężczyzn i śpiewali psalmy przeznaczone dla uczestników, 

według sygnałów dawanych trąbkami przez kapłanów stojących na podium 

znajdującym się na obrzeżu dziedzińca kapłańskiego. Rano śpiewano  

Psalm 105, 1-15, a wieczorem Psalm 96 ( zob.1 Krn 16, 8-36). Poza tym regularnie 

śpiewano określone psalmy codziennie: niedziela Psalm 24, poniedziałek 48, wtorek 

Psalm 82, środa Psalm 94, czwartek Psalm 81, piątek Psalm 91, sobota Psalm 92. 

Psalmy te znalazły swoją kontynuację w liturgii synagogalnej, ponieważ nie 

dotyczyły dokonywanego przez kapłanów aktu kultycznego na ołtarzu, ale wiernych 

znajdujących się na zewnątrz na dziedzińcu137. 

Śpiew w Starym Testamencie był czynnością związaną ze świątynią,  

a w późniejszym czasie z Synagogą, miał więc charakter liturgiczny.  

Źródłem śpiewu jest dziękczynienie za Bożą obecność i działanie Boga  

w życiu Narodu Wybranego. W liturgii świątynnej w sposób szczególny do śpiewu 

powołani są lewici. Oni to przewodniczyli w śpiewie, oczywiście w śpiew włączał 

się cały lud.  

Rozdział czwarty Apokalipsy, przedstawia uwielbienie Boga Stworzyciela, 

Pana, Świętego i nawiązuje do liturgii starej ekonomi zbawienia138. W piątym 

rozdziale Apokalipsy, poprzez wprowadzenie na arenę dziejów Chrystusa Baranka, 

rozpościera się przed nami wizja liturgii nowej ekonomi zbawczej, związanej z 

osobą i dziełem Chrystusa, „nową pieśń śpiewają” (Ap 5,9; 14,3)139, dotąd nieznaną, 

bo sławi ona już nie tylko Jahwe, jak było w Starym Testamencie, ale i Chrystusa140.  

                                                 
135 Pieśni Izraela, dz. cyt., Warszawa 1988, s. 89n. 
136 Tamid – tak określano ofiarę całopalną. Nazwa ofiary pochodzi od hebrajskiego czasownika 
oznaczającego wstępować i nawiązuje bez wątpienia do idei dymu unoszącego się w górę „ jako miła 
woń dla Pana” (Lb 15,13) Wyjątkowy charakter ofiary całopalnej polegał na jej ciągłości: była to 
ofiara stała, nie wolno było przerwać jej pod żadnym pozorem. Stąd często określana była terminem 
tamid, zob., M. Rosik, Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 62. 
137 J. Maier, Między Starym a Nowym Testamentem, dz. cyt., s. 270. 
138 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty,  
w: PzST 10(2001), s. 65. 
139 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt, s. 82-84. Zob., W. Hryniewicz, Ten, który przychodzi, art. cyt., 
s. 242-243. 
140 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, dz. cyt., s. 171. 



175 
 

Uwielbienie, które odbierał Bóg, obejmuje teraz osobę Baranka: w akcie 

adoracji upadnie przed Nim dwudziestu prezbiterów oraz cztery istoty żyjące  

(Ap 4,8). Taki sam akt adoracji łączy się z uwielbieniem Boga w Ap 4, 9-10141.  

Baranek stojący na górze Syjon (zob. Ap 4,1) odpowiada 

Zmartwychwstałemu Chrystusowi, który jest uprawnionym przez Boga władcą 

Syjonu. Barankowi towarzyszy sto czterdzieści tysiące odkupionych, którzy śpiewają 

jakby pieśń nową. Rozdział czwarty Apokalipsy kończy się pieśnią uwielbienia Boga 

Stworzyciela. Natomiast dwie pieśni w rozdziale piątym Apokalipsy skierowane są 

do Baranka142. Nowa pieśń księgi Apokalipsy jest proklamacją i celebracją nowego 

aktu odkupienia dokonanego w misterium Paschalnym baranka, jego dzieło ma 

wymiar uniwersalny wręcz kosmiczny. Pieśń rozpoczynają Cztery istoty żywe oraz 

dwudziestu czterech prezbiterów. Następnie podejmują ją miriady miriad143 oraz 

tysiące tysięcy aniołów. W trzeciej części odzywa się głos całego stworzenia  

- w niebie, i na ziemi i pod ziemią, i na morzu i wszystko, co w nich przebywa. 

Śpiewy na cześć Baranka w piątym rozdziale Apokalipsy skoncentrowane są na Jego 

śmierci i zmartwychwstaniu. Dzieło zbawienia dokonane przez Chrystusa pobudza 

mieszkańców nieba i ziemi do oddawania Jemu czci i chwały. Wyrażają to 

donośnym głosem w słowach: „Baranek zabity jest godzien wziąć potęgę,  

i bogactwo, i mądrość, i moc, i cześć, i chwałę, i błogosławieństwo” (Ap 5,12) oraz: 

„zbawienie u Boga naszego, siedzącego na tronie, i u Baranka” (Ap 7,10)144. Śpiew 

rozbrzmiewa z wielką siłą i przypomina głos mnogich wód, głos wielkiego gromu 

 i muzykę harfiarzy (zob. Ap 14,2). Zmartwychwstanie łączy się więc z wielką 

chwałą, którą odkupieni wyrażają śpiewem. 

Głos człowieka będąc słyszalną konkretyzacją wewnętrznego śpiewu jest 

żywą manifestacją czystości serca, jest głoszeniem nieogarniętej pełni bóstwa, która 

mieszka w najgłębszych pokładach osoby ludzkiej. Śpiew świadczy o przelewającej 

się obfitości serca. Śpiewanie to wchodzenie w nieskończoność, porzucenie 

przypadkowości, aby dać unieść się pięknu145.  

W czasie niebiańskiej liturgii śpiewają cztery istoty żywe i dwudziestu 

czterech prezbiterów. Każdy z nich ma harfę i złote czasze pełne kadzideł. Śpiewają 
                                                 
141 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, dz. cyt.,  
s. 65. 
142 Tamże. 
143 Miriada jest greckim terminem oznaczającym dziesięć tysięcy. 
144 K. Lijka, Dzień Pański według Apokalipsy, w: LitSac 3(1997), s. 34. 
145 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 54. 



176 
 

nową pieśń (zob. Ap 5, 8-9). I tu uderza nowy temat Baranek i jego dzieło 

uwypuklony w nowej pieśni (zob. Ap 5,9nn.). Jej tematem jest paschalny charakter 

dokonanego przez Baranka dzieła. W Starym Testamencie wyrażenie „pieśń nowa” 

oznacza pieśń dziękczynną za nowe dobrodziejstwa doznane przez naród ze strony 

Boga146.  

W czternastym rozdziale Apokalipsy liczba śpiewających zdecydowanie się 

zwiększa, bowiem do tych, którzy śpiewali nową pieśń dołączają sto czterdzieści 

cztery tysiące tych, którzy mających na czołach imię Baranka i Jego Ojca.  

W imieniu, które jest zapisane na czołach stu czterdziestu czterech tysięcy147, 

widzimy ścisły związek z Wj 28,36: „I zrobisz też diadem ze szczerego złota  

i wyryjesz na nim, jak się ryje na pieczęci: „Poświęcony dla Pana”. Aaron - 

arcykapłan miał na czole złotą płytkę, na której wyryty był napis „poświęcony dla 

Boga”, był to tetragram, JHWH Bożego imienia Jahwe148. Podczas zawarcia 

przymierza Bóg przemówił do Mojżesza:  

 
„Teraz jeśli pilnie słuchać będziecie głosu mego i strzec mojego przymierza, będziecie 

szczególną moją własnością pośród wszystkich narodów, gdyż do Mnie należy cała ziemia. 

Lecz wy będziecie Mi królestwem kapłanów i ludem świętym. Takie to słowa powiedz 

Izraelitom” (Wj 19, 5-6). 

 

Te same słowa pojawiają się w Ap 1,6: „i uczynił nas królestwem - kapłanami dla 

Boga i Ojca swojego. Jemu chwała i moc na wieki wieków! Amen”.  

Śpiew tego hymnu się rozszerza na nieprzeliczony świat anielski:  

„Gdy miałem widzenie, usłyszałem też głos licznych aniołów wokół tronu istot 

żywych i starszych. Było ich miriady miriad i tysiące tysięcy” (Ap 5,11). Ten śpiew 

podobny jest do głosu mnogich wód, do głosu wielkiego gromu. Słuchającemu 

wydaje się, jakby słyszał harfiarzy grających na harfach (zob. Ap 14, 1-3). Nikt tej 

pieśni nie jest wstanie się nauczyć, mogą ją śpiewać tylko wykupieni – sto 

czterdzieści cztery tysiące (zob. Ap 14,3).  

W (Ap 15, 2-4) mowa jest o śpiewających pieśń Mojżesza i pieśń Baranka 

jest to pieśń dziękczynna. Śpiew jest siłą nadziei, jest wyrazem dyspozycyjności 
                                                 
146 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, art. cyt.,  
s. 65. 
147 A. Lancellotti, dz. cyt., s. 126n. Zob., J. Wilk, Triumf baranka jako idea przewodnia Apokalipsy, 
w: CT 3(1970), s. 52-53. 
148 J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, t. 1, księga 3,VII, 6, Warszawa 2001, s. 188. 



177 
 

wobec Transcendencji, której pozwalamy się kształtować mając na uwadze pełnię 

doświadczenia, o którym wspomina Apokalipsa:  
 

„Usłyszałem też głos z nieba podobny do szumu wielu wód i do wielkiego gromu. Głos, 

który usłyszałem, był jakby głosem harfiarzy grających na swych harfach. Śpiewali oni jakby 

nową pieśń przed tronem, przed czterema istotami żywymi i przed starszymi. Pieśni nikt nie 

potrafi się nauczyć, z wyjątkiem stu czterdziestu czterech tysięcy odkupionych z ziemi”  
(Ap 14, 2b-3). 

 

W niebieskim Jeruzalem śpiew jest wielką celebracją pełni życia149. Śpiew 

towarzyszy nieustannie liturgii niebiańskiej. Pieśń dziękczynna Mojżesza i Izraelitów 

po przejściu Morza Czerwonego (zob. Wj 15, 1-20) stanowi zapowiedź nowej pieśni 

Hymnu Mojżesza i Baranka (zob. Ap 15, 3-4) sławiącej wielkie działa Boga150.  

Śpiew w Apokalipsie podkreśla uroczysty nastrój liturgii. Śpiew wychodzi od 

tronu Boga i Baranka (zob. Ap 5, 8-14) i obejmuje wszystkich zgromadzonych na 

niebiańskiej liturgii (zob. Ap 14,3nn.; 15,3nn).  

Śpiew jest najpiękniejszym wyrazem uwielbienia Boga, jest on również 

wyrazem jedności tych, którzy gromadzą się wokół tronu. Oprócz stu czterdziestu 

czterech tysięcy opieczętowanych (zob. Ap 14,3), czyli tych którzy mają na czołach 

imię Baranka i imię Ojca (zob. Ap 14,1) i czterech istot żywych i starszych nikt nie 

jest wstanie uwielbić Boga: „a nikt tej pieśni nie mógł się nauczyć” (Ap 14,3).  

Śpiew w czasie niebiańskiej liturgii jest potężny i pełen harmonii, 

wewnętrznego piękna i delikatności: „A głos, który usłyszałem, brzmiał jakby 

harfiarze uderzali w swe harfy” (Ap 14,2). 

Śpiew należy również do czynności liturgicznych. W kulcie Starego 

Testamentu pełnił zasadniczą rolę i również towarzyszy niebiańskiej liturgii.  

Ten śpiew w Apokalipsie ma wymiar kosmiczny i transcendentny (zob. Ap 5, 9-14; 

15, 2-4). Pieśni i hymny śpiewają aniołowie, prezbiterzy, istoty żywe i wielki tłum 

zbawionych. Przedmiotem śpiewu jest Baranek i Jego zwycięstwo. Śpiew w trakcie 

apokaliptycznej liturgii jest wyrazem pełni eschatologicznej.  

                                                 
149 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 55. Zob., K. Borowicz, Canticum Moysi et Canticum Agni 
(Ap 15,3), w: RBL, 2(1964), s. 81-87. Zob., H. Lempa, Badania nad Apokalipsą św. Jana  
we współczesnej biblistyce polskiej (1945-1985), w: RBL 3(1986), s. 269-270. 
150 Ciekawą rzeczą jest to, że Pieśń dziękczynna znajduje się w Wj 15,1nn., a Hymn Mojżesza  
i Baranka w Ap 15,3nn. Podobnie jest z Rdz 3,15n (zapowiedź zwycięstwa potomstwa niewiasty) 
 i J 3,16nn. Zob., K. Borowicz, Canticum Moysi et Canticum Agni (Apoc. 15, 3), art. cyt., s. 81-88. 
Zob., H. Lempa, Badania nad Apokalipsą św. Jana, dz. cyt., s. 269-274. 



178 
 

 

b. Czynności ofiarnicze 

Ofiara kadzielna 

Dla złożenia ofiary kadzielnej brało się żarzące węgle z ołtarza całopaleń za 

pomocą łopatki czy szufelki. Na tych żarzących węgielkach rozsypywało się 

pachnący proszek i wszystko zanoszono na ołtarz kadzenia przed Miejscem 

Najświętszym. Ofiara kadzielna miała być składana rankiem i wieczorem każdego 

dnia:  
 

„Każdego zaś ranka będzie spalał Aaron na nim wonne kadzidło, gdy będzie przysposabiał 

lampy do świecenia. A gdy Aaron zapali o zmierzchu lampy, zapali również kadzidło, które 

będzie spalane ustawicznie przed Panem poprzez wszystkie wasze pokolenia”  

(Wj 30, 7-8).  
 

Kapłani składali ofiarę kadzielną przed pierwszą ofiarą całopalną i po ostatniej.  

W ten sposób zamykali jakby w wonnym dymie wszystkie ofiary Izraela151. 

Składanie tej ofiary należało do kapłanów152. Wyznaczony losem kapłan wchodził 

do miejsca świętego, rzucał kadzidło na węgle żarzące się na ołtarzu, modlił się  

i złożywszy pokłon wychodził na dziedziniec, gdzie błogosławił zebranemu 

ludowi153. Taki przykład ofiary kadzenia odnajdujemy w Łk 1, 5.8 -23: Zachariasz  

z oddziału Abdiasza zgodnie ze zwyczajem kapłańskim wszedł do przybytku 

Pańskiego, żeby złożyć ofiarę kadzenia, a lud modlił się na zewnątrz. 

Prawdopodobnie autor Apokalipsy nawiązuje to tego zwyczaju:  
 

„Przybył też inny anioł, i stanął przy ołtarzu, trzymając złotą kadzielnicę. Dano mu dużo 

kadzideł, aby razem z modlitwami wszystkich świętych, ofiarował je na złotym ołtarzu, który 

jest przed tronem. A dym z ręki anioła wzniósł się od Boga wraz z modlitwami świętych” 

(Ap 8, 3-4).  
 

Anioł, pełniący czynności kapłańskie bierze z ołtarza zewnętrznego żar154 i przenosi 

go na ołtarz złoty, to jest na ołtarz kadzenia. Na te rozżarzone węgle rzuca kadzidło. 

                                                 
151 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 180. 
152 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 435n. 
153 E. Zawiszewski, Instytucje Biblijne, dz. cyt., s. 111. 
154 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 96. 



179 
 

Święty Jan podkreśla, że „dano mu wiele kadzideł”, te kadzidła, a w sposób 

szczególny dym kadzideł wskazuje modlitwy świętych ich wielość i moc. 

Przed Barankiem upadają cztery istoty żyjące i dwudziestu czterech 

prezbiterów. Każdy z nich ma złote czasze pełne kadzideł (Ap 5,8). Kadzidła są 

wyrazem modlitw wszystkich świętych. Autor Apokalipsy przypomina nam, że 

modlitwa świętych podobna jest do woni unoszącej się z kadzielnicy: „I wzniósł się 

dym kadzideł, jako modlitwy świętych, z ręki anioła przed Bogiem” (zob. Ap 8,4). 

Wznoszenie się woni jest znakiem wstępowania duszy ku Bogu: jest to sens naszego 

istnienia, jest to ukierunkowanie serca całkowicie zwróconego ku Absolutowi. 

Człowiek fizycznie związany jest z ziemią, lecz nie może pozostać jej niewolnikiem. 

W tym wznoszeniu się woni, która pochodzi z kadzielnicy, zawiera się dusza, która 

pragnie oglądać oblicze Boga żyjącego: „Jak łania pragnie wody ze strumieni, tak 

dusza moja pragnie Ciebie Boże. Dusza moja Boga pragnie Boga żywego, kiedyż 

więc przyjdę i ujrzę oblicze Boże?” (Ps 42, 2-3). Także gest podnoszenia 

kadzielnicy, z której unosi się pachnący dym, nie jest zwykłym gestem, lecz rytualną 

konkretyzacją wewnętrznej postawy: „Do Ciebie Panie wznoszę moją duszę”  

(Ps 25,1)155.  

Kadzidło ma także znaczenie oczyszczające. Podobnie jak miły zapach oddala 

nieprzyjemne wonie, tak kadzidło oddala potęgę złego. Kiedy przedstawiamy Bogu 

nasze dary ofiarne, musimy mieć czyste serca. Okadzenie osób i miejsc podkreśla 

znaczenie tego wymogu, stwarza w celebrujących świadomość potrzeby bycia we 

wspólnocie z Bogiem156. 

 

Ofiara całopalna 

W kulcie Starego Testamentu oprócz ołtarza kadzenia i związanej z nim ofiary 

kadzielnej, był również ołtarz całopalenia. W Apokaliptycznej świątyni 

najprawdopodobniej nie ma ołtarza całopalenia, ponieważ nie składa się ofiary 

całopalnej, aczkolwiek niektórzy dopatrują się obrazu ołtarza całopalenia157, który 

jest jednocześnie ołtarzem kadzielnym. Ten pogląd wynika z tego, że w Ap 6,9 

opisany jest ołtarz, pod którym „znajdują się dusze zabitych z powodu słowa Bożego 

                                                 
155 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 79. 
156 Tamże, s. 80. 
157 A. Salas, Apokalipsa. Symbolizm czy rzeczywistość historyczna?, Częstochowa 2004, s. 80. 



180 
 

i danego świadectwa”158. Określenie „dusze zabite” nawiązuje do sposobu składania 

ofiary całopalnej w Starym Testamencie, krew ofiary wylewano na podstawę ołtarza 

całopalenia po wcześniejszym pomazania nią rogów ołtarza kadzenia. Jednak dusze 

zabite żyją, „wołają potężnym głosem i otrzymują białą szatę (zob. Ap 6, 10-11).  

Możemy więc powiedzieć, że tak, jak zwierzęta w czasach Starego 

Testamentu były składane w ofierze Bogu, jako dziękczynienie, uwielbienie, 

przebłaganie, tak ofiara męczenników jest świadectwem wierności słowu Bożemu  

i oddaniu czci Bogu przez męczeństwo. Oni już złożyli ofiarę w czasie ziemskiego 

życia. Teraz w niebie trwają w akcie ofiary, która staje się uwielbieniem Boga.  

Widzimy, że w niebie jest tylko ołtarz kadzenia i na nim jest składana ofiara 

kadzielna, natomiast „zabici z powodu Słowa Bożego”, którzy znajdują się pod 

ołtarzem (zob. Ap 6,9), są tylko przypomnieniem ołtarza całopalnego. Męczennicy 

oddali Bogu swoje życie, analogicznie do Starotestamentalnego kultu, stali się ofiarą 

całopalną.  

Warto jeszcze przypomnieć przebiegało składanie ofiary w świątyni 

jerozolimskiej, ponieważ w Apokalipsie występują podobne czynności, aczkolwiek 

nie są one ofiarą całopalną. Przejdźmy najpierw do obrazu świątyni jerozolimskiej. 

Świątynia ziemska jest odbiciem, kopią świątyni niebieskiej. W sposób szczególny 

mamy tu na uwadze przybytek.  

Dziedziniec świątynny był jedynym prawowitym miejscem dla przedstawienia 

składanych ofiar. Właśnie tam zwierzę było przyjmowane i badane przez kapłana. 

Jeśli zwierzę ofiarne przyprowadzał mężczyzna, wchodził z nim na dziedziniec 

Żydów i oddawał je kapłanowi przy wejściu do dziedzińca kapłanów. Kobiety 

przynoszące najczęściej gołębie lub synagorlice, z dziedzińca kobiet przykazywały 

swe ofiary lewitom, którzy dostarczali je kapłanom159. Dokonanie uboju zwierząt 

należało do samego ofiarującego. Krew ofiary zbierał kapłan do czaszy miedzianej  

i w zależności od ofiary: rozlewał ją na ołtarz lub pokrapiał nią ołtarz. Krwią 

najpierw skrapiano rogi ołtarza, a następnie wylewano na podstawę.  

Tak było przy ofiarach przebłagalnych, gdy składał je władca lub pojedynczy 

człowiek. Natomiast jeśli była to ofiara społeczności lub kapłanów, najpierw 

siedmiokrotnie dokonywano pokropienia w stronę zasłony świątynnej, a następnie 

                                                 
158 A. Żądło, Liturgia o męczeństwie, dz. cyt., s. 82n. 
159 M. Rosik, Judaizm u początków ery, dz. cyt., s. 58. 



181 
 

skrapiano rogi wewnętrznego ołtarza czyli ołtarza kadzenia. Pozostałą krew 

wylewano na podstawę ołtarza zewnętrznego czyli całopalenia160. 

Według dawnego przekonania, we krwi było życie, dlatego wylewanie krwi, 

względnie pokropienie krwią, były istotnymi czynnościami liturgicznymi, gdyż przez 

nie oddawano Bogu życie161. 

Podstawową ofiarą Izraelitów na czas Paschy był baranek. Grupa od 10 - 20 osób 

ofiarowała jednego baranka. W dzień Paschy wieczorny „tamid” rozpoczynał się już 

po siedmiu godzinach dnia. Przyjmowano pielgrzymów podzielonych na trzy grupy. 

Gdy pierwsza grupa wchodził na dziedziniec, zamykano bramy świątyni i rozlegał 

się „szofar” (róg barani lub innego czystego zwierzęcia). Kapłani stali 

uporządkowani w szeregach, trzymając w ręku złote i srebrne naczynia przeznaczone 

na zebranie krwi baranków.  

Pielgrzymi zabijali swe ofiary wypełniając krwią naczynia kapłanów, którzy 

przelewali ją z jednego naczynia do drugiego, podając sobie nawzajem aż do kapłana 

stojącego najbliżej ołtarza, który wylewał na ołtarz dostarczaną mu krew. Działo się 

to zgodnie z przepisem zanotowanym przez kronikarza: „Stali też na swoich 

miejscach według swego urzędu i według Prawa Mojżesza, męża Bożego. Kapłani 

wylewali krew, którą brali z rąk lewitów” (2 Krn 30,16). Gdy pierwsza grupa 

opuszczała dziedziniec, na który wchodziły kolejno dwie następne. Przez cały czas 

trwania ofiary lewici śpiewali psalmy Hallelu (zob. Ps 113-118). Psalmy te wyrażały 

radość i dziękczynienie162.  

  Księga Apokalipsy ukazuje nam podobną czynność. Oto siedmiu aniołów 

trzyma czasze. W tych czaszach nie ma krwi tak jak w Starym Testamencie, lecz 

gniew Boży: „Potem posłyszałem donośny głos ze świątyni, mówiący do siedmiu 

aniołów: Idźcie, a wylejcie siedem czasz gniewu Boga na ziemię!” (Ap 16,1). 

Aniołowie wylewają zawartość czasz na: na ziemię, na morze, na wody, na słońce, 

na tron Bestii, na rzekę Eufrat i na powietrze (zob. Ap 16, 2-17). 

Wymienione przez Jana ziemia, morze, słońce, woda, powietrze nie są 

przypadkowe, być może mają one swoje źródło w wyglądzie zasłony Przybytku, 

która oddzielała miejsce Święte od Najświętszego. Zasłona była zrobiona z tkaniny 

                                                 
160 Tamże., s. 60. 
161 E. Zawiszewski, Instytucje biblijne, dz. cyt., s. 112. 
162 M. Rosik, Judaizm i początków ery, dz. cyt, s. 49n. 



182 
 

babilońskiej, wyhaftowana błękitną wełną i białym płótnem, również wełną 

szkarłatną i purpurową. Tkanina przedstawiała całe sklepienie niebieskie163. 

Oprócz opisanych wyżej czynności liturgicznych, możemy również odnaleźć 

inne gesty liturgiczne, z których niekoniecznie wszystkie mają odzwierciedlenie  

w ziemskiej liturgii. 

                                                 
163 J. Flawiusz, Wojna Żydowska, Poznań 1980, s. 327n. 



183 
 

 

1.4 Inne gesty liturgiczne 

a. Adoracja  

Adoracja w Piśmie Świętym Starego i Nowego Testamentu jest wyrazem 

wewnętrznego uznania wielkości Boga i całkowitego oddania się Mu164.  

Głównym powodem zgromadzenia liturgicznego w Apokalipsie jest 

nieustanna adoracja. Św. Jan kolejno ukazuje tych, którzy adorują Boga i Baranka. 

Rozpoczyna od czterech istot żyjących a kończy na wielkim tłumie, „którego nikt nie 

może policzyć z każdego narodu wszystkich pokoleń ludów i języków” (Ap 7,9).  

Postawa adorującego serca wyraża się w zewnętrznych gestach, należą do 

nich między innymi pokłony, padanie na twarz, postawa siedząca, stojąca165. 

 

Padanie na twarz 

Padanie na twarz w Starym Testamencie było wyrazem szacunku do Boga, 

uznaniem Jego wielkości i jednocześnie przyznaniem się do swojej 

niewystarczalności i małości. Pobożny Izraelita wyrażał swój związek z Bogiem  

w codziennej modlitwie. Czynił to także w pielgrzymowaniu. Udawał się do 

„miejsca świętego”, aby pokłonić się Bogu, rzucić się na twarz przed Jahwe.  

Proskyneza jest intensywną postacią klęczenia tak czynił również Jozue przed 

wysłannikiem Boga (zob. Joz 5,14nn). Pokłon jest wyrazem pokory ducha i uniżenia. 

Człowiek skłania się tym głębiej im większy jest ten, kto przed nim stoi, a im mniej 

on sam znaczy we własnych oczach166. Gest proskynezy167 był bezsłowną modlitwą. 

A zatem nie był pasywnością, bezczynnością. Wręcz przeciwnie jawi się jako 

odpowiedź na wielkość Boga i Jego obecność.  

Kiedy Pan Bóg ukazał się Abrahamowi jako Wszechmogący: „Abram padł na 

oblicze, a Bóg do niego mówił” ( zob. Rdz 17, 1-3)168. Również kiedy Pan Bóg 

ukazał mu się pod dębami Mamre, wtedy Abraham oddał pokłon do ziemi Bogu:  

 
„Pan ukazał się Abrahamowi pod dębami Mamre, gdy ten siedział u wejścia do namiotu  

w najgorętszej porze dnia. Abraham spojrzawszy dostrzegł trzech ludzi naprzeciw siebie. 

                                                 
164 Adoracja, w: Leksykon duchowości, red., M. Chmielewski, Lublin, Kraków 2002, s. 35. 
165 P. Clerck, Zrozumieć liturgię, Kielce 1997, s. 42-47. 
166 R. Guardini, Znaki Święte, Wrocław 1994, s. 29n. 
167 A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 79. Zob., E. Kapellari, Święte znaki, dz. cyt., s. 86-88. 
168 Zob., Rdz 24,48; 2 Krn 7,3; 1 Krl 8,54; Ezd 9, 5-6; Dn 6, 11-12. 



184 
 

Ujrzawszy ich podążył od wejścia do namiotu na ich spotkanie. A oddawszy im pokłon do 

ziemi” (Rdz 18,2).  

 

W Apokalipsie cztery istoty żywe i dwudziestu czterech starszych  

-prezbiterów pada przed Barankiem. Każdy z nich ma cytrę i złotą czaszę napełnioną 

kadzidłem, to jest modlitwami świętych (zob. Ap 5,8). I dalej cztery istoty żywe 

mówią „amen” a prezbiterzy upadają i oddają pokłon (zob. Ap 5, 14).  

W kolejnej scenie z Apokalipsy wszyscy aniołowie, którzy stoją wokół tronu, 

Starsi i cztery istoty żyjące, padają przed tronem i oddają Bogu pokłon mówiąc: 

„Uwielbienie, chwała, mądrość, dziękczynienie, cześć, moc i potęga naszemu Bogu 

na wieki wieków. Amen” (Ap 7,11). W wizji trąb również widzimy jak dwudziestu 

czterech starszych, którzy siedzieli przed Bogiem na swych tronach, upada na twarz  

i oddaje pokłon Bogu (zob. Ap 11,16). 

Padanie na twarz jest wyrazem oddania czci Bogu. Ten, kto pada na twarz, 

świadomy jest swojej małości i nicości, a osoba, przed którą się znajduje jest godna 

czci, uwielbienia.  

Przyglądnijmy się obrazom ze Starego Testamentu, które ukazują znaczenie 

padania na twarz. Kiedy do Sodomy przybyli Aniołowie, Lot widząc ich oddał im 

pokłon do ziemi (por. Rdz 19,1). Oddając pokłon Aniołom oddał pokłon samemu 

Bogu. Kiedy sługa Abrahama znalazł żonę (Rebkę) dla jego syna Izaaka, padł na 

kolana i dziękował Bogu:  

 
„Wtedy ów człowiek padł na kolana i oddał pokłon Panu i rzekł: Niech będzie błogosławiony 

Pan, Bóg mego pana, Abrahama, który nie omieszkał okazać swej łaskawości i wierności 

memu Panu , ponieważ prowadził mnie drogą do domu krewnych mego pana”  

(Rdz 24, 26-27) 
 

Sługa Abrahama głęboko skłonił się przed Bogiem. Jego postawa zewnętrzna 

wyrażała postawę serca, i świadomość, że Rebeka jest darem Najwyższego dla jego 

syna Izaaka. A także wiarę w to, że Bóg zrealizuje swoje obietnice.  

Również Jozue padł na twarz na ziemię przed Arką. Ale tym razem ta 

postawa była wyrazem pokuty, wołaniem o przebaczenie Najwyższego Boga. 

Ponieważ Izraelici dopuścili się przestępstwa (zob. Joz 7,1n.). Druga Księga kronik 

opisuje modlitwę Jozafata przed walką z Amonitami: 



185 
 

 

„Jozafat więc upadł na kolana twarzą ku ziemi, i wszyscy mieszkańcy Judy i Jerozolimy 

padli przed Panem, aby Go uczcić. Wówczas lewici spośród synów Kehatytów i Korachitów 

poczęli wielbić Pana, Boga Izraela, donośnym i wysokim głosem” (2 Krn 20,18). 

 

Tu mamy obraz zbiorowego oddawania czci Bogu, uwielbienie wyrażone zostaje 

również w donośnym śpiewie. Księga Druga Kronik opisuje modlitwę króla 

Ezechiasza i lewitów: „Oni zaś wysławiali aż do radosnego uniesienia, padali na 

kolana i oddawali pokłon” (zob. 2 Krn 29,30). Ten obraz bardzo nam przypomina 

sceny oddawania czci Bogu w Apokalipsie. Rzeczywiście możemy powiedzieć, że 

całe stworzenie, które wielbi Boga, jest w stanie radosnego uniesienia. Podobny 

obraz mamy w Ne 8,6:  

 
„I Ezdrasz błogosławił Pana, wielkiego Boga, a cały lud z podniesieniem rąk swoich 

odpowiedział: Amen! Amen! Potem oddali pokłon i padli przed Panem na kolana, twarzą ku 

ziemi”.  

 

Amen - niech tak będzie, niech tak się stanie, to wyraz zgody na realizacje Bożych 

planów w naszym życiu. Ezdrasz błogosławi Pana, a cały lud podnosi ręce.  

Te podniesione ręce to również wyraz uległości i poddania, ręce, którymi się 

bronimy, zostają oddane Bogu - to również wyraz otwartości na Boga, 

nieskrępowania, nie zamykania się w sobie. Ezdrasz z całym ludem oddaje pokłon 

Bogu i pada na kolana twarzą ku ziemi, co jest wyrazem głębokiego zaufania Bogu. 

Złożenie wszystkiego w Jego dłonie. Również w Apokalipsie zobaczymy 

wyciągnięte dłonie, ale w tych dłoniach będą gałązki oliwne - znak zwycięstwa, 

radości i chwały. Również Syr 50, 17-19 opisuje również modlitwę uniżenia  

i chwały. 

 

„Cały lud wspólnie śpieszył i padał na twarz na ziemię, aby oddać pokłon Panu swojemu, 

Wszechmogącemu, Najwyższemu Bogu. Śpiewacy wychwalali Go swoimi głosami  

i potężnym echem płynęła miła melodia. Lud prosił Pana Najwyższego w modlitwie przed 

Miłosiernym, aż się skończyły wspaniałe obrzędy Pana i doprowadzono do końca Jego 

świętą służbę”. 

 



186 
 

Ezechiel padł na twarz, kiedy chwała Pańska napełniła świątynię Pańską  

(zob. Ez 44,4). Natomiast Daniel trzy razy dziennie padał na kolana modląc się  

i uwielbiając Boga (zob. Dn 6,11). 

W Starym Testamencie prostracja jest gestem adoracji i modlitwy. W Księdze 

Powtórzonego Prawa jest wyraźne polecenie, aby przynoszący pierwociny z owoców 

ziemi, z radością, wdzięcznością, dziękowali za nie „upadnij na twarz przed 

Bogiem” (zob. Pwt 26,10). Padanie na twarz było więc postawą bardzo wyrazistą, 

ekspresywną, wyrażająca adorację Boga.  

Jak widać taka postawa towarzyszyła nie tylko modlitwie wspólnotowej ale 

również prywatnej. Wyrażała ona to, czego domaga się liturgia czyli pokorę. Pokłon, 

padanie na twarz wyrażał wewnętrzną postawę serca, czyli przyjęcie ofiarowanej 

duchowej treści życia, która wychodzi daleko poza kręgi własnego bytu. Ta postawa 

wskazywała również na wyrzeczenie się własnej samodzielności i samowoli169.  

Liturgia istnieje nie ze względu na człowieka, ale ze względu na Boga.  

W liturgii człowiek patrzy nie na samego siebie lecz na Boga. Celem tego patrzenia 

jest kontemplacja Boga, zjednoczenie z Nim, życie Jego życiem170. W Psalmach 

wiele razy powraca wezwanie o uznanie wielkości Boga przez ukorzeni się, 

upadnięcie na twarz, na kolana, bo Pan jest święty, bo ponad wszystko Jego imię.  

O takim wielbieniu Boga mówi św. Paweł w Liście do Filipian 2, 9-11: 

 
„Dlatego też Bóg Go nad wszystko wywyższył i darował Mu imię ponad wszelkie imię, aby 

na imię Jezusa zgięło się każde kolano istot niebieskich i ziemskich i podziemnych. I aby 

wszelki język wyznał, że Jezus Chrystus jest PANEM - ku chwale Boga Ojca”. 

 

Ten fragment wydaje się opisywać liturgię świata, w której szczególne 

miejsce zajmuje wielbienie imienia Jezus171. Padanie na twarz przed Jahwe było 

jakby przejściem z codzienności w inne nowe życie. Było ono wyrazem szukania 

oparcia, „gruntu dla życia” w Bogu, który jest jedynym źródłem życia172. Padanie na 

twarz jest gestem wyrażającym pokorę. Wielokrotnie w Księdze Psalmów pojawia 

się zachęta do oddawania Bogu czci i chwały właśnie przez oddanie głębokiego 

pokłonu. W Psalmie 99,5 mamy zachętę do wysławiania Pana: „Wysławiajcie Pana, 

                                                 
169 R. Guardini, Znaki Święte, Wrocław 1994, s. 74 n. 
170 Tamże, s. 106. 
171 B. Nadolski, Liturgika, dz. cyt., s. 123. 
172Tamże, s. 118. 



187 
 

Boga naszego, oddajcie pokłon u podnóżka stóp jego: On jest święty”. Bardzo często 

pojawia się w psalmach określenie: „oddawać pokłon u podnóżka stóp Jego”.  

Ma ona swoje uzasadnienie w księgach Starego i Nowego Testamentu. Myśli 

starotestamentowej i (nowotestamentowej) towarzyszy przekonanie, że niebiosa są 

tronem Boga a ziemia podnóżkiem Jego stóp 

 

„Tak mówi Pan Niebiosa są moim tronem a ziemia podnóżkiem nóg moich” (Iz 66,1). 
„Słyszeliście również, że powiedziano przodkom: nie będziesz fałszywie przysięgał, lecz 

dotrzymasz panu swej przysięgi. A Ja wam powiadam: wcale nie przysięgajcie ani na niebo 

bo jest tronem Bożym, ani na ziemię bo jest podnóżkiem stóp jego; ani na Jerozolimę, bo jest 

miastem wielkiego Króla” (Mt 5, 33-35). 

 

Podnóżkiem stóp Boga była Arka Przymierza w świątyni Salomona173. 

Cheruby, które były umieszczone na Arce Przymierza, symbolizowały tron. Bóg 

zasiadał na tronie ponad cherubami (zob. 1 Sm 4,4; 2 Sm 6,2; 2 Krl 19,15, Ps 80,2; 

99,1; Iz 37,16; Lb 7,89; Ez 9,3).  

W Pierwszej Księdze Kronik czytamy, że Król Dawid zwrócił się do swojego 

ludu i wyraził swoje pragnienie: pragnę „zbudować dom odpoczynku dla Arki 

Przymierza Pańskiego jako podnóżek stóp Boga naszego” (1 Krn 28,2). Zatem  

w świątyni jerozolimskiej cheruby razem z Arką reprezentowały tron Jahwe174,  

ale również Jego podnóżek. Również Psalm 5, 8 mówi o tym najwyższym akcie czci 

oddawanej Bogu: „Ja zaś dzięki obfitej twej łasce, wejdę do Twojego domu, upadnę 

przed świętym przybytkiem Twoim, przejęty Twoją bojaźnią”.  

Psalm 22 mówiący o męce Mesjasza i jej owocach kończy się zapowiedzią 

proroctwem dotyczącym czasów eschatologicznych, które odnajdują swój obraz  

w księdze Apokalipsy:  

 
„ (…) tylko Jemu oddadzą pokłon wszyscy, co śpią w ziemi, przed nim zegną się wszyscy, 

którzy w proch zstępują. Potomstwo moje jemu będzie służyć, opowie o Panu pokoleniu 

przyszłemu, a sprawiedliwość Jego o ogłoszą ludowi, który się narodzi, Pan to uczynił”  

(Ps 22, 30-32). 

 

                                                 
173 A. Jankowski, Transcendencja Chrystusa według Apokalipsy, art. cyt., s. 91. 
174 R. Vaux, Instytucje Starego Testamentu, dz. cyt., s. 335. 



188 
 

 Psalmista uznaje za łaskę to, że może stawać przed Bogiem, że może wejść do Jego 

domu. Ta obfitość łaski i Boża obecność napełnia go bojaźnią. Również Psalm 132  

i 138 mówią oddawaniu Bogu czci poprzez oddanie pokłonu Jego Świętemu 

Przybytkowi:  

 

„Wejdźmy do Jego mieszkania, padnijmy przed podnóżkiem stóp Jego” ( Ps 132,7).  
„Oddam Ci pokłon ku Twemu świętemu przybytkowi. I będę dziękował Twemu imieniu za 

łaskę twoją i wierność, bo wywyższyłeś ponad wszystko twoje imię i obietnicę”  
(Ps 138, 1- 2). 

 

Pokłon jest wyrazem dziękczynienia Bogu za wierność i łaskę. Padanie, oddawanie 

pokłonu Przybytkowi jest gestem adoracji, upokorzenia i uznania wielkości Boga. 

Adoracja jest jednym z tych zasadniczych aktów, które dotyczą całego człowieka. 

Stąd w obecności Boga żywego nie można porzucić gestu ugięcia kolan.  

Padanie na twarz zawiera w sobie element cielesny i duchowy, których nie 

możemy oddzielić. Ponieważ ten gest cielesny padania, klękania jest nośnikiem 

duchowego sensu- adoracji, bez której sam gest byłby bezsensowny. Akt duchowy 

musi się ze swej strony i ze względu na cielesno - duchową jedność człowieka 

wyrazić koniecznie w geście ciała175. 

W Nowym Testamencie odnajdujemy obrazy oddawania czci Jezusowi 

poprzez pokłon, padanie na twarz176. Przed Jezusem padają nie tylko ci, którzy 

pokładają w Nim nadzieję, ale również Jego wrogowie zamieszkujący świat 

widzialny i niewidzialny. Często adoracja Jezusa, bo tak można nazwać te akty czci  

i poddania, połączona jest z lękiem, bojaźnią. Majestat Chrystusa „powala” 

prześladowców. 

 W Starym Testamencie Naród Wybrany padał na twarz przed Arką 

Przymierza, która była podnóżkiem stóp Boga Jahwe. Nowy Lud Boży pada u stóp 

Jezusa. Bowiem w Nim arka znalazła swoje wypełnienie, jako Słowie Bożym, które 

zamieszkało miedzy ludźmi (zob. J 1,14).  

Od pierwszych chwil po narodzeniu Jezus odbiera uwielbienie i cześć.  

Już w Betlejem po narodzinach Jezusa przybyli do Niego Mędrcy i oddali Mu 

pokłon. Mędrcy dosłownie magowie należeli do stanu kapłańskiego (zob. Mt 2,2).  

                                                 
175 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 169n. 
176 Zob., Łk 5,12; Łk 17, 15-16. 



189 
 

Kiedy Jezus uciszył burzę, „uczniowie upadli przed Nim” i mówili 

„prawdziwie jesteś Synem Bożym”. Uczniowie uwielbili Jezusa, ponieważ uznali Go 

za Syna Bożego (zob. Mt 14, 22-33). Kiedy Jezus uzdrowił niewidomego od 

urodzenia, ten oddał Mu pokłon (zob. J 9, 35-38). W ten sposób wyznał wiarę wiary  

i adorował Jezusa177. Przełożony Synagogi prosząc Jezusa o u zdrowienie córeczki 

upadł do nóg Jezusa (zob. Mk 5,22n.).  

Kobieta cierpiąca na krwotok dotknęła płaszcza Jezusa wierząc, że zostanie 

uzdrowiona i rzeczywiście tak się stało. Kiedy Jezus spostrzegł się, że moc z niego 

wyszła, kobieta wystraszona upadła przed Nim i wyznała Mu całą prawdę  

(zob. Mk 5, 25-34). 

Przed Jezusem padają również duchy nieczyste. Gdy Jezus przeprawił się na 

drugą stronę Jeziora „zaraz wybiegł Mu naprzeciw z grobów człowiek opętany przez 

ducha nieczystego. Skoro z daleka ujrzał Jezusa przybiegł, oddał Mu pokłon”  

(Mk 5, 1.6). 

 Jezus wziął ze sobą Piotra Jakuba i Jana i przemienił się wobec nich na 

Górze Tabor. Gdy zobaczyli jak Jezus rozmawia z Eliaszem i Mojżeszem i usłyszeli 

słowa Ojca „to jest mój Syn umiłowany, w którym mam upodobanie”, wystraszyli 

się i upadli na twarz (zob. Mt 17, 1-8).  

Przed Jezusem również padają jego widzialni wrogowie. Gdy Judasz 

przyszedł do Ogrodu Oliwnego kohortą, Jezus wyszedł im naprzeciw z zapytaniem: 

„Kogo szukacie?” oni odpowiedzieli: „Jezusa z Nazaretu”. Jezus im odpowiedział: 

„Ja jestem” i na te słowa „cofnęli się i upadli na ziemię” (zob. J 18, 1-11). 

Adoracja Boga i Baranka-Jezusa znajduje w Apokalipsie swoje wypełnienie. 

Stworzenie trwa w nieustannym adorowaniu Ojca i Baranka. Cztery istoty żywe 

przewodzą adoracji. Każda z nich ma po sześć skrzydeł. Te istoty przypominają nam 

Cherubinów umieszczonych na dwóch krańcach Arki Przymierza ze Starego 

Testamentu:  
 

„I uczynisz przebłagalnię ze szczerego złota: długość jej wynosić będzie dwa i pół łokcia, 

szerokość zaś półtora łokcia; dwa też cheruby wykujesz ze złota. Uczynisz zaś je na obu 

końcach przebłagalni. Jednego cheruba uczynisz na jednym końcu, a drugiego cheruba na 

drugim końcu przebłagalni. Uczynisz cheruby na końcach górnych. Cheruby będą miały 

rozpostarte skrzydła ku górze i zakrywać będą swymi skrzydłami przebłagalnię, twarze zaś 

będą miały zwrócone jeden ku drugiemu. I ku przebłagalni będą zwrócone twarze cherubów. 
                                                 
177 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 186. 



190 
 

Umieścisz przebłagalnię na wierzchu arki, w arce zaś złożysz Świadectwo, które dam tobie. 

Tam będę się spotykał z tobą i sponad przebłagalni i spośród cherubów, które są ponad Arką 

Świadectwa, będę z tobą rozmawiał o wszystkich nakazach, które dam za twoim 

pośrednictwem Izraelitom” (Wj 25, 17-22). 

 

Arka Przymierza była od czasów niewoli jedynym przedmiotem, który mógł 

znajdować się w Świętym Świętych i nadawał temu miejscu szczególny charakter. 

Arka była rozumiana jako tron Boga, na którym spoczywa obłok obecności Bożej178. 

Obecność Boga w Izraelu przejawiała się na wiele różnych sposobów. Jednym ze 

znaków widzialnych tej obecności jest arka. Poprzez arkę Bóg przymierza objawiał 

swoją obecność pośrodku ludu, by kierować i opiekować się nim. Arka była 

pomieszczeniem Słowa Bożego, ponieważ złożone były w niej dwie tablice Prawa.  

W czasach pomojżeszowych ludzie przychodzili przed arkę na spotkanie  

z Bogiem; albo by jak Samuel (1Sm 3), słuchać jego słowa i zasięgnąć u Niego rady 

za pośrednictwem kapłanów, którzy są stróżami i tłumaczami Prawa. Judaizm żywił 

nadzieję na ponowne pojawienie arki przy końcu świata (zob. 2 Mch 2, 4-8)179,  

co jest ukazane w Apokalipsie (zob. Ap 11,19).  

  Anonimowy autor Litanii Loretańskiej odniósł określenie „Arka Przymierza” do 

Maryi. Tak również na Maryję patrzył ewangelista Łukasz. W scenie zwiastowania 

archanioł Gabriel powiedział do Maryi: Duch Święty stąpi na ciebie i moc 

Najwyższego cię osłoni (jak obłok) Łk 1,35. Widzimy tu wyraźna aluzję do obłoku 

okrywającego Arkę przymierza w Przybytku: 

 
„Cały lud widział, że słup obłoku stawał u wejścia do namiotu. Cały lud stawał każdy 

oddawał pokłon u wejścia do swego namiotu” (Wj 33,10). 

„A kiedy kapłani wyszli z Miejsca Świętego, obłok wypełnił dom Pański” (1 Krl 8,10). 

 

  Dla Łukasza Maryja jest Nową Arką Przymierza. Kiedy sprowadzano Arkę 

przymierza do Jerozolimy, po drodze zatrzymała ona trzy miesiące w domu Obed-

Edoma (zob. 2 Sm 6,11). Podobnie Maryja, zmierzając z Jezusem pod sercem  

                                                 
178 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 61. 
179 W 2 Mch 2, 4-8 mamy wzmiankę o tym, że prorok Jeremiasz wszedł na Górę Nebo i tam znalazł 
pomieszczenie w postaci pieczary. Jeremiasz umieścił tam Namiot Spotkania, arkę i ołtarz kadzenia, 
natomiast wejście zarzucił kamieniami. Ci, którzy mu towarzyszyli wrócili, aby zaznaczyć drogę,  
lecz nie mogli jej już odnaleźć. Wtedy Jeremiasz powiedział, że to miejsce pozostanie nieznane do 
czasu kiedy Bóg na nowo zgromadzi swój lud i będzie można oglądać chwałę Pańską. 



191 
 

z Nazaretu ku Jerozolimie (Ain Karem leży bliski Jerozolimy), zatrzymała się  

w domu Elżbiety i Zachariasza na trzy miesiące (zob. Łk 1,56). 

 Kiedy król Dawid sprowadzał Arkę z domu Obed-Edoma do Jerozolimy, osobiście 

prowadził Arkę „ wraz z całym domem izraelskim i tańczył z całym zapałem  

w obecności Pana, wśród radosnych okrzyków i grania na rogach” (2 Sm 6, 5.14).  

W scenie spotkania Maryi ze św. Elżbietą mamy znamienne podobieństwo do 

tamtego wydarzenia. Ewangelista pisze, że na widok Maryi „Dzieciątko poruszyło 

się w łonie Elżbiety” (Łk 1,41), użył przy tym czasownika skirtao, który oznacza 

„podskakiwać z radością”, „poruszać się jak w tańcu”, jakby chciał powiedzieć,  

że Maryja, osłaniająca sobą Jezusa, jest Nową Arką, a Jan Chrzciciel - drugi Dawid - 

tańczy przed Nią z zapałem w łonie swej matki. Łukasz patrzy na nawiedzenie 

Elżbiety, ofiarowanie Jezusa w świątyni i odnalezienie Go po trzech dniach (również 

w świątyni) jako na wędrówkę Arki Przymierza - Maryi - na Syjon (świątynne 

wzgórze w Jerozolimie), do miejsca należnego Chrystusowi. Spotkani po drodze 

ludzie: Elżbieta, Jan Chrzciciel, Symeon i Anna - oddają Zbawicielowi hołd 

chwały180. I teraz wracając do Apokalipsy, kiedy czytamy łącznie Ap 11, 19-12,2:  

  
„W niebie otworzyła się świątynia Boga, a w świątyni ukazała się Arka Jego Przymierza. 

Pojawiły się błyskawice, głosy, gromy, trzęsienie ziemi i wielki grad. Na niebie ukazał się 

wielki znak: Kobieta obleczona w słońce. Pod jej stopami księżyc, a na jej głowie - wieniec  

z dwunastu gwiazd. Jest brzemienna i krzyczy ogarnięta bólami i cierpieniem z rodzenia” 

 

W Arce możemy widzieć Maryję. Tak jak Arka w Starym Testamencie była 

pomieszczeniem dla Słowa Bożego. Tak łono Maryi Nowej Arki stało się miejscem 

schronienia dla Wcielonego Słowa Boga. 

W apokaliptycznym niebie jak w świątyni jerozolimskiej, w Świętym 

Świętych widzimy czterech cherubinów. Mogą one symbolizować cztery żywioły 

świata, asystują tronowi; nie są samowładnymi bóstwami, lecz wyrazem sił 

stworzenia uwielbiających Boga jedynego181. Cztery istoty żywe znajdują 

naśladowców w dwudziestu czterech prezbiterach. Możemy przypuszczać,  

że reprezentują oni cały lud Boży, zwycięski i triumfujący Kościół w Niebie182. 

                                                 
180 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 218n. 
181 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 61. 
182 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 144. 



192 
 

„Który zasiadasz nad cherubinami”, tak zwracamy się od Boga, którego niebo nie 

może objąć, który jednak wybrał Arkę na „podnóżek stóp swoich”. 

 
„(…) powtarzały one nieustannie w dzień i w nocy: Święty, Święty, Święty, Pan Bóg 

wszechmogący, który był i który jest, i który przychodzi. A gdy istoty żywe oddawały 

chwałę, cześć, i dziękczynienie Siedzącemu na tronie, Żyjącemu na wieki wieków, 

dwudziestu czterech starszych padało na twarz przed Siedzącym na tronie. Kłaniali się 

Żyjącemu na wieki wieków i rzucali swoje wieńce przed tronem” (Ap 4, 8-10). 

 

Rzucają wieńce na znak uległości i uznania, że pochodzą one od Boga183. Wiedzą, że 

źródłem ich zwycięstwa jest Bóg. W niebie nie ma nocy, jest wieczne dziś. Boga  

i Baranka adoruje cały świat anielski, który jest nieogarniony, całe stworzenie. 

Adoruje bez wytchnienia to znaczy ciągle, bez przerwy184. Trzykrotne użycie 

przymiotnika święty hagios, jest semityzmem i w języku hebrajskim tworzy stopień 

najwyższy. I w tym wypadku oznacza, że Bóg jest najświętszy, i że w świętości nikt 

Mu nie dorównuje.  

Adoracji towarzyszy śpiew przy akompaniamencie harf i zapachu kadzidła, 

które jest znakiem wznoszących się ku Bogu modlitw aniołów i świętych: 

 
„Cztery istoty żywe i dwudziestu czterech starszych upadło przed Barankiem. Każdy nich 

miał cytrę i złotą czaszę napełnioną kadzidłem, to jest modlitwami świętych” (Ap 5,8). 

 

 Od momentu pojawienia się Baranka liturgia niebiańska poszerza się o adorację 

Chrystusa. Do uwielbienia, przyłączają się aniołowie, a następnie cały stworzony 

świat. Adoracja Chrystusa Baranka odsłania Jego wielkość i bóstwo185. 

 
„I ujrzałem, i usłyszałem głos wielu aniołów dokoła tronu i istot żywych, i starszych, a liczba 

ich była miriady miriad i tysiące tysięcy, mówiących głosem donośnym: Baranek zabity jest 

godzien wziąć potęgę i bogactwo, i mądrość, i moc, i cześć, i chwałę, i błogosławieństwo.  

A wszelkie stworzenie, które jest w niebie i na ziemi, i pod ziemią, i na morzu, i wszystko, co 

w nich przebywa, usłyszałem, jak mówiło: Zasiadającemu na tronie i Barankowi 

błogosławieństwo i cześć, i chwała, i moc, na wieki wieków! A cztery istoty żywe 

powiedziały: Amen. Starsi zaś upadli i oddali pokłon” (Ap 5, 11-14). 
                                                 
183 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, Poznań 1959, s. 169. 
184 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 143. 
185 Tamże, s. 151. Zob., S. Kobielus, Niebiańska Jerozolima miejscem szczęścia, w: ComP 3(1989),  
s. 122. 



193 
 

 

W uwielbieniu bierze udział cały kosmos. Końcowa doksologia nawiązuje do  

Flp 2,10:  
 

„(…) aby na imię Jezusa zgięło się każde kolano istot niebieskich i ziemskich i podziemnych.  

I aby wszelki język wyznał, że Jezus Chrystus jest PANEM - ku chwale Boga Ojca”. 

 

Dziewiętnasty rozdział Apokalipsy ukazuje radość mieszkańców nieba. Z tą radością 

łączy się również oddanie pokłonu Bogu: „A dwudziestu czterech starszych razem  

z czterema istotami żywymi upadło na twarz i oddali pokłon Bogu siedzącemu na 

tronie, mówiąc: Amen! Alleluja” (Ap 19,4).  

Również święty Jan pada do stóp anioła, lecz anioł wzywa go, aby oddał 

pokłon Bogu (zob. Ap 19,10). Ci, którzy są w niebie, adorują Boga między innymi 

poprzez głębokie pokłony, które wyrażają z jednej strony „marność” stworzenia, 

natomiast z drugiej odnoszą nas do Boga, który jest godzien wszelkiej chwały, czci  

i uwielbienia. Kolejną postawą w czasie adoracji jest postawa stojąca.  

 

Postawa stojąca 

Postawa stojąca od początku była najbardziej charakterystyczna dla liturgii, 

istniała w zwyczaju dawnych ludów i w judaizmie. Sobór w Nicei w kanonie 

dwudziestym przypisywał postawę stojącą w okresie od Paschy do Pięćdziesiątnicy  

i w każdą niedzielę186. Stojąc człowiek oczekuje przyjścia chwalebnego Pana, 

natomiast w odniesieniu do Apokalipsy postawa stojąca jest postawą zwycięzcy.  

Ci, którzy stoją w Apokalipsie wyrażają zwycięstwo Chrystusa187.  

Przed tronem i Barankiem stoi również wielki tłum. Odziani są w białe szaty  

i w rękach trzymają palmy: „I głosem donośnym tak wołają: Zbawienie u Boga 

naszego, Zasiadającego na tronie i u Baranka” (Ap 7, 9-10). W akcie adoracji trwają 

męczennicy i wszyscy święci . Stoją przed tronem Boga: 

 

                                                 
186 „Nie należy modlić się na kolanach w niedzielę i w dniach Pięćdziesiątnicy. Ponieważ są tacy, 
którzy klęczą w niedzielę i w dniu pięćdziesiątnicy, święty sobór postanowił, że modlitwa do Pana ma 
być zanoszona w postawie stojącej, by wszędzie był przestrzegany jeden i ten sam porządek”,  
w: Dokumenty Soborów Powszechnych, t. 1, red., A. Baron, H. Pietras, Kraków, 2001, s. 47. 
187 Postawy w liturgii, w: Leksykon Liturgii, dz. cyt., s. 1211. Zob., E. Kapellari, Święte znaki, dz. cyt., 
s. 82-84. 



194 
 

„Wtedy odezwał się jeden ze starszych i zapytał mnie: Kim są Ci ubrani w białe szaty i skąd 

przyszli? I powiedziałem do niego: Panie, ty wiesz. Odrzekł do mi: To ci, którzy przychodzą 

z wielkiego ucisku. Wyprali swoje szaty i wybielili je w krwi Baranka Dlatego są przed 

tronem Boga i służą Mu dniem i nocą w Jego świątyni. Wśród nich zamieszka siedzący na 

tronie” (Ap 7, 13-15). 

 

Przenośnia „płukali i wybielili” ukazuje moc oczyszczającą krwi Chrystusa jako 

ofiary przebłagalnej Nowego Przymierza. Natomiast określenie „rozciągnie namiot” 

nawiązuje do szczególnej obecności Jahwe pośród swego ludu: 

 

„I uczynią Mi święty przybytek, abym mógł zamieszkać pośród was” (Wj 25,8).  
Nie plamcie przeto ziemi, w której mieszkacie, pośrodku której jest również moje 

mieszkanie. Ja bowiem, Pan, mieszkam pośród Izraelitów” (Lb 35,34). 

 
W apokaliptycznej świątyni zgromadzeni adorują również Boga w postawie 

stojącej, która wskazuje na zmartwychwstanie, na zwycięstwo. Adorujący są 

zwróceni  

w stronę Boga i Baranka tak jak Cherubini w Arce Przymierza: „I ku przebłagalni 

będą zwrócone twarze cherubów” (Wj 25,20b). Ci, którzy wielbią Boga i Baranka, 

stoją przed tronem i dokoła tronu.  

Można więc przypuszczać, że twarze mają zwrócone ku sobie, tak jak 

Cherubini w Arce Przymierza: „Cheruby będą miały rozpostarte skrzydła ku górze  

i zakrywać będą swymi skrzydłami przebłagalnię, twarze zaś będą miały zwrócone 

jeden ku drugiemu” (Wj 25,20a). 

W Ap 7 św. Jan przekazuje, że ujrzał czterech aniołów stojących a czterech 

narożnikach ziemi (Ap 7,1). Świat według niektórych starożytnych wyobrażeń był 

czterokątną płaszczyzną. Ta czworokątna płaszczyzna przypomina nam Miejsce 

Najświętsze z świątyni Salomona, którego podłoga według 2 Krn 3,8 była  

w kształcie czworokąta o wymiarach dwadzieścia łokci na dwadzieścia łokci. 

Pierwsza Księga Królewska podaje nam kolejne informacje odnośnie Miejsca 

Najświętszego, a mianowicie, jego długość, wysokość i szerokość: „Sanktuarium 

było dwadzieścia łokci długie, dwadzieścia łokci szerokie i dwadzieścia łokci 

wysokie” (1 Krl 6,20) i wyłożone było szczerym złotem. Również apokaliptyczne 



195 
 

miasto układa się w czworobok. W Ap 21,16 podane są wymiary miasta, jego 

długość, wysokość i szerokość są sobie równe:   

 
„A Miasto układa się w czworobok i długość jego tak wielka jest, jak i szerokość. I zmierzył 

Miasto trzciną poprzez dwanaście tysięcy stadiów: długość, szerokość i wysokość jego są 

równe”.  
 

Apokaliptyczne miasto całe jest ze złota: „(…) a Miasto - to czyste złoto do 

szkła czystego podobne” (Ap 21,18). Zatem w Miejscu Najświętszym ze Świątyni 

Salomona możemy widzieć figurę - zapowiedź Nowego Jeruzalem, duchowej 

świątyni, którą opisuje św. Jan w Apokalipsie. Oczywiście wymiary 

apokaliptycznego miasta przekraczają wymiary starotestamentowego Świętego 

Świętych.  

Ci, którzy adorują Boga, ogarnięci są Jego uświęcającą obecnością. Boga 

adorują nie tylko aniołowie, prezbiterzy i cztery istoty żyjące, ale również „wielki 

tłum, którego nikt nie mógł policzyć, ze wszystkich pokoleń, ludów i języków. Stoją 

przed tronem Boga i przed Barankiem ubrani w białe szaty, a w rękach trzymają 

palmy” (Ap 7,9). Wielki tłum w postawie stojącej wyraża zwycięstwo Boga  

i Baranka. W Ap 7,14 czytamy: „to ci, którzy przychodzą z wielkiego ucisku”, zatem 

oznacza to, iż rzesza zbawionych, nieustannie się powiększa. Z ziemi, z kościoła 

pielgrzymującego przybywają do Kościoła triumfującego w niebie wciąż nowi 

zwycięzcy188, którzy będą adorować Boga i Baranka wraz z tymi, którzy już teraz 

trwają w akcie adoracji. 

Warto przytoczyć jeszcze jedną scenę: „Oto baranek stał na Górze Syjon,  

a z Nim sto czterdzieści cztery tysiące osób” (Ap 14,1) czyli wszyscy odkupieni. 

Chrystusowi na górze Syjon towarzyszy tłum zwycięzców. Naznaczeni imieniem 

Boga i Baranka (zob. Ap 14,1) biorą udział w niebiańskiej liturgii odkupionych. 

Odkupieni przez Chrystusa mają na czole wypisane podwójne imię Boga i Baranka.  

W Starym Testamencie kapłan miał na czole wypisane imię Boga. Zatem ci, 

którzy zwyciężyli dzięki krwi Baranka są kapłanami. Przyjmują oni postawę stojącą, 

ponieważ radość ze spotkania we wspólnocie wyraża się poprzez postawę stojącą: 

podkreśla ona całą gamę uczuć i wewnętrznych przekonań, które ożywają, kiedy 

                                                 
188 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 173. Zob., Introduzione al Nuovo 
Testamento, dz. cyt., s. 41. 



196 
 

dusza staje w obecności Boga i czuje się w pełni sobą, wchodząc z Nim w dialog189. 

Ta postawa wydaje się mieć szczególne znaczenie podczas naszego wyznawania 

wiary, ponieważ zaświadczamy, że prawda, która pochodzi z wysoka i oświetla 

naszego ducha, jednoczy nas wewnętrznej wspólnocie z Chrystusem. Wyznajemy 

wówczas publicznie, że jego Pascha jest podstawą w naszej egzystencji we 

wszystkich jej przejawach190.  

Jako wyraz konkretnej postawy „stanie” oznacza bycie w odkupieniu, kiedy 

to człowiek stoi w relacji do Boga życia. Dlatego też „stanie” jest, według 

ukraińskiego liturgisty Fiedoriva nie tylko symbolem zmartwychwstania Chrystusa, 

ale także radosnego wznoszenia się ludzkiego serca do nieba oraz duchowego,  

i uskuteczniającego się na modlitwie zmartwychwstania człowieka. Stanie jest 

zasadnicza postawą liturgiczną i rozumiane jest od wieków w sposób symboliczny 

jako znak wielkanocnej egzystencji zbawionych191. 

Stojący wyraża gotowość do wypełnienia tego, co Duch Święty mówi 

Kościołowi, i dzięki temu może mieć współudział w zwycięstwie paschalnym 

Nauczyciela w niebieskim Jeruzalem192. Zaproszenie do przyjęcia postaw stojącej, 

które kieruje do nas liturgia, wyraża radość naszego serca pragnącego wzrastać  

w naśladowaniu Chrystusa umarłego i zmartwychwstałego podczas owocnego 

pielgrzymowania przez pustynię życia z wiarą w misterium paschalne193. 

 

Postawa siedząca 

Pozycja ciała człowieka siedzącego podkreśla stan oczekiwania; ułatwia 

słuchanie i percepcję głoszonego orędzia, wreszcie sprzyja skupieniu, medytacji oraz 

kontemplacji. Znaczenie odpoczynku, któremu oddaje się ciało, odbija się  

w zachowaniu osoby194. Znaczenie i wartość spokoju właściwego dla postawy 

siedzącej obrazuje dobrze odpoczynek eschatologiczny, jak to sugeruje autor 

Apokalipsy wprowadzając nas w kontemplację wiecznej wspólnoty: „Zwycięzcy 

dam z sobą zasiąść na moim tronie, jak ja zwyciężyłem i zasiadłem z mym Ojcem na 

tronie” (Ap 3,21)195. Postawa siedząca podkreślając radość odpoczynku, jest 

                                                 
189 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 21. 
190 Tamże, s. 22. 
191 M. Kunzel, Liturgia Kościoła, t. 10, Poznań 1999, s. 180. 
192 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 23. 
193 Tamże. 
194 Tamże, s. 30. 
195 Tamże, s. 31. 



197 
 

ukierunkowana na ostateczne zjednoczenie w Bogu196. Siedzenie pozwala na 

niewypowiedzianą komunikację z wiecznością. W akcie tym nastąpi pełne 

zjednoczenie między przemieniającym spojrzeniem Boga i człowiekiem. 

Skoro spojrzenie pozwala na wymianę spojrzeń, to owocność takich relacji 

doczeka się swego spełnienia w niebieskim Jeruzalem197. Siedzenie jest postawą 

typową dla przyjmującego i rozważającego podawane słowo słuchania, a także 

oznaką autorytetu. Postawa siedząca u członków danej wspólnoty oznacza ich 

gotowość do słuchania, natomiast w przypadku kaznodziei, który siedzi na katedrze, 

wskazuje na autorytet nauczycielski lub też władzę jurysdykcji198.  

W Niebiańskiej świątyni Baranka otaczają dwadzieścia cztery trony, na których 

zasiada dwudziestu czterech starszych. Ubrani są w białe szaty199 i na głowach mają 

złote wieńce (zob. Ap 4,4). Oni reprezentują dwanaście pokoleń Izraela i dwunastu 

apostołów Baranka. Bóg i Baranek również siedzą na tronie (zob. Ap 7,10; 21,5).  

W Apokalipsie siedzą na tronach ci, którym dano władzę sądzenia (zob. Ap 20,4). 

Postawa siedząca jest wyrazem udziału w chwale Boga, w Jego naturze. 

Doświadczenie postawy siedzącej może być szczególnie wzniosłe dla naszego 

ducha; za każdym razem kiedy siadamy, nasz duch osiąga ów pokój, który pozwala 

przyjąć Słowo Boże i radować się stopniowym objawianiem się Boga 

człowiekowi200. Postawa siedząca wyraża gotowość i otwartość na słowo Boga. Jest 

ona również wyrazem posłuszeństwa, a w niebie w sposób szczególny wyraża hojne 

otwarcie się na obecność Boga. 

Zgromadzeni na liturgii niebieskiej adorują Boga i Baranka w postawie 

głębokiego ukłonu, w postawie siedzącej i stojącej. Te postawy wskazują na uniżenie 

                                                 
196 A. Donghi, Gesty i słowa, s. 31. 
197 Tamże, s. 32. 
198 M. Kunzel, Liturgia Kościoła, dz. cyt., s. 180. 
199 Motyw „szaty” w przenośnym sensie był obecny w Starym Testamencie, gdzie mowa jest  
o „szatach zbawienia” i „płaszczu sprawiedliwości” (Iz 61,10). W formie „szaty zabawienia” powraca 
on także w literaturze judaistycznej okresu międzytestamentowego. W przypowieści o uczcie weselnej 
u Mt 22, 11-13 odnajdujemy wyrażenie „szata weselna” (godowa) w sensie analogicznym jak  
i Izajasza. Jest tu obrazem udzielonego przez Boga daru usprawiedliwienia i przynależności do 
„wykupionych”. W Apokalipsie św. Jana motyw „szat” znalazł bardziej precyzyjne określenie. I tak  
w Ap 3,18: „radzę ci kupić (...) białe szaty (...)”, „(...) opłukali swe szaty, i w krwi Baranka je 
wybielili” (Ap 7,14). „Błogosławieni, którzy płuczą swe szaty, aby władza nad drzewem życia do nich 
należała i aby bramami wchodzili do miasta” (22,14). Metafora „płukania” i „wybielania” szat we 
krwi Baranka oznacza korzystanie z oczyszczających środków zbawienia, jakie Bóg Ojciec daje 
ludziom w swoim umiłowanym Synu (por. Mt 17, 5), zob., F. Sieg, Określenia chrześcijan  
w Apokalipsie św. Jana, art. cyt., s. 98. 
200 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 32. Zob., A. Jankowski, Transcendencja Chrystusa według 
Apokalipsy Janowej, art. cyt., s. 82-95.  



198 
 

i wielkość Boga, władzę, udział w chwale Boga oraz zwycięstwo. Ci, który są  

w niebie na liturgii, zwyciężyli dzięki krwi Baranka. 

 

b. Milczenie 

Milczenie wyraża w Biblii szeroką gamę emocji, postaw i stanów ducha. Pełni 

ono często formę metafory201. Dla proroków milczenie było zwiastunem 

zbliżającego się Boga, który chce się objawić człowiekowi. W tym momencie ciszy, 

zawiera się głęboka prawda, że obecności Boga najpełniej doświadczamy  

w atmosferze milczenia, wyciszenia. Daje ono możliwość wniknięcia w swoje 

wnętrze i medytacji tego, co się usłyszało. Prorocy w Starym Testamencie 

nakazywali milczeć, gdy Jahwe nawiedzał swój lud: „Zamilknij, wszelkie ciało, 

przed obliczem Pana, bo już powstaje ze świętego miejsca swego” (Za 2,17).  

Milczenie człowieka jest objawem uznania swej winy, adoracją świętości 

Boga i wołaniem o miłosierdzie. Kiedy Eliasz był na górze Horeb (zob. 1 Krl 19, 11-

12), tam oczekiwał on nadejścia Pana. Na początku była straszna wichura, ale Boga 

nie było w wichurze. Po wichurze zatrzęsła się ziemi, ale Pan nie był w trzęsieniu 

ziemi. Potem powstał ogień, ale Pan nie był w ogniu. Po owym ogniu Eliasz usłyszał 

„szmer łagodnego powiewu”. Hebrajskie wyrażenie mówi tu raczej o „odgłosie 

milczenia”. Gdy ta cisza ogarnęła Eliasza, zrozumiał, że Pan naprawdę się zbliża202. 

Gdy Bóg ma nawiedzić człowieka, cała ziemia zapada w milczenie: „Lecz 

Pan mieszka w świętym domu swoim, niechaj zamilknie przed Nim cała ziemia”  

(Ha 2,20). Milczenie przygotowuje na zbawcze działanie Boga, a nade wszystko 

poprzedza „dzień Pański”, z którym związany jest sąd Boży. Milczenie wycisza 

człowieka i otwiera na Bożą obecność. Dzięki niemu odcinamy się od tego, co dzieje 

się w świecie i otwieramy się na wszystko, co Bóg nam przygotował, na Niego 

samego. Cisza jest dotknięciem wieczności203. Milczenia nie można nigdy połączyć  

z pustką, którą człowiek chce wypełnić, aby przezwyciężyć trudności w utrzymaniu 

go na siłę. Bóg jest czczony przez milczenie, ponieważ jest on chwałą Najwyższego. 

Pozostawać w milczeniu, oznacza uznać siebie za stworzenie potrzebujące obecności 

                                                 
201 Milczenie, w: Słownik wiedzy Biblijnej, dz. cyt., s. 518-519. Zob., Introduzione al Nuovo 
Testamento, dz. cyt., s. 18. Zob., A. Kiejza, Zbawienie w ujęciu Ap 7, 9-17, art. cyt., s. 182.  
Zob., E. Kapellari, Święte znaki, dz. cyt., s. 45-47. 
202 E. Ehrlich, Apokalipsa księga pocieszenia, dz. cyt., s. 82n. 
203 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 188. 



199 
 

Boga204. Poza tym milczenie ukazuje intensywność błagania ludzkiego serca, aby 

Bóg przyszedł. To zachowanie człowieka jest odpowiedzią na wołanie Boga  

i przyjęciem postawy autentycznego otwarcia się na Boże objawienie205. „Milczcie 

przed obliczem Pana Boga, gdyż bliski jest dzień Pański, bo już przygotował Pan 

ofiarę, poświęcił swoich zaproszonych” (So 1,7). 

Milczenie jest początkiem i energetyczną zasadą dogłębnej przemiany, która 

stawia nas w relacji do Boga. To sposób na przetrwanie kryzysów. Cierpienie  

i śmierć wstrząsa do głębi każdym człowiekiem. Właśnie owo milczenie jest drogą, 

którą przechodzą ludzie ze śmierci do życia.  

Należy także wspomnieć o tradycji mądrościowej, w której milczenie 

funkcjonowało jako sposób dochodzenia do mądrości; osoba powściągliwa w 

słowach zawsze była otaczana szacunkiem. Milczenie jest przeciwieństwem 

roztargnienia, jest koncentracją206. Tu nie chodzi o koncentrację na osobie, lecz na 

osobie Boga207.  

Prorok Izajasz nawołuje: „Uciszcie się, wyspy, ażeby Mnie słuchać! Niechaj 

narody odświeżą swe siły! Niechaj wystąpią, wtedy niech mówią: Udajmy się razem 

do sądu!” (Iz 41,1).  

Poprzez milczenie „odświeżamy” swe siły duchowe, wzmacniamy naszą więź  

z Bogiem. Cisza stwarza przestrzeń do słuchania. 

 Milczenie jest również postawą, która wyraża gotowość do słuchania, a także 

postawą pełną czci wobec obecności Najwyższego, wyznaniem swojej bezsiły wobec 

Wszechmocnego. Poddane twórczej potędze milczenia, ludzkiej niedoskonałości 

ulegają stopieniu jak wosk, pozostawiając osobę w obliczu prawdy o jej 

przemijalności. Innymi słowy, milczenie wiedzie ją do miejsca, w którym 

doświadcza swojej nicości, w którym spogląda na siebie jak na przemijający cień  
                                                 
204 Tradycja chrześcijańska w jej wczesnym okresie, jak również duchowi pisarze średniowiecza nie 
znali żadnego konfliktu pomiędzy liturgią a kontemplacją. Problem ten został podniesiony dopiero  
w czasach współczesnych. Liturgia bowiem już z samej swej natury dąży do swego przedłużenia  
w indywidualnej modlitwie kontemplacyjnej. Istotą kontemplacji jest słuchanie w milczeniu  
i oczekiwaniu na Słowo Boże, zob., J. Łuczak, Rola milczenia w liturgii, w: ComP 3(1994), s. 98. 
Jan Paweł II w przemówieniu do kamedułów podkreślał, że człowiek potrzebuje postawy bardziej 
„milczenia niż słów, uwielbienia niż dociekania, uległości niż własnej inicjatywy”, Jan Paweł II, 
Przemówienie w klasztorze kamedułów, Fonte Avellano, w: O życiu zakonnym, red., E. Weron, 
Poznań - Warszawa 1984, s. 224.  
205 A. Donghi, Gesty i słowa, Kraków 1999, s. 33. 
206 J. Łuczak, Rola milczenia w liturgii, w: ComP 3(1994), s. 90. 
207 Najwyższą formą modlitwy chrześcijańskiej jest kontemplacja. Św. Jan od Krzyża napisał: 
„Kontemplacja to mądrość Boża tajemna i ukryta, w której bez szmeru słów i bez pomocy zmysłów 
cielesnych, czy duchowych, w milczeniu i ukojeniu , naucza Bóg duszę skrycie i tajemnie”,  
w: św. Jan od Krzyża, Dzieła, (Pieśń Duchowa), Kraków 1986, s. 709. 



200 
 

(Ps 39, 4-7). Nie znajduje już pociechy i umocnienia ani w świecie zewnętrznym, ani 

w świecie wewnętrznym. Jedyną Osobą, która może dostarczyć jej sensu życia  

i zapewnić dalsze trwanie, jest Bóg. Stąd, doświadczywszy w milczeniu swojej 

znikomości, z głębi swego jestestwa skierowuje się do jedynego Źródła życia:  

„A teraz w czym mam pokładać nadzieję, o Panie? W Tobie jest moja nadzieja”  

(Ps 39,8). Przekształcająca potęga milczenia sprawia, że pojawia się płomyk cichego 

oczekiwania; pojawia się nieznana dotąd przestrzeń oczekiwania  

i nadziei. Wszystko, co osoba może uczynić, to wyczekiwać w milczeniu ratunku od 

Jahwe (zob. Lm 3,26). Ciche wyczekiwanie w atmosferze nadziei jest owocem 

postawy milczenia208. Natomiast owocem prawdziwości każdego spotkania jest 

milczenie duszy209. 

Milczenie jest również wyrazem bojaźni i szacunku, wysiłkiem duszy 

człowieka znalezienia oparcia dla swego życia i zrealizowania się w istocie 

całkowicie innej budzącej bojaźń, ale i fascynującej210: „Ogłosiłeś z nieba swój 

wyrok, przelękła się ziemia, zamilkła,” (Ps 76, 9). Kiedy zaś Bóg przychodzi, to 

milczenie z bojaźni lub z szacunku jest wyrazem uwielbienia, którym człowiek darzy 

Boga: „Strach i przerażenie owładnęły nimi. Wobec siły ramienia Twego stali się jak 

kamień, aż przejdzie lud Twój, o Panie, aż przejdzie lud, któryś sobie nabył”  

(Wj 15,16). Milczenie jest ekspresją dążenia człowieka do Boga, znakiem miłości. 

To pokorne milczenie dla człowieka oddanego wewnętrznej medytacji. Taka była 

Maryja pełna cichości i otwarta na głos Boga i nieustannie Jego słowo rozważała  

w swoim sercu: „Lecz Maryja zachowywała wszystkie te sprawy i rozważała je  

w swoim sercu” (Łk 2,19). Milczenie ma przygotować na objawienie się Boga. Ma 

również moc jednoczącą. Jest ono działaniem, modlitwą pomimo tego, że na 

zewnątrz wygląda jakby się nic nie działo. W rzeczywistości milczenie jest 

przestrzenią, w której żyje i rozwija się zjednoczenie z Bogiem. Funkcja milczenia 

polega zatem na doprowadzeniu do wspólnoty z Bogiem i na przygotowaniu takich 

warunków, w których sam Bóg będzie mógł objawić swoje oblicze. Bóg zamieszkuje  

w milczeniu, ponieważ jego wewnętrzną żywotnością jest „milczenie”211. 

                                                 
208 Kees Waaijman, Milczenie Karmel, w: [ www. Karmel.pl/duchowość/milczenie/ (2005)]. 
209 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 35. Zob., J. Łuczak, Rola milczenia w liturgii, dz. cyt.,  
s. 83-84. 
210 B. Nadolski, Liturgika, t. 1, dz. cyt., s. 11. 
211 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 34. 



201 
 

W Apokalipsie jeden raz pojawia się wzmianka o milczeniu, o ciszy. „cisza  

w niebie”, przerywająca nieustanne hymny uwielbienia przygotowuje na nową 

interwencję Bożą: „Gdy Baranek otworzył pieczęć siódmą, zapanowała w niebie 

cisza jakby na pół godziny” (Ap 8,1)212. 

Złamanie siódmej pieczęci wyciszyło w jednej chwili całe niebo. Zamilkły śpiewy 

wielbiące Boga i Baranka213. Ale nie oznacza to, iż uwielbienie Boga zostało 

przerwane, bowiem cisza, która zapanowała jest również wielbieniem Boga. 

„Zapanowała w niebie cisza” - nastąpiło pełne napięcia milczenie. Milczenie 

swojego rodzaju oczekiwaniem, wyjściem ku Bogu. Jest odpowiedzią na zwrócenie 

się Boga do człowieka. To owe pół godziny w Apokalipsie wyraża brak równowagi  

i pewności. Można powiedzieć, że całe niebo z napięciem i lękiem oczekuje tego, co 

ma dalej nastąpić. Kiedy stajemy wobec wielkiej tajemnicy wszelkie słowa są 

zbędne. Milczenie jest wyrazem pokory wobec Boga.  

Kiedy w Apokalipsie pojawia się wzmianka o ciszy, owa cisza nie przerywa 

liturgii, lecz stanowi jej element. Wzmaga wewnętrzne napięcie i potęguje naszą 

uwagę - jest wyrazem kontemplacji. Kiedy osiągamy prawdziwe milczenie, 

spostrzegamy, że nasz duch został zdobyty przez Boga. Nasze życie staje się 

aktywnym odbiciem bóstwa zamieszkującego w naszym sercu 

Milczenie objawia konieczność zjednoczenia z Bogiem. Często uważamy, że 

najwyższym poziomem komunikacji między osobowej jest słowo i następujący po 

nim dialog. Jeśli jednak zanurzymy się w świat Boga, to odkryjemy, ze milczenie 

stanowi zwyczajny wyraz relacji między Ojcem, Synem i Duchem Świętym. 

Milczenie staje się niewyczerpanym, konkretnym wyrazem wspólnego 

obdarowywania się214. 

 

c. Czytanie Pisma 

Naród Izraelski żył słowem, które wyszło z ust Boga (zob. Pwt 8,3; Ne 9,29). 

Publiczne czytania Słowa Bożego składało się z dwóch elementów: jego uroczystej 

proklamacji i przyjęcia go przez lud.  

                                                 
212 A. Kiejza, Zbawienie w ujęciu Ap 7, 9-17, w: RT 1(2000), s. 182. 
213 A. Jankowski, Apokalipsa świętego Jana, dz. cyt., s. 183. 
214 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 34-35. 



202 
 

W Apokalipsie w rozdziałach od 2-3 odczytywane są listy do siedmiu 

kościołów215. Przez siedem kościołów możemy rozumieć cały Kościół powszechny.  

W listach Bóg pokazuje to, co dla nich dobre: trud, wytrwałość,, ubóstwo, miłość, 

wiarę, ale równocześnie napomina. Fragment Ap 10,8-11 ukazuje, że „jedzenie” 

księgi Słowa Bożego objawienia oznacza przyjęcie w siebie Bożego Słowa  

i zespolenie się z nim. Obraz spożywania księgi św. Jan zaczerpnął ze Starego 

Testamentu (zob. Ez 2, 8-9). Kiedy Ezechiel zjadł księgę, w jego ustach była ona 

słodka jak miód, chociaż wcześniej napisano, że były w niej zapisane bardzo gorzkie 

prawdy.  

Modlitwa, trwanie w komunii z Bogiem ma moc przemienić najtrudniejsze 

prawdy w najsłodsze przeżycia. W Apokalipsie po zjedzeniu księgi przez Jana 

następuje wielka walka w niebie i na ziemi, a potem sąd (Ap 12-14).  

W Liście do Hebrajczyków czytamy, że „Słowo Boże jest żywe i skuteczne, 

ostrzejsze od każdego obosiecznego miecza” (Hbr 4,12). Ten tekst jest personifikacją 

Słowa Bożego i opisem Jego mocy. To Słowo jest życiodajne (zob. Pwt 32,47), 

osiąga zamierzony cel (zob. Iz 55, 10-11), posiada boską zdolność przenikania 

wszystkiego (zob. Mdr 1,6; Rz 8,27) i wiedzę o człowieku (zob. Dz 1,24; 15,8). 

W Apokalipsie widzimy Chrystusa, z którego ust „wychodzi miecz 

obosieczny, ostry” (Ap 1,16). Chrystus jest wcielonym Słowem Ojca (zob. J 1,14). 

Bóg w swoim Słowie, w Jezusie Chrystusie dokonuje sądu nad światem. Listy do 

siedmiu kościołów, które odczytywane są na początku niebiańskiej liturgii, stanowią 

przypomnienie, że Bóg nieustannie wzywa do nawrócenia i w Chrystusie osądzi 

ludzkie czyny.  

 

d. Procesja  

Procesja, posuwanie się to typowa ludzka postawa. Ruch angażuje całe ciało. 

Procesja to posuwanie się miarowe. Ten ruch jest wyrazem godności człowieka. 

Procesja jest symbolem wędrującego ludu Bożego216. Podążanie w procesji jest 

wypowiadaniem wiary, jest deklarowaniem pewności, że znajdujemy się pod 

działaniem mocy Bożej, dzięki, której żyjemy. Jest ono zatem modlitwą w działaniu. 

                                                 
215 S. Haręzga, Rola Słowa Bożego i Eucharystii w życiu chrześcijan według Apokalipsy św. Jana,  
w: AK 1(1990), s. 17-23. Zob., S. Chłąd, Chrystus wobec Kościołów (Ap 2-3),  
w: CzST, XVII/XVIII(1989/1990), s. 7-11. Zob., R. Rubinkiewicz, Nawrócenie i pokuta w Księdze 
Apokalipsy św. Jana, w: RT 1(1996), s. 149-159. 
216 Postawy w liturgii, w: Leksykon Liturgii, dz. cyt., s. 1212-1213. 



203 
 

Chcemy z całych sił krzyczeć, posługując się językiem naszego ciała będącego  

w ruchu, że pragniemy wzrastać w Chrystusie, aby być w pełni z nim, zgodnie z 

życzeniem św. Pawła, żeby Chrystus był wszystkim we wszystkich (zob. Kol 3,11; 

Ga 3,27)217. 

Księgi Starego Testamentu podają nam opisy procesji. Takim obrazem jest 

między innymi wydarzenie mówiące o sprowadzeniu Arki do Jerozolimy. Dawid 

zgromadził wszystkich Izraelitów w Jerozolimie w celu przeniesienia Arki do 

Jerozolimy: 

 
„Lewici nieśli Arkę Bożą na drążkach na swoich ramionach, jak przykazał Mojżesz zgodnie 

ze słowem Pana. I rzekł Dawid naczelnikom lewitów, aby ustanowili swoich braci 

śpiewakami przy instrumentach muzycznych: cytrach, harfach, cymbałach, aby rozbrzmiewał 

głos donośny i radosny. Śpiewacy (..) grali donośnie na cymbałach z brązu (...) na cytrach  

w wysokim tonie; (...) na harfach, by dominowali w oktawie; Kenaniasz, przełożony lewitów 

[przeznaczonych] do przenoszenia, kierował przenoszeniem, ponieważ był do tego 

uzdolniony. Berekiasz i Elkana byli odźwiernymi przy arce. Kapłani: (...) grali na trąbach 

przed Arką Bożą, a Obed-Edom i Jechiasz byli odźwiernymi przy Arce. Wówczas to Dawid  

i starsi Izraela oraz wodzowie z wielką radością poszli, aby przenieść Arkę Przymierza 

Pańskiego z domu Obed-Edoma. Kiedy Bóg wspomagał lewitów niosących Arkę Przymierza 

Pańskiego, ofiarowano siedem cielców i siedem baranów. A Dawid był okryty płaszczem z 

bisioru i podobnie wszyscy lewici niosący Arkę i śpiewający, oraz Kenaniasz, kierujący 

przenoszeniem. Dawid miał na sobie także efod lniany. Tak cały Izrael prowadził Arkę 

Przymierza Pańskiego wśród radosnych okrzyków, grania na trąbach, cymbałach, harfach 

 i cytrach” (zob. 1 Krn 15, 1-28). 

 

Na tę procesję Dawid zgromadził wszystkich Izraelitów. Na przedzie była 

arka niesiona przez lewitów i kapłanów. Kapłani grający na trąbach szli przed arką. 

Przy arce szli odźwierni. Za arką szli śpiewacy i muzycy. Grali na cymbałach, 

cytrach, harfach. Za nimi reszta Izraela. Wszyscy prowadzili arkę wśród radosnych 

okrzyków i przy akompaniamencie instrumentów. 

Patrząc na Apokalipsę, szczególnie na opis mówiący o triumfie wybranych  

Ap 7, 9-17 i o dziewiczym orszaku Baranka. Widzimy w nich starotestamentową 

procesję. Na samym przedzie stoi Baranek. Wokół Baranka gromadzą się istoty żywe  

                                                 
217 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 47. 

 
 



204 
 

i starsi, w których możemy widzieć kapłanów i lewitów. Za nimi wielki tłum - Nowy 

Izrael, który donośnym głosem śpiewa nową pieśń. Głos ich ma brzmienie jakby 

harfiarze uderzali w harfy. Wszyscy są zwróceni w stronę Baranka. Niegdyś wszyscy 

zwracali się w stronę Przybytku, w którym umieszczona była Arka przymierza 

zawierająca Słowo Boga czyli kamienne tablice z dziesięcioma przykazaniami218.  

W Apokalipsie przed tronem i przed Barankiem stoją rzesze zbawionych. Jest 

to wielki tłum, którego nikt nie jest w stanie policzyć. Są to ludzie z każdego narodu  

i wszystkich pokoleń, ludów i języków. Ubrani są w białe szaty i w rękach trzymają 

palmy.  

W świecie antycznym gałązki palmowe towarzyszyły ludziom w chwilach 

podniosłej radości. Również w Biblii palmy oznaczają triumf i radość. Kiedy 

Izraelici pod wodzą Judy Machabeusza wyzwoli Jerozolimę spod panowania 

Seleucydów, lud z zielonymi palmami w rękach i śpiewem na ustach wchodził do 

miasta, dziękując Bogu za odniesione zwycięstwo (zob. 2 Mch 10,7). Palmy 

towarzyszyły Izraelitom w ostatnim dniu Święta Namiotów, kiedy dziękowali Bogu 

za czterdzieści lat pobytu na pustyni i prosili o przyjście Mesjasza: „Weźcie sobie 

pierwszego dnia owoce pięknych drzew, liście palmowe, gałązki gęstych drzew i 

wierzb nadrzecznych. Będziecie się weselić przed Panem, Bogiem waszym, przez 

siedem dni” (zob. Kpł 23,40). Także tłumy z palmami w rękach witały radośnie 

Jezusa (zob. J 12,13) 219. 

W procesję w apokaliptycznym niebie włączają się również święci. 

Wymownym znakiem upodobnienia się do Chrystusa, jest dążenie do świętości 

poprzez męczeństwo (zob. Ap 7, 9.14), ponieważ trudne doświadczenia są 

konsekwencja wierności Chrystusowi. Są również potwierdzeniem słów św. Pawła: 

trzeba pokonać wiele trudności, aby wejść do królestwa Bożego (zob. Dz 14,22). 

Człowiek wyraża się nie tylko przez mowę, ale także przez swoje ciało 

mimikę, gestykulację, elementy komunikacji pozajęzykowej. Poprzez ciało wchodzi 

w związek z przestrzenią. Procesja jest wyrazem wiary, ekspresji Kościoła, 

przypomina wkraczanie Boga w historię, pozwala doświadczyć obecności 

przychodzącego Boga i wejść w „czas boski” w eschatycznej pełni220.  

                                                 
218 J. Lemański, Arka Przymierza w dziejach Narodu wybranego, dz. cyt., s. 15-37, 237, 244n. 
Przykazania są słowem samego Boga, są znakiem przymierza i objawieniem Bożej woli prawnej 
 (zob. Pwt 9, 9.11.15).  
219 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 173. 
220 Procesja, w: Leksykon Liturgii, dz. cyt., s. 1223. 



205 
 

Liturgia chrześcijańska jest liturgią w drodze, liturgią pielgrzymowania  

w stronę przemienienia świata, które nastąpi wówczas, gdy Bóg będzie wszystkim 

we wszystkich221. W momencie, kiedy nasze ziemskie pielgrzymowanie zbliży się 

ku końcowi i zaczniemy kroczyć za Barankiem (zob. Ap 14,1nn.) w niebieskim 

Jeruzalem, będziemy śpiewać nową pieśń o naszym wiekuistym spełnieniu się222.  

Ta pieśń już rozbrzmiewa w Niebiańskiej Świątyni. 

  Typologia historyczno-zbawcza ożywia nasze obrzędy procesji, ponieważ 

nasze życie staje się powtórzeniem Paschy Chrystusa, czyli przejściem ze śmierci do 

życia223. W liturgii przechodzimy nieustannie od teraźniejszości do wieczności, 

ogarnięci przez Misterium Paschalne i pobudzani przez Ducha Świętego. Taki jest 

sens naszego uroczystego kroczenia w procesji podczas zgromadzeń 

liturgicznych224. 

e. 

i na sercu (zob. Pnp 8,6), aby wszystkie jej działania nosiły ślady Jego 

pieczęc

okalipsie od wschodu słońca ukazuje 

się Ani

ga: bycia ogarniętym w samej 

tocie, bycia oznakowanym w samych korzeniach.  

 

tery tysiące opieczętowanych ze wszystkich pokoleń synów Izraela”  

                                                

 

Pieczętowanie  

W Piśmie Świętym kilka razy pojawia się wzmianka o „pieczętowaniu”.  

W Pnp 4,12 mowa jest o Oblubienicy jako „źródle zapieczętowanym” dostępnym 

tylko Oblubieńcowi. On sam jest tą pieczęcią, którą Ona chce wycisnąć na swoim 

ramieniu 

i. 

W Księdze Ezechiela (zob. Ez 9,4) Bóg rozkazuje naznaczyć czoła wiernych 

literą TAW, aby zostali ocaleni. Podobnie w Ap

oł z „pieczęcią Boga żywego” (Ap 7,2). 

Pieczęć jest znakiem przynależności do Bo

is

„I ujrzałem innego anioła, wstępującego od wschodu słońca, mającego pieczęć Boga 

żywego. Zawołał on donośnym głosem do czterech aniołów, którym dano moc wyrządzić 

szkodę ziemi i morzu: Nie wyrządzajcie szkody ziemi ni morzu, ni drzewom,  

aż opieczętujemy na czołach sługi Boga naszego. I usłyszałem liczbę opieczętowanych: sto 

czterdzieści cz

(Ap 7, 2-4).  

 
221 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 47. 
222 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 48. 
223 Tamże. 
224 Tamże. 



206 
 

„Potem ujrzałem: A oto Baranek stojący na górze Syjon, a z Nim sto czterdzieści cztery 

zajów. Wschodni 

sa nawiązuje do proroctwa Ezechiela, w którym znak 

AW, litera przypominająca swoim kształtem krzyż, ratowała od śmierci 

mieszk

 

dliwościami  

w niej popełnianymi. Starca, młodzieńca, pannę, niemowlę i kobietę wybijajcie do szczętu! 

o226, „rozciąga nad nim swój namiot” (Ap 7,15), to znaczy na stałe 

Bóg za

e do znakowania 

ludzi branych do niewoli. Bóg również wycisnął swoją pieczęć na czołach 

wybranych. Jednak pieczęć Boga nie zniewala, ale daje wolność229 

                                                

tysiące, mające imię Jego i imię Jego Ojca wypisane na czołach” (Ap 14,1). 

 

Pieczęć w ręku anioła nawiązuje do starożytnych zwyc

władcy nosili na ręce sygnet, którym pieczętowali dokumenty alby potwierdzić ich 

autentyczność. Cokolwiek nosiło pieczęć, należało od właściciela. 

Najbardziej jednak Apokalip

T

ańców Jeruzalem225: 

„Pan rzekł do niego: Przejdź przez środek miasta, przez środek Jerozolimy i nakreśl ten znak 

TAW na czołach mężów, którzy wzdychają i biadają nad wszystkimi obrzy

Nie dotykajcie jednak żadnego męża, na którym będzie ów znak” (Ez 9, 4.6). 

 

W Starym Testamencie znak TAW miał chronić przed śmiercią, przed zniszczeniem. 

W Apokalipsie opieczętowani są ogarnięci Bożą obecnością i opieką. Pieczęć Boga 

żywego w wizji ma kształt sygnetu z wyrytym imieniem Boga i Baranka. Czynność 

pieczętowania w Apokalipsie ma znaczenie symboliczne, a samo znamię jest 

duchowe. Jest ono znakiem przynależności do Boga, który osłania swą mocą 

opieczętowaneg

mieszka pośród swego ludu227. Opieczętowani więc należą do Boga, są Jego 

własnością228.  

Być własnością Boga nie oznacza bycia Jego niewolnikiem. Wiemy, że 

monarchowie nosili szczególne pierścienie, służące jako pieczęci

 
225 E. Ehrlich, Apokalipsa księga pocieszenia, dz. cyt., s. 79. Zob., F. Gryglewicz, Interpretacja 
Apokalipsy św. Jana, w: RBL 1(1965), s. 348. Zob., F. Sieg, Określenia chrześcijan w Apokalipsie  
św. Jana, art. cyt., s. 88-111. 
226 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 170. Zob., F. Mickiewicz, Wizja Nowego 
nieba i nowej ziemi w Ap 21, 1- 22, 5, w: ComP, 4(2000), s. 24. 
227 A. Kiejza, Zbawienie w ujęciu Ap 7, 9-17, w: RT 1(2000), s. 178. Zob., J. Wilk, Triumf Baranka 
jako idea przewodnia Apokalipsy, w: CT 3(1970), s. 51 
228 Tamże, s. 174. 
229 A. Salas, Apokalipsa. Symbolizm czy rzeczywistość historyczna?, Częstochowa 2004, s. 91n.  
Zob., A. Lancellotti, Apocalisse, dz. cyt., s. 126. 



207 
 

Ta pieczęć jest nie tylko znakiem przynależności do Boga, ale również 

przypomina o szczególnym Jego błogosławieństwie i opiece. Jest ona również 

znakiem wolności, wyzwolenia (zob. Ap 14,1) 230. 

 

f. Mierzenie świątyni 

W Apokalipsie pojawia się symboliczna scena mierzenia świątyni. Pomiar 

świątyni pojawia się dwa razy najpierw w Ap 11, 1-2nn: 

 
„Potem dano mi trzcinę podobną do mierniczego pręta, i powiedziano: Wstań i zmierz Świątynię 

Bożą i ołtarz, i tych, co wielbią w niej Boga. Dziedziniec zewnętrzny Świątyni pomiń zupełnie  

i nie mierz go, bo został dany poganom, i będą deptać Miasto Święte czterdzieści dwa miesiące”. 

 

Czynność symboliczna mierzenia świątyni u proroka Ezechiela i Zachariasza jest 

planowaniem idealnej przyszłości dla świątyni, dla nowej Jerozolimy. W tym 

fragmencie świątynia Boża nie jest świątynią niebieską, lecz ziemską, tą do której 

odnosi się proroctwo Jezusa z Ewangelii według św. Łukasza. 

 Mierzenie świątyni, może mieć zatem taki sam sens jak odciśnięcie pieczęci na 

czołach sług Boga231. Drugi opis mierzenia świątyni odnajdujemy  

w Ap 21, 15-17nn.: 

 
„A ten, który mówił ze mną, miał złotą trzcinę jako miarę, by zmierzyć Miasto i jego bramy, 

i jego mur. A Miasto układa się w czworobok i długość jego tak wielka jest, jak i szerokość.  

I zmierzył Miasto trzciną poprzez dwanaście tysięcy stadiów: długość, szerokość i wysokość 

jego są równe. I zmierzył jego mur - sto czterdzieści cztery łokcie: miara, którą ma anioł, jest 

miarą człowieka”. 

 

Różnice zachodzące między tą sceną, a poprzednią są istotne. Tu pomiaru dokonuje 

anioł a nie człowiek, narzędzie jest ze złota, jak naczynia w świątyni. Cała czynność 

nie oznacza chęci zabezpieczenia od zagłady lecz ukazanie doskonałości dzieła 

Bożego232. 

Wnętrze Przybytku Mojżesz podzielił jego długość na trzy części  

i w odległości dziesięciu łokci od wewnętrznego krańca postawił cztery słupy, które 

                                                 
230 Tamże, s. 161-184. 
231A. Salas, Apokalipsa. Symbolizm czy rzeczywistość historyczna?, Częstochowa 2004, s. 202. 
232 E. Ehrlich, Apokalipsa księga pocieszenia, dz. cyt., s. 121. Zob., W. Kasper, Rzeczywistość wiary, 
Warszawa 1979, s. 144nn. 



208 
 

były umieszczone w pewnej odległości jedne od drugiego. Przestrzeń odgraniczona 

tymi słupami stanowiła Sanktuarium; reszta przybytku była dostępna tylko dla 

kapłanów. Tak również była podzielona świątynia Salomona, tylko jej wymiary 

zostały zwiększone podwójnie. Taki podział przestrzeni wzorowany był na budowie 

wszechświata: trzecia część odgraniczona słupami, niedostępna była dla kapłanów, 

ponieważ jak niebo była poświęcona Bogu, podczas gdy przestrzeń o długości  

20 łokci przeznaczona była dla kapłanów, tak jak ziemia i morze dostępne są 

ludziom. Z przodu, którędy wchodzili, stało pięć złotych słupów, opartych na 

podstawach spiżowych233. 

W Apokalipsie widzimy tylko Przybytek, a dokładniej miejsce Święte 

Świętych, które w Starym Testamencie było ogólnie niedostępna i niewidoczna.  

Do tego miejsca tylko raz w roku mógł wejść arcykapłan. To Apokaliptyczne niebo - 

starotestamentalne Święte Świętych, jest otwarte, dostępne dla wszystkich. 

Wizja Jana z Apokalipsy pozwala mówić o liturgii dokonującej się w niebie. 

Bóg bowiem stanowi misterium trzech Osób. Tylko Bóg Trójosobowy umożliwia 

relacje miłości, istnienie na równi trzech Osób w jednej boskiej istocie oraz 

zwrócenie się do stworzeń. Jezus Chrystus w swojej osobie wprowadził do nieba 

naturę ludzką i całe stworzenie, które w imieniu Boga wielbi Ojca. W uwielbieniu 

uczestniczy całe stworzenie234: „w służbie uwielbienia Boga i w wypełnianiu Jego 

zamysłu uczestniczą zjednoczeni w Chrystusie: Moce niebieskie, całe 

stworz

ntowej obietnicy i zapewnienia Boga „JESTEM KTÓRY JESTEM” 

(Rdz 3,14). 

                                                

enie”235. 

W Apokaliptycznej liturgii dużą rolę odgrywa nie tylko wyposażanie 

świątyni, osoby w niej posługujące (aspekt statyczny), ale również działanie  

(aspekt dynamiczny). Podmiotem działania liturgicznego są nie tylko istoty żyjące, 

prezbiterzy czy też aniołowie, ale wszyscy zgromadzeni w niebieskim przybytku. 

Kluczem do zrozumienia liturgii apokaliptycznej, jest kult świątynny Starego 

Testamentu, który jest zapowiedzią doskonałego kultu sprawowanego w niebie przez 

aniołów i rzesze zabawionych. W tej uroczystej liturgii, której świadkiem naocznym 

staje się św. Jan, a dzięki niemu każdy z nas, możemy widzieć wypełnienie 

starotestame

 
233 Józef Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, t. 1, księga III, rozdział VI, 4, Warszawa 2001, s. 183. 
234 Liturgia nieba (niebiańska), w: Leksykon Liturgii, dz. cyt., s. 786. 
235 KKK 1138. 



209 
 

Źródłem dynamizmu liturgii niebieskiej są nie tylko czynności wyżej 

wymienione. Ważną rolę odgrywają również dialogi liturgiczne, stanowiące jedną  

z wielu form komunikacji w Apokalipsie.  



210 
 

 
2. Dialogi liturgiczne w Apokalipsie 

 

Istotą liturgii jest dialog236. Liturgia jako dialog pomiędzy Bogiem  

i człowiekiem, jako słowo i odpowiedź są nierozdzielne, nierozłączne z dziełem 

Chrystusa, który wydaje się ludziom i oddaje swemu Ojcu237.  

Słowa „liturgia” pochodzi z języka greckiego leitourgia składa się z dwóch 

członów: z czasownika ergon znaczącego tyle co czyn, dzieło i z przymiotnika leitos 

czyli ludowy, należący do ludu. Powyższy termin oznacza więc dzieło, czyn ludu, 

który jest odpowiedzią na słowo Boga. Możemy więc powiedzieć, że już samo 

pojęcie liturgia zawiera w sobie cechy dialogu.  

Dialog czyli sposób komunikacji, w liturgii możemy określić pojęciem „język 

liturgiczny”. Ten z kolei posiada różne rodzaje (sposoby) mowy-słowa.  

a. Słowo zwiastujące - teksty biblijne, homilia.  

b. Słowo modlitewne - wspólne modlitwy, modlitwy przewodniczącego 

liturgii. c. Słowo dialogiczne - pozdrowienie, życzenie, błogosławieństwo.  

d. Słowo aklamacyjne - amen, aklamacje anamnetyczne i inne.  

Przez „język liturgiczny”, ogólnie rzecz biorąc, rozumie się określony system 

znaków, które pozwalają wchodzić w komunikację, tworzą komunię (wspólnotę) i są 

w służbie ekspresji wiary238.  

„Język liturgiczny” nie dotyczy zatem tylko wyrażeń werbalnych, lecz kryje 

w sobie również inne formy wyrazu pozawerbalnego. Język polski nie posiada 

odpowiedniego terminu na określenie tych środków wyrazu, jak tylko „język”. Na 

przykład język włoski posługuje się terminem linguaggio, który jest szerszym 

znaczeniem aniżeli lingua (język) i w ten sposób pod pojęciem linguaggio zawarte są 

równocześnie wyrażenia werbalne jak i niewerbalne. Stąd język werbalny  

i niewerbalny w liturgii239.  

W liturgii, która ma swe źródło w Bogu-Trójcy240 język jest działaniem, 

czynem Boga dla swego ludu. Trzeba w konsekwencji mówić o języku 

                                                 
236 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 88. Zob., W. Popielewski, Obecność Chrystusa 
Baranka w zgromadzeniu liturgicznym wspólnoty, art. cyt., s. 56. 
237 Tamże, s. 88. Zob., KK 33. 
238 Z. Janiec, Język w liturgii czy „język liturgiczny, w: „Anamnesis” 3(2005), s. 90. 
239 Tamże. 
240 KKK 1077. 



211 
 

objawiającym, proklamującym, konstatującym, tworzącym, przemieniającym. 

Podobnie jak słowo, język liturgiczny nie jest tylko informacją, słowną 

wypowiedzią, lecz formą akcji, czynu ergon241.  

Sprawowana na ziemi liturgia jest wzajemnym komunikowaniem się Boga ze 

stworzeniem. Jest ona zawsze uczestnictwem w odwiecznym święcie liturgii 

niebieskiej, w pełni życia Trójjedynego, do którego znalazł już dostęp niebiański 

Kościół aniołów i świętych242.  

Bóg, który niegdyś przemówił, rozmawia nieustannie z Oblubienicą swego 

ukochanego Syna, a Duch Święty, przez którego żywy głos Ewangelii rozbrzmiewa 

w Kościele, a przez Kościół w świecie, wprowadza wiernych we wszelką prawdę 

oraz sprawia, że słowo Chrystusowe obficie w nich mieszka (Ko l3,16)243.  

W służbie dialogu oprócz gestów (postawa stojąca, siedząca, klęcząca, 

kreślenie znaku krzyża, przekazanie znaku pokoju) znaczące są:  

a. Słowa, czyli: modlitwy przewodniczenia, proklamowanie Słowa, homilia, 

pozdrowienia, upomnienia i zachęty błogosławieństwa. 

b. Przedmioty liturgiczne: ołtarz, ambona, elementy liturgiczne, naczynia, szaty 

liturgiczne, świece, kwiaty.  

c. Środowisko liturgiczne: prezbiterium, nawa, miejsce przewodniczenia.  

d. Muzyka liturgiczna: śpiew liturgiczny, religijny i sakralny.  

Te wszystkie elementy stanowią alfabet komunikowania liturgicznego. Skoro liturgia 

kryje w sobie elementy boskie i ludzkie, niewidzialne i widzialne244, musi 

posługiwać się językiem werbalnym, jak i niewerbalnym245. To wszystko sprawia, że 

liturgia przybiera formę komunikacji. Liturgia komunikuje o Bogu językiem 

werbalnym i niewerbalnym246. Dialog ten dokonuje się za pośrednictwem Logosu - 

Słowa. Wyraźnie to widać w modlitwach liturgicznych, które kończą się zwykle 

słowami: „przez naszego Pana Jezusa Chrystusa”.  

Liturgia jest nie tylko głosem Kościoła, ale również Chrystusa, bo w Jego 

imieniu, to znaczy „przez Pana naszego Jezusa Chrystusa”, modlitwy te są 

zanoszone247. Słowo Boże - Jezus Chrystus, który jest ikoną Boga niewidzialnego 

                                                 
241 Z. Janiec, Język w liturgii, art. cyt., s. 90n. 
242 M. Kunzel, Liturgia Kościoła, dz. cyt., s. 35-36. Zob., KK 50. 
243 KO 8. 
244 KL 2. 
245 Z. Janiec, Język w liturgii czy „język liturgiczny”, dz. cyt., s. 93. 
246Tamże, s. 92n. 
247 OWLG 17. 



212 
 

(zob. Kol 1,15): „Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców 

przez proroków, a w tych ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna”  

(Hbr 1,1). Formuły sakramentalne są również formą dialogu Boga z człowiekiem.  

Jak wcześniej zostało wspomniane formą dialogu jest również słowo śpiewane.  

Śpiew w sposób szczególny wyraża nasze dziękczynienie i uwielbienie Boga. 

Śpiew jest przekroczeniem zwykłej mowy. Jest wydarzeniem pneumatycznym248. 

Możemy powiedzieć, że jest darem Ducha Świętego, który „przyczynia się za nami 

w błaganiach, których nie można wyrazić słowami” (zob. Rz 8, 26).  

 W Apokalipsie ci, którzy zwyciężyli bestię, śpiewają pieśń Mojżesza, sługi 

Boga, i pieśń Baranka (zob. Ap 15, 3-4). Kościół niebieski jest Kościołem 

śpiewającym. Ten śpiew wynika ostatecznie z miłości. To miłość rodzi śpiew. 

Cantare amantis est - mówi św. Augustyn - „śpiewanie to sprawa miłości”. Duch 

święty jest miłością i to On powoduje śpiew. On jest Duchem Chrystusa, pociąga nas 

ku miłości do Chrystusa i tak prowadzi nas do Ojca249. Św. Paweł w Liście do 

Efezjan zachęca:  

 
„Napełniajcie się Duchem, przemawiając do siebie wzajemnie w psalmach i hymnach,  

i pieśniach pełnych ducha, śpiewając i wysławiając Pana w waszych sercach. Dziękujcie 

zawsze za wszystko Bogu Ojcu w imię Pana naszego Jezusa Chrystusa!” (Ef 5, 19-20).  

 

Nasz śpiew w czasie liturgii ziemskiej jest włączeniem się w śpiew, w modlitwę 

wielkiej liturgii, która obejmuje całe stworzenie. Liturgia chrześcijańska jest zawsze 

liturgią kosmiczną. Cały świat włącza się w odwieczny dialog. Oczywiście nie tylko 

śpiew wskazuje na dialogiczność liturgii. Jedną z istotnych form dialogu jest również 

milczenie, które często jest pozostawione na marginesie250, być może wynika to  

z niezrozumienia znaczenia milczenia w liturgii.  

Człowiek Starego Przymierza znał milczenie adorujące Boga, który mówi 

zawierając przymierze: „Zamilknij, Izraelu i słuchaj: w dniu dzisiejszym stałeś się 

narodem Boga, Jahwe” ( Pwt 27,9).  

Milczenie intensyfikuje słuchanie i przyjęcie słowa: „Będziesz słuchał głosu 

swego Boga i wypełniał Jego nakazy” (Pwt 27,10).  
                                                 
248 J. Ratzinger, Duch liturgii, dz. cyt., s. 126. 
249 Tamże, s. 128. 
250 Dziś jednak w dokumentach liturgicznych podkreśla się wymowę i znaczenie milczenia w liturgii: 
po proklamacji Słowa (OWMR 23, OWLG 48, 202,) po homilii (OWMR 23, OWLG 4) - po psalmach 
(OWLG 112), a szczególnie, gdy milczenie ma nastąpić po oracji psalmicznej (OWLG 202). 



213 
 

Milczenie ma ścisły związek ze słuchaniem. Milczenie przygotowuje 

objawienie się Boga: „Gdy Bóg przemawia, niechaj zamilknie prze Nim cała ziemia” 

(Ha 2,20). Istotę milczenia podkreśla również Księga Apokalipsy świętego Jana. 

Przy otwieraniu siódmej pieczęci „nastała w niebie cisza jakby na pół godziny”  

(Ap 8,1). To milczenie jest nie tylko przygotowaniem przyjścia Pana, ale znakiem 

Jego zbliżania się. Jest również trwaniem przed obliczem Boga. Milczenie ma 

charakter dynamiczny, jest odpowiedzią na wielkość Boga i Jego obecność251. 

Można powiedzieć, że jest milczącą uwagą252, która ożywia świadomość wiary albo 

też milczeniem adoracyjnym. Cisza daje możliwość przechodzenia z wymiaru słowa 

i słuchania w wymiar faktu i działania, którego obraz mamy w Apokalipsie:  

 
„A gdy otworzył pieczęć siódmą, zapanowała w niebie cisza jakby na pół godziny. I ujrzałem 

siedmiu aniołów, którzy stoją przed Bogiem, a dano im siedem trąb” (Ap 8, 1-2). 

 

Milczenie jako część celebracji liturgicznej napełnione jest Bogiem. Staje się 

ekspresją doświadczenia najwyższego Boga, co wyraża Psalm 65,2: „Ciebie należy 

wielbić, Boże na Syjonie. Tobie śluby dopełniać”. W tłumaczeniu św. Hieronima  

w Vulgacie (zob. Ps 64,2), powyższe słowa zostały przetłumaczone „milczenie jest 

chwałą Boga”- „tibi silens laus Deus in Sion et tibi reddetur votum”. To tłumaczenie 

lepiej oddaje znaczenie milczenia. 

Dialog więc dokonuje się nie tylko przez wypowiadanie słów, ale również 

przez gesty, czynności, a także poprzez milczenie. Jest ono bowiem przestrzenią 

działania Boga. W ciszy, w milczeniu człowiek otwiera się na Misterium Boga.  

Ogólne Wprowadzenie do Liturgii Godzin zachęca wiernych do zachowania 

pełnego czci milczenia253 w odpowiednich momentach i wskazuje te momenty: po 

każdym psalmie i odmówieniu jego antyfony, po czytaniach przed i po 

responsorium254.  

Celem milczenia, ciszy nie jest bierność lecz wsłuchiwanie się w głos Ducha 

Świętego, przemawiającego do serca. Dzięki temu osobista modlitwa będzie ściślej 

złączona ze słowem Bożym i z oficjalną modlitwą Kościoła255. 

                                                 
251 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 117n. 
252 W. Świerzawski, Misterium Christi, dz. cyt., s. 383. 
253 OWLG 201. 
254 OWLG 202. 
255 OWLG 202. 



214 
 

Dialogiczna natura liturgii wpływa na jej dynamizm, który zostaje 

wzmocniony poprzez inwokacje, czyli wyliczanie przymiotów Boga, anamnezę, 

czyli przywoływanie i uobecnianie wielkich wydarzeń mocą Ducha Świętego. 

Aklamacje czyli potwierdzenie, zgoda zgromadzonych na wypowiedzianą modlitwę. 

Najczęściej używaną aklamacją jest Amen256 a najbardziej uroczystą Alleluja.  

Alleluja wraz z Amen stało się rodzajem końcowej aklamacji po odśpiewaniu 

hymnów najstarszych uroczystościach liturgicznych, przykładem może być fragment 

Psalmu 106,48: „Błogosławiony, Pan Bóg Izraela, od wieków na wieki ! I lud niech 

powie : Amen! Alleluja!”. 

Wołanie Alleluja w Starym Testamencie wyrażało radość z okazji święta 

Paschy i ofiarowania baranków paschalnych, a w apokaliptycznej wizji święty Jan 

odsłaniając wzór, wypełnienie i sens ziemskiej liturgii, przedstawia wielki tłum  

w niebie, oddający pokłon „Bogu zasiadającemu na tronie” i wyrażający 

dziękczynnym śpiewem Alleluja triumf „Boga naszego”, najstarszych którego jest 

„zbawienie najstarszych chwała najstarszych moc” (Ap 19, 1.3.4.6)257. 

Do najstarszych inwokacji należy wezwanie: „Pan z wami - I z Duchem 

Twoim”. To wezwanie ma swoje źródło w księgach Starego Testamentu. Występuje 

ono w liczbie pojedynczej, np. Anioł Pański mówił do Gedeona: „Pan jest z Tobą” 

(Sdz 6,12); Saul powiedział do Dawida: „Idź, niech Pan będzie z Tobą”  

(1 Sm 17,37). Pojawiają się też sformułowania w liczbie mnogiej, np., Booz 

pozdrowił żniwiarzy słowami: „Niech Pan będzie z wami” (Rt 2,4); Prorok Azariasz 

zwrócił się do pokolenia Judy z przestrogą; „Pan jest z wami, gdy wy jesteście  

z Nim” (2 Krn 15,2).  

To hebrajskie pozdrowienie wyrażało życzenia łaskawości, pomocy i opieki 

Boga. W Nowym Testamencie Anioł Gabriel pozdrowił dziewicę Maryję powyżej 

Nazaretu: „Pan z Tobą” (Łk 1,28). Ta forma pojawia się również w Listach św. 

Pawła, który niektóre powyżej nich kończy słowami „Pan niech będzie z wami 

wszystkimi” (2 Tes 3,16; zob. 2 Tm 4,22)258.  

Jak już wcześniej wspomnieliśmy amen jest wyrażeniem najczęściej 

stosowanym w liturgii. Związane jest ze słowem aman i oznacza całość, trwałość, 

wierność, skałę prawdę. Jezus często używał tego słowa, niestety język polski oddaje 
                                                 
256 B. Nadolski, Liturgika Fundamentalna, t. 1, dz. cyt., s. 108. 
257 J. Janicki, U początków liturgii Kościoła, Kraków 2002, s. 54. Zob., U. Vanni, Postawa 
Chrześcijanina wobec świata zewnętrznego, w: ComP, 5(1987), s. 54-55. 
258 J. Janicki, U początków liturgii Kościoła, dz. cyt., s. 49n. 



215 
 

to słowo między innymi przez zwrot: „zaprawdę, zaprawdę” (zależy to od 

tłumaczenia). Natomiast Septuaginta i Vulagata posługują się słowem amen  

(zob. Mt 5, 18.26). 

W liturgii żydowskiej słowo to znaczyło tyle co „tak jest”. W Księdze 

Apokalipsy świętego Jana amen połączone jest z radosnym Alleluja i ogłasza chwałę 

Boga, którego wielbi całe stworzenie (zob. Ap 5,14; 7,12; 19,4)259. Wymienione 

powyżej elementy podkreślają dialogiczność liturgii i sprawiają, że każdy, kto 

uczestniczy w liturgii, zostaje porwany i wprowadzony w wewnętrzną dynamikę, 

która ma swoje źródło w wewnętrznym życiu samego Boga.  

Dialogiczność należy do istotnych cech liturgii wpływa na jej dynamizm. 

Dialog, czyli nieustanna wymiana, ma swój początek w życiu Trójcy Świętej,  

a zewnętrznym wyrazem tego dialogu jest liturgia, którą ukazuje nam Księga 

Apokalipsy. Liturgia sprawowana na ziemi jest odbiciem doskonalej liturgii 

sprawowanej w Niebieskim Jeruzalem. Ta liturgia jest doskonała pod każdym 

względem, również pod względem relacji, dialogów jakie mają miejsce  

w Niebieskim Przybytku. W Apokalipsie odnajdujemy kilka takich dialogów. 

Możemy je określić jako: dialog wprowadzający (zob. Ap 1, 4-8), dialog na cześć 

Baranka (zob. Ap 5, 6-14), dialog chwały (zob. Ap 19, 1-10) i dialog końcowy  

(zob. Ap 22, 6-21).  

Historia zbawienia pokazuje nam rozwój dialogu, stopniowe objawianie się 

życia, które jest w Bogu. Autor Listu do Hebrajczyków streszcza to w jednym 

zdaniu:  

 
„Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków,  

a w tych ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna” (Hbr 1, 1-2).  

 

Liturgia jest szczególną przestrzenią rozmowy Boga z człowiekiem i człowieka  

z Bogiem. Dialog, który wypływa z wnętrza Trójcy Świętej (zob. J 3,16), obejmuje 

całe stworzenie, czego przepiękny obraz mamy w Apokalipsie. Stworzenie wielbi 

Swego Stwórcę, Kościół uwielbia swego Odkupiciela- Zmartwychwstałego Baranka 

(zob. Ap 19, 1-10). Ten nieustanny dialog nie ogranicza się tylko do Nieba, lecz 

obejmuje również ziemię i na nowo powraca do Nieba.  

                                                 
259 B. Nadolski, Liturgika Fundamentalna, t. 1, dz. cyt., s. 108. 



216 
 

Zatem dialogiczna natura liturgii jest obrazem wymiany miedzy niebem  

a ziemią. Warto w tym momencie przytoczyć słowa z Orędzia wielkanocnego:  

„O, zaiste błogosławiona noc, w której się łączy niebo z ziemią, sprawy boskie ze 

sprawami ludzkimi”260. Ta wymiana dokonała się we wcieleniu, ale w sposób 

szczególny poprzez Misterium paschalne Chrystusa, Jego mękę, śmierć  

i zmartwychwstanie.  

Na ziemi dialog dokonuje się za pośrednictwem kapłana, w Niebieskim 

Jeruzalem Kościół nie potrzebuje żadnego pośrednika, ponieważ może Boga oglądać 

twarzą w twarz. To oglądanie Boga i przebywanie z Nim możemy nazwać dialogiem 

miłości, który nie ma końca. Wspaniale tą rzeczywistość niebieską opisuje św. Jan, 

w Księdze Apokalipsy261: 

 
„To ci, którzy przychodzą z wielkiego ucisku i opłukali swe szaty, i w krwi Baranka je 

wybielili. Dlatego są przed tronem Boga i w Jego świątyni cześć Mu oddają we dnie  

i w nocy. A Zasiadający na tronie rozciągnie namiot nad nimi. Nie będą już łaknąć ani nie 

będą już pragnąć, i nie porazi ich słońce ani żaden upał, bo paść ich będzie Baranek, który 

jest pośrodku tronu, i poprowadzi ich do źródeł wód życia: i każdą łzę otrze Bóg z ich oczu” 

(Ap 7, 14-17). 
 

Liturgia jest szczytem, do którego zmierza działalność Kościoła i jednocześnie 

źródłem, z którego wypływa cała jego moc262. Natura dialogiczna liturgii jest 

widoczna nie tylko w Eucharystii i w pozostałych sakramentach, ale również  

w Liturgii godzin, która jest głosem Kościoła, czyli całego Mistycznego Ciała, 

publicznie wielbiącego Boga263. Kościół wielbiąc Boga Liturgią godzin łączy się  

z pieśnią chwały wiecznie rozbrzmiewającej w niebiańskim przybytku,  

a równocześnie raduje się przedsmakiem wieczystej chwały wyśpiewywanej 

nieustannie przed tronem Boga i Baranka, opisanej przez Jana w księdze 

Apokalipsy264.  

Liturgia ukazana w Apokalipsie, to obraz stworzenia wielbiącego swego 

Stwórcę. To uwielbienie jest nieustanne „dniem i nocą bez wytchnienia” (Ap 4,8)265. 

Dwudziestu czterech starszych, czyli Kościół niebiański, oddaje cześć Bogu widząc 
                                                 
260 Orędzie wielkanocne, w: MRP, s. 161. 
261 F. Mickiewicz, Wizja nowego nieba i nowej ziemi w Ap 21, 1-22, 5, dz. cyt., s. 24-25. 
262 KL 10. 
263 KL 99. 
264 OWLG 16. 
265 P. Ostański, Objawienie Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 144. 



217 
 

w Nim tego, który z nicości i niebytu powołał cały świat do istnienia. Ta scena 

niebiańskiej adoracji jest zaproszeniem pod adresem Kościoła pielgrzymującego na 

ziemi, aby i on przyłączył się do uwielbienia Boga - Stworzyciela świata266.  

Wierni w Apokalipsie zgromadzeni na liturgii nie ograniczają się tylko do 

słuchania i medytacji, lecz reagują na słowa celebransa odpowiedziami. Jezus 

ukazany jest jako Bóg i dawca Objawienia, natomiast anioł i sam autor księgi są 

narzędziami w jego przekazie267. Liturgia więc angażuje całą osobę: ciało, duszę  

i ducha. Ci, którzy biorą udział w liturgii niebieskiej słyszą, widzą268, odczuwają 

smak, siedzą, oddają pokłon, wstają, idą, wznoszą ręce. Dialog w liturgii wyraża się 

przez słowo czyli werbalnie ale również nie werbalnie, przez gesty, wygląd twarzy 

itd.  

Teraz przejdziemy do omówienia dialogów liturgicznych w Apokalipsie.  

W dialogach zwrócimy uwagę przede wszystkim na słowo mówione. Natomiast 

problem komunikacji pozawerbalnej poruszymy jeszcze w dalszej części pracy. 

Słowo dialog pochodzi z języka greckiego dialogos - rozmowa. Żeby 

zaistniał dialog, rozmowa, muszą istnieć przynajmniej dwie osoby. W Apokalipsie 

odnajdujemy kilka dialogów liturgicznych. Dialogi te dokonują się pomiędzy 

celebransem a zgromadzoną społecznością w niebie. Gdybyśmy połączyli je w jedną 

całość, dają nam obraz liturgii, która z ziemi przechodzi do nieba, a z nieba wraca na 

ziemię. Pierwszy dialog liturgiczny - wprowadzający (zob. Ap 1, 4-8) ma charakter 

eschatyczny, ale to, co jest zapowiadane już na naszych oczach się realizuje. 

Wskazują na to zwroty: „który przychodzi”, „oto nadchodzi”, „i ujrzy Go wszelkie 

oko”. Ten dialog, możemy przypuszczać, ma miejsce na ziemi w czasie 

zgromadzenia liturgicznego.  

Kolejny dialog dokonuje się w niebie w obecności Baranka. Również dialog 

chwały ma miejsce w niebie. Jest doskonałym uwielbieniem, które obejmuje niebo  

i ziemię, cały kosmos. Czwarty dialog jak możemy sądzić, że ma miejsce na ziemi. 

Wynika to z tego, że wraca eschatologiczne napięcie, oczekiwanie. W dialogu na 

cześć Baranka i w dialogu chwały nie wyczuwamy takiego napięcia, lecz niejako 

stajemy się uczestnikami wielkiego uwielbienia, w którym bierze udział cały świat. 

Apokalipsa ukazuje nam ważną prawdę, że liturgia jest z jednej strony anamnezą 
                                                 
266Tamże, s.144. 
267 Cyt., za R. J. Bauckham, The Worship of Jezus In Apocalyptic christianity, New Testament Studies 
27(1981), s. 329, w: K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 84. 
268 S. Hahn, The Lamb’s Supper, dz. cyt., s. 42. 



218 
 

przeszłości, natomiast z drugiej wprowadza nas w przyszłość, uobecniając ją  

w teraźniejszości269.  

Św. Jan posługuje się w Apokalipsie językiem liturgicznym. Wśród licznych 

elementów, które składają się na liturgiczny charakter Apokalipsy, wymienić należy: 

opis wielkich liturgii odbywających się w niebie, hymny i kantyki liczniejsze niż  

w jakiejkolwiek innej księdze Nowego Testamentu, formuły liturgiczne jak: amen, 

alleluja, święty, maran atha (w greckiej formie); liturgiczne gesty i czynności 

kultowe, adoracje, procesje, modlitwy; przedmioty liturgiczne: ołtarz, świątynia, 

księgi, szaty; chóry i religijne instrumenty muzyczne: trąby, harfy; lampy, kielichy, 

kadzidła; liturgiczne symbole, drogocenne kamienie, palmy; święta, celebracje; 

aluzje sakramentalne270. 

Nie tylko słownictwo, opis rytów czy modlitw zapewnia księdze charakter 

liturgiczny. Także w swej formie Apokalipsa już od samego początku jawi się jako 

pismo do odczytywania w zgromadzeniu liturgicznym271. 

Zatem to wszystko o czym mówiliśmy wcześniej składa się w całości na 

„język liturgiczny”, który jest „mową” człowieka wierzącego, wypowiada jego wiarę 

(język ekspresji) i doświadczenie Boga jako odpowiedź na pierwsze słowo Boga. 

Poprzez język liturgiczny wspólnota odpowiada Bogu na Jego działanie przez Jezusa 

Chrystusa w Duchu Świętym272. Przykłady języka liturgicznego szeroko 

rozumianego, który obejmuje nie tylko słowa, ale również gesty, szaty liturgiczne, 

sprzęty liturgiczne, miejsca - odnajdujemy w Księdze Apokalipsy nie tylko  

w czterech dialogach liturgicznych, a także w wielu innych fragmentach tej księgi,  

o których będzie mowa później. 

Zatrzymajmy się więc nad poszczególnymi dialogami z Apokalipsy.  

Ta księga jest objawieniem tego, w czym już teraz mamy udział choć nie w pełni.  

Liturgia ziemska daje niejako przedsmak w liturgii niebiańskiej, odprawianej 

w mieście świętym Jeruzalem, do którego pielgrzymujemy, gdzie Chrystus siedzi po 

prawicy Bożej jako sługa świątyni i prawdziwego przybytku273. 

                                                 
269 W. Świerzawski, Panie naucz nas się modlić, dz. cyt., 1983, s. 339. Zob., K. Borowicz, Canticum 
Moysi et Canticum Agni, art. cyt., s. 81-88. 
270 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, art. cyt.,  
s. 55.  
271 Tamże, s. 55. 
272 Z. Janiec, Język w liturgii, art. cyt., s. 92n. Zob. A. Jankowski, „Duch i oblubienica mówią przyjdź: 
(Ap 22, 17)”, w: ACr, 1(1969), s. 83-104. 
273 KKK 1090. 



219 
 

 Początek dialogu liturgicznego - wprowadzającego Ap 1, 4-8274 stanowi 

pozdrowienie i wiernych przez celebransa. Pozdrowieniu Jan można wyróżnić 

formułę trynitarną, gdzie Bóg jest określony jak ten, Który jest i Który był, i Który 

przychodzi275. Siedem duchów oznacza Ducha Świętego. Chrystus ze swymi 

przymiotami jest wymieniony na trzecim miejscu. Jest On wielbiony słowami 

doksologii za dzieło odkupienia. Końcowe Amen służy na potwierdzenie, co 

wcześniej zostało wypowiedziane276. 

Zgromadzenie akceptuje słowa celebransa przez aklamację Tak: Amen, 

wyraża pragnienie, aby te słowa się spełniły277. 

Bóg określający się jako Alfa i Omega chce przekazać, że świat pochodzi od niego 

 i do Niego zmierza, jako swego kresu i celu278. 

Zgromadzenie wiernych świadome przymiotów Bożych, staje się w czasie 

sprawowania liturgii czynnym elementem dialogu o treści głęboko teologicznej279. 

„Oto nadchodzi” uwydatnia tendencje eschatyczne, związane z bliskim przyjściem 

Boga280. 

Obecność aniołów w sprawowaniu liturgii wynika z faktu, że liturgia 

sprawowana na ziemi jest odbiciem liturgii nieba. A Kościół jest zaproszony do 

włączania się w liturgię nieba. To, w czym uczestniczymy na ziemi jest początkiem 

wiecznego święta, wiecznej radości, w której kiedyś będziemy mieli pełny udział. 

Kościół sprawując między innymi Liturgię godzin przygotowuje się do uczestnictwa 

w niebieskiej liturgii. 

                                                 
274 Celebrans: „Łaska wam i pokój od tego, który jest i Który był, i Który przychodzi, i od Siedmiu 
Duchów, które są przed jego tronem, i od królów ziemi” (Ap 1, 4-5a). 
Zgromadzenie: „Temu, Który nas miłuje i który przez swoja krew uwolnił nas od naszych grzechów, 
i uczynił nas królestwem- kapłanami, dla Boga i Ojca swojego, jemu chwała i moc na wielki wieków. 
Amen“ ( Ap 1, 5b-6) 
Celebrans: „Oto nadchodzi z obłokami i ujrzy, i ujrzy go wszelkie oko i wszyscy, którzy go przebili. 
I będą go opłakiwać wszystkie pokolenia ziemi” (Ap 1,7). 
Zgromadzenie: „Jam Alfa i Omega, mówi pan Bóg, który jest, który był i Który przychodzi, 
Wszechmogący” (Ap 1,8). 
275 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 85. 
276 Tamże. 
277 Tamże. 
278 F. Kołoniecki, A i Ω, w: Encyklopedia katolicka, t. 1, Lublin 1973, s. 1. 
279 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 85 
280 Tamże. 



220 
 

Św. Jan w Apokalipsie wyznaje: „Zobaczyłem też i usłyszałem głos licznych 

aniołów wokół tronu i istot Żyjących i Starszych, a liczba ich wynosiła miriady 

miriad”281 i „mówili doniosłym głosem” (Ap 5, 11-14)282.  

Aniołowie zanoszą modlitwy Kościoła i przedstawiają je Bogu (zob. Ap 5,8; 

8,3), są szczególnie aktywni, gdy Kościół wykonuje aklamacje doksologiczne283. 

Również w Godzinie czytań każdy psalm kończy się doksologią. Dialog nie jest 

tylko cechą charakterystyczną liturgii ziemskiej. Możemy go rozpatrywać w kilku 

płaszczyznach. Ta nieustanna wymiana dokonuje się miedzy osobami Boskimi,  

a następnie pomiędzy Barankiem, a tymi, którzy zgromadzeni są w niebieskim 

Jeruzalem. Ta łączność istnieje również pomiędzy Kościołem ziemskim i niebieskim, 

między niebem a ziemią, a także tymi, którzy są w drodze do Ojczyzny niebieskiej.  

Poprzez modlitwę liturgii godzin Kościół włącza się w ten nieustanny dialog. 

Mówimy „nieustanny”, ponieważ obejmuje godziny dnia i nocy. Szczególnie ważna 

jest dla nas godzina czytań, która początkowo miała charakter wigilii, czuwania. 

Oczekiwanie na powtórne przyjście Chrystusa nie jest czymś biernym, lecz 

przeciwnie przepełnione jest dynamizmem, nieustannym dialogiem miedzy Bogiem, 

a Jego Kościołem.  

Przepiękne obrazy tego dialogu odnajdujemy w Księdze Apokalipsy.  

W dialog angażuje się całe stworzenie. Porozumiewanie się, wzajemna relacja 

miedzy Ojcem, Barankiem a stworzeniem dokonuje się nie tylko poprzez słowa, ale 

również przez milczenie, adorację, gesty, postawę ciała.  

Zatem podstawą dialogu jest słowo, ale rozumiane w szerszym zakresie,  

np. jako język, sposób porozumiewania się. Jest ono źródłem komunikacji, która 

może dokonywać się na różne sposoby. Godzina czytań jest więc dialogiem - 

nieustannym poznawaniem. Dialog prowadzi Kościół do coraz głębszego poznania 

swego Pana i Zbawiciela.„Wszyscy poświęcający się tej modlitwie wypełniają 

zadanie Kościoła i zarazem uczestniczą w najwyższym zaszczycie Oblubienicy 

Chrystusa, ponieważ oddając Bogu chwałę, stoją przed tronem Bożym w imieniu 

Matki Kościoła”284.  

                                                 
281 Greckie myrias - dziesięć tysięcy to wielka nie dająca się obliczyć mnogość - mnogość tysiące 
tysięcy. 
282 B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, dz. cyt., s. 125. 
283 Tamże. 
284 KL 85. 



221 
 

„Wszyscy bowiem, którzy są Chrystusowi, mając Ducha Jego zrastają się  

w jeden Kościół i zespalają się wzajemnie ze sobą w Chrystusie” (zob. Ef 4,16). 

Łącząc zatem pielgrzymów z braćmi, którzy zasnęli w pokoju Chrystusowym, 

bynajmniej nie ustają, przeciwnie, według nieustannej wiary Kościoła, umacnia się 

jeszcze dzięki wzajemnemu udzielaniu sobie dóbr duchowych. Albowiem 

mieszkańcy nieba będąc głębiej zjednoczeni z Chrystusem, jeszcze mocniej 

utwierdzają cały Kościół w świętości, a cześć, którą Kościół tutaj na ziemi oddaje 

Bogu, uszlachetniają różnorako obracają na większe zbudowanie Kościoła  

(zob. 1 Kor 12, 12-27)”285. Ta cześć i chwała, którą oddaje Kościół na ziemi Bogu 

jest odbiciem chwały doskonałej, którą otaczany jest Ojciec i Baranek. Zatrzymajmy 

się więc nad kolejnym dialogiem, który pokazuje nam w jaki sposób Kościół 

niebieski wielbi swego Pana. 

W piątym rozdziale Apokalipsy odnajdujemy drugi dialog liturgiczny na 

cześć Baranka286 (zob. Ap 5, 6-14). Cały rozdział piąty Apokalipsy jest 

skoncentrowany na postaci Baranka i ujawnia interwencje chóru i zgromadzenia. 

Chór wypowiada słowa przypisane czterem istotom żywym i dwudziestu czterem 

prezbiterom, natomiast zgromadzenie wypowiada to, co się przypisuje wielu aniołom 

i wszelkiemu stworzeniu287. 

Słowa dialogu wskazują na boski charakter Baranka, zwłaszcza, że Jan 

przypisywał mu siedem rogów - symbol mocy, oraz siedmioro oczu - symbol 

wiedzy. Zatem Barankowi przysługuje wszechmoc i wszechwładza taka sama, jaką 
                                                 
285 KK 49. 
286 Celebrans: „Na środku tronu, wśród czterech żywych i pośród starszych zobaczyłem stojącego 
Baranka - jakby złożonego w ofierze. Miał on siedem rogów i siedmioro oczu, to jest siedem Duchów 
Boga posłanych na całą ziemię. Poszedł, aby wziąć zwój z prawej ręki Siedzącego na tronie. Gdy 
wziął zwój, cztery istoty żywe i dwudziestu czterech starszych upadło przed Barankiem. Każdy z nich 
miał cytrę i złotą czaszę napełnioną kadzidłem, to jest modlitwy świętych. Śpiewali oni nową pieśń” 
(Ap 5, 6-9a). 
Chór: „Jesteś godny wziąć zwój i złamać jego pieczęcie, bo zostałeś zabity i swoją krwią nabyłeś 
Bogu ludzi z każdego pokolenia, języka, ludu i narodu. Uczyniłeś ich królestwem i kapłanami dla 
naszego Boga, więc będą królować na ziemi” (Ap 5, 9b-10). 
Celebrans: „Gdy miałem widzenie usłyszałem też głos licznych aniołów wokół tronu, istot żywych  
i starszych. Było ich miriady miriad i tysiące tysięcy. Mówili potężnym głosem” (Ap 5, 11-12a). 
Zgromadzenie: „Baranek zabity jest godny przyjąć moc, bogactwo, mądrość i potęgę, cześć, chwałę  
i uwielbienie” (Ap 5, 12b). 
Celebrans: Usłyszałem również, jak całe stworzenie w niebie, na ziemi, pod ziemią i na morzu oraz 
wszystko, co w nich znajduje, mówiło:” (Ap 5,13). 
Zgromadzenie: „Siedzącemu na tronie i Barankowi uwielbienie, cześć, chwała, panowanie, na wieki 
wieków” (Ap 5,13b). 
Celebrans: „Wówczas cztery istoty żywe powiedziały:” (Ap 5,14a). 
Chór: „Amen” (Ap 5,14a). 
Celebrans: „Starsi zaś upadli i oddali pokłon” (Ap 5,14b). 
287 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie , art. cyt., s. 85. 



222 
 

posiada Bóg288. Baranek oznacza Chrystusa, który stał się ofiarą paschalną, 

przebłaganiem u Ojca i odniósł tryumf na grzechem. Tajemnicze postacie - istoty 

żywe, które z pewnością możemy odnieść do cherubinów ze Starego Testamentu 

(zob. Wj 25,20; 1 Krl 6,23) i starsi czyli prezbiterzy, cieszą się przywilejem bliskiego 

przebywania przy tronie i Baranku, wychwalają Chrystusa za dzieło Odkupienia, 

jakiego dokonał przez przelanie własnej krwi na ziemi289. Liturgię opisaną  

w rozdziale piątym Apokalipsy charakteryzuje wzrost natężenia - crescendo - chwały 

oddawanej Barankowi. Powód do oddawania tej chwały daje sam Baranek290.  

Kolejnym dialog odnajdujemy w Ap 19, 1-10, możemy go nazwać dialogiem 

chwały291. Pierwszymi, którzy tę chwałę oddają, są mieszkańcy nieba: istoty żywe  

i starsi, a potem niezliczone zastępy aniołów. Istoty niebiańskie wychwalają 

Chrystusa za dzieła dokonane na ziemi. W końcu liturgii chwalebnej dołączają 

wszystkie stworzenia292. Liturgię kończy Amen wypowiedziane przez Istoty żyjące 

                                                 
288 F. Gryglewicz, Apokaliptyczny Baranek, w: Mesjasz w biblijnej historii zbawienia, Lublin 1974,  
s. 381. 
289 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 86. Zob. Tenże, Dzień Pański według 
Apokalipsy, w: LitSac 3(1997), s. 36. 
290 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 86. 
291Celebrans: „A w niebie usłyszałem jakby potężny głos niezliczonego tłumu, który mówił:”  
(Ap 19,1). 
Zgromadzenie: „Alleluja! Zbawienie i chwała i moc u naszego Boga, gdyż słuszne i sprawiedliwe są 
jego wyroki, bo ukarał wielką nierządnicę, która rozpustą zepsuła ziemię i pomścił krew swoich sług, 
którą przelała” (Ap 19,1b-2). 
Celebrans: „Przemówili jeszcze po raz drugi:” (Ap19,3a). 
Zgromadzenie: „Alleluja! A jej dym unosi się na wieki wieków” (Ap 19,3b). 
Celebrans: „A dwudziestu czterech starszych razem z czterema istotami żywymi upadło na twarz.  
I oddali pokłon Bogu siedzącemu na tronie, mówiąc:” (Ap 19,4). 
Chór: „Amen! Alleluja“ (Ap 19,4). 
Celebrans: „Wówczas od tronu rozległ się głos, który powiedział:” (Ap 19,5a). 
Chór: „Sławcie naszego Boga wszyscy Jego słudzy, wszyscy, którzy się Go boicie mali i wielcy!” 
(Ap 19,5a). 
Celebrans: „Usłyszałem też jakby głos niezliczonego tłumu i jakby szum wielkich wód, i jakby huk 
potężnych gromów. Mówiły:” (Ap 19,6a). 
Zgromadzenie: „Alleluja! Zaczął królować Pan nasz Bóg Wszechmogący. Cieszmy się i radujmy,  
i oddajmy Mu chwałę. Bo nadeszły zaślubiny Baranka, a Jego Oblubienica jest już gotowa. Ubrano ją 
w lśniący, czysty len, a tym lnem są sprawiedliwe czyny świętych” (Ap 19, 6b-8). 
Celebrans: „Anioł powiedział do mnie” (Ap19,9a). 
Anioł: „Napisz: Szczęśliwi ci, którzy są zaproszeni na ucztę weselną Baranka!” (Ap 19,9b). 
Celebrans: „I dodał:” (Ap 19,9c). 
Anioł: „Te prawdziwie słowa Boga” (Ap19,9a). 
Celebrans: „Upadłem wiec do Jego stóp, aby Mu się pokłonić. On jednak powiedział mi:”  
(Ap 19,10a). 
Anioł: „Nie rób tego! Jestem sługą razem z tobą i twoimi braćmi, którzy posiadają świadectwo 
Jezusa: Oddaj pokłon Bogu! A Duch proroctwa jest świadectwem” (Ap 19,10b). 
292 MRP, s. 24* 



223 
 

oraz pokłon starszych293. Dialog ten charakteryzuje się atmosferą kapłaństwa 

(wspomnienie krwi), uwielbienia i chwały. 

Na dialog chwalebny rozdziału dziewiętnastego Apokalipsy składa się wielka 

doksologia (zob. Ap 19, 1-8)294, błogosławieństwo (zob. Ap 19,9) i słowa 

wyjaśnienia (zob. Ap 19,10)295. 

Doksologie apokaliptyczne cechuje uroczystość, wspaniałość i różnorodność. 

Wielka doksologia z Ap 19, 1-8 ostatnia spośród ośmiu, należy do najbardziej 

uroczystych i doskonałych. Nową postacią w tym dialogu jest Anioł, którego 

funkcję, w zgromadzeniu mógłby pełnić jeden biskupów lub starszych gminy 

chrześcijańskiej. 

Według opisu Janowego wielbienie i wychwalanie Boga rozpoczyna się  

w niebie, schodzi na ziemię i powtórnie wraca do nieba, by objąć eschatologiczne 

zaślubiny Chrystusa - Baranka z Kościołem - Oblubienicą296. Warto zatrzymać się 

jeszcze przy końcowym dialogu297 z Księgi Apokalipsy, który w sposób szczególny 

ma eschatologiczny charakter (zob. Ap 22, 6-21). 

                                                 
293 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 87. 
294 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 660n. Zob. A. Lancellotti, Apocalisse, 
dz. cyt., s. 151- 154. Zob., Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 662. 
295 Tamże. 
296 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, art. cyt., s. 87. 
297 Celebrans: „Powiedział do mnie anioł:” (Ap 22,6a). 
Anioł: „Te słowa są wiarygodne i prawdziwe. Pan, Bóg duchów proroków, posłał swego anioła, aby 
pokazać swoim, co wkrótce musi się wydarzyć” (Ap 22,6b). 
Chrystus: „Oto wkrótce przyjdę. Szczęśliwy, kto strzeże słów proroctwa tej księgi” (Ap 22,7). 
Celebrans: „Ja, Jan, słyszałem to i widziałem. A gdy usłyszałem i zobaczyłem, upadłem do stóp 
anioła, który mi to pokazał. On jednak powiedział do mnie:” (Ap 22,8-9a) 
Anioł: „Nie rób tego jestem sługą razem z tobą i twoimi braćmi prorokami, oraz tymi, którzy strzegą 
słów tej księgi. Oddaj pokłon Bogu!” (Ap 22,9). 
Celebrans: „Powiedział mi także:” (Ap 22,10a) 
Anioł: „Nie pieczętuj słów proroctwa tej księgi, bo czas jest bliski. Krzywdziciel niech dalej 
krzywdzi, nieczysty niech jeszcze bardziej się brudzi, sprawiedliwy niech nadal postępuje 
sprawiedliwie, a święty niechaj uświeca się coraz bardziej” (Ap 22,10-11). 
Chrystus: Oto wkrótce przyjdę i przyniosę ze sobą nagrodę. Odpłacę nią każdemu zgodnie z jego 
czynami. Ja jestem Alfa i Omega, Pierwszy i Ostatni, Początek i Koniec. Szczęśliwi, którzy piorą swe 
szaty, aby mieć prawo spożywać z drzewa życia i wejść przez bramy do miasta. Na zewnątrz są psy, 
truciciele, rozpustnicy, zabójcy, bałwochwalcy i wszyscy, którzy lubią i mówią kłamstwa. Ja, Jezus, 
posłałem mojego anioła, by wam poświadczył w Kościołach. Ja jestem korzeniem i potomkiem 
Dawida, świecąca Gwiazdą poranną” (Ap 22,12-16). 
Zgromadzenie: „A Duch i Oblubienica mówią: Przyjdź!” (Ap 22,17a). 
Celebrans: A kto słucha, niech powie: Przyjdź! Kto jest spragniony niech przyjdzie i pije i kto chce, 
niech zaczerpnie wody życia- za darmo. Ja każdemu, kto słucha słów proroctwa tej księgi, 
zaświadczam: Jeśli ktokolwiek coś tu doda, Bóg ześle na niego plagi opisane w tej księdze. A jeśli 
ktoś usunie coś ze słów księgi tego proroctwa, to Bóg odsunie go od drzewa życia i usunie z Miasta 
Świętego, które są opisane w tej księdze. To mówi świadek: 
Chrystus: „Tak wkrótce przyjdę” (Ap 22,20b). 
Zgromadzenie: „Amen. Przyjdź, Panie Jezu!” (Ap 22,20c). 
Celebrans: „Łaska Pana Jezusa ze wszystkimi!” (Ap 22,21). 



224 
 

Obecność Chrystusa we wspólnocie modlącego się Kościoła jest obecnością 

aktywną. Chrystus bowiem jest tym, który mówi298. Dialog nastawiony jest na rychłe 

przyjście Chrystusa. Chrześcijanie gromadzący się na Eucharystii odczuwali tęsknotę 

za oglądaniem Go twarzą w twarz. Zawołanie maranatha oraz Amen wskazują na 

liturgiczny charakter zgromadzenia299. Dialog ten jest pełen wewnętrznego napięcia, 

które rodzi się z oczekiwania na powtórne przyjście Chrystusa. To napięcie 

odczuwalne jest również w liturgii sprawowanej na ziemi, szczególnie w słowach: 

„Chrystus umarł, Chrystus zmartwychwstał, Chrystus powróci”, „Głosimy śmierć 

Twoją Panie Jezu, wyznajemy twoje zmartwychwstanie i oczekujemy Twego 

przyjścia w chwale”, „Ile razy ten chleb spożywamy i pijemy z tego kielicha głosimy 

śmierć Twoją Panie oczekując Twego przyjścia w chwale”300.  

W czytaniach Godziny czytań również widoczne jest oczekiwanie pełne 

nadziei. Już sama godzina czytań ma charakter oczekiwania, była ona początkowo 

nocną godziną modlitewną. Kościół starożytny ze szczególną intensywnością 

przezywał Wigilię Paschalną, całonocne czuwanie wypełnione medytacją nad 

Słowem Bożym zakończone sprawowaniem Eucharystii - pamiątki 

Zmartwychwstałego Pana. Wyrażała ona i stymulowała do oczekiwania Pana, który 

przyszedł, zmartwychwstał i powróci301. Ogólne Wprowadzenie do Liturgii Godzin 

daje możliwość przedłużenia Godziny czytań na wzór dawnych wigilii, w niedziele  

i uroczystości302.  

Liturgia ziemi przygotowuje nas do pełni uczestniczenia w liturgii nieba, 

ponieważ w tej, i w tamtej spotykamy Jezusa Chrystusa, który żyje pełnią tego życia, 

jakie my zaczęliśmy w Nim: „Nasze życie ukryte jest z Chrystusem w Bogu”  

(Kol 3,3). Tu dotykamy Jego ciała i mówimy Amen, gdy jesteśmy zaproszeni na 

Gody baranka, które opisuje Apokalipsa303. 

Apokalipsa nie opisuje szczegółowo przebiegu zgromadzenia liturgicznego. 

Ukazuje jednak istotne jego elementy. Zaliczyć do nich należy: wspólne przeżywanie 

dnia Pańskiego, wezwanie wspólnoty do oczyszczenia, nawrócenia i przemiany, 

słuchanie Słowa, Eucharystia, bez, której nie jest możliwe pełne przeżycie 

                                                 
298 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, art. cyt.,  
s. 61. 
299 K. Lijka, Dialogi liturgiczne w Apokalipsie, w: CT 1( 1989), s. 89. 
300 MRP, s. 350* 
301 B. Nadolski, Liturgika, t. 2, dz. cyt., s. 249. 
302 OWLG 70-74. 
303 W. Świerzawski, Panie naucz nas się modlić, dz. cyt., s. 339. 



225 
 

zgromadzenia w dzień Pański304. Księga Apokalipsy ukazując przebieg 

zgromadzenia liturgicznego podkreśla jego dialogiczną naturę. To, co możemy 

oglądać w Niebieskim Jeruzalem ma swoje odbicie w ziemskiej liturgii. Dialogi 

apokaliptyczne wypełnione są z eschatologicznym napięciem, i pełnią radości, która 

wypływa z przebywania w obecności Boga, doświadczaniu Jego bliskości:  

 
„I usłyszałem donośny głos mówiący od tronu: „Oto przybytek Boga z ludźmi: i zamieszka 

wraz z nimi, i będą oni Jego ludem, a On będzie BOGIEM Z NIMI” (Ap 21,3). 

 

 Czytania Godziny czytań okresu wielkanocnego również wypełnione są 

oczekiwaniem na powtórne przyjście Chrystusa. Zresztą już sama Godzina czytań 

wywodząca się z godziny nocnej wskazuje na czuwanie, oczekiwane. Zarówno 

teksty czytane w Godzinie czytań okresu wielkanocnego (w sposób szczególny 

Apokalipsa) jak i również budowa tej godziny ukazuje naturę dialogiczną liturgii.  

                                                 
304 W. Popielewski, Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu wspólnoty, art. cyt.,  
s. 59. 



226 
 

 

3. Komunikacja ciałem - ekspresja niewerbalna 
 

 W liturgii istnieją różne sposoby mowy, słowa:  

-mowa - słowo zwiastujące - teksty biblijne,  

-słowo modlitewne - wspólne modlitwy i przewodniczącego liturgii,  

-słowo dialogiczne - pozdrowienie, życzenie, błogosławieństwo,  

-słowo aklamacyjne - amen305, alleluja.  

Sposób komunikacji przez słowo został ukazany w dialogach liturgicznych 

występujących w Apokalipsie306.  

 Należy jednak podkreślić, iż poprzez język liturgiczny rozumie się system 

znaków, które pozwalają wchodzić w komunikację. Zatem oprócz elementów 

werbalnych istnieją również pozawerbalne np. system mowy ciała: mimika, ryty, 

ekspresja gestualna, postawy, ruch, bliskość, dotyk.  

 Dzięki tym systemom znakowym liturgia staje się komunikowaniem 

działaniem komunikatywnym, przez które uobecnia się uwielbienie Boga307, liturgia.  

 Liturgia niebieska Apokalipsy jest pełna ekspresji werbalnej i pozawerbalnej. 

Dialogiczna natura liturgii wyraża się w języku werbalnym i niewerbalnym inaczej 

mówiąc pozasłownym, między innymi poprzez wygląd twarzy, gesty, posługiwanie 

się ciałem, głos- jego barwę, natężenie.  

 Dialogiczność nie ogranicza się w Apokalipsie tylko do dialogów słownych,  

ale obejmuje całość liturgii niebieskiej, to również ma miejsce w liturgii ziemskiej.  

A oto kilka przykładów języka niewerbalnego: 

 

a. Wygląd twarzy  

 Twarz stanowi odbicie postaw i emocji człowieka. Można wiele się dowiedzieć 

przyglądając się jego twarzy. Twarz dostarcza wskazówek na temat duchowego 

stanu. Hebrajskie wyrażenie „przed obliczem” oznacza stanie przed kimś lub wobec 

kogoś (zob. Wj 34,29; 2 Kor 3,7). Oglądanie oblicza Boga łączy się z oddawaniem 

Mu czci (zob. Ap 22, 3-4).  

                                                 
305 Język liturgiczny, w: Leksykon Liturgii, dz. cyt., s. 585n. Zob., A. Jankowski, Chrystus Apokalipsy 
Janowej a eon obecny, w: ACr XIV(1982), s. 276-277. 
306 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 660-662. 
307 Język liturgiczny, w: Leksykon liturgii, dz. cyt., s. 586. 



227 
 

W odnowionym świecie będzie można oglądać twarz Boga (zob. Ap 22,4). 

Najbardziej ekspresyjnym elementem twarzy są oczy. Kontakt wzrokowy jest 

ważnym elementem komunikacji niewerbalnej308.  

 W widzeniu wstępnym Jan widzi Syna Człowieczego „a oczy Jego jak płomień 

ognia” (Ap 1,14). Oczy jak płomień ognia są symbolem wszechwiedzy Boga.  

Jan widzi zatem Boga wszechwiedzącego. Oprócz oczu Jan zauważa, że z Jego ust 

wychodzi „miecz obosieczny, ostry” (Ap 10,16, zob. Hbr 4, 12-13). Mieczem 

obosiecznym jest Słowo Boże Jezus Chrystus - osądzający ludzkie czyny.  

Zmartwychwstały Pan, którego widzi św. Jan, przychodzi jako Sędzia, który ma 

władzę sądzenia na podstawie swych słów. Jan w apokaliptycznym niebie widzi 

również „innego potężnego anioła, a oblicze jego było jak słońce” (Ap 10,1).  

Ten widok jest symbolem chwały. Tak wglądał Chrystus przemieniony na górze 

Tabor (zob. Mt 17,2)309 

 

b. Posługiwanie się „postawą ciała” 

Ciało wyraża ducha ludzkiego, jego wnętrze. Zgromadzeni w apokaliptycznej 

świątyni przyjmują postawę stojącą. W liturgii postawa stojąca jest postawą 

zasadniczą, wyraża gotowość do czynu. Jest ona także wyrazem wolności dzieci 

Bożych, otrzymanej na chrzcie świętym. W Startym Testamencie przywilejem 

„stania przed Panem” byli obdarzeni kapłani. W Apokalipsie wielki niepoliczony 

tłum (zob. Ap 7,9) to lud kapłański (zob. Ap 5,10).  

Kapłaństwo nie ogranicza się do konkretnego narodu, ma ono charakter 

powszechny. Każdy może stanąć przed obliczem Boga: „Potem ujrzałem: a oto 

wielki tłum, stojący przed tronem i przed Barankiem” (Ap 7,9)310.  

Postawa stojąca wielkiego tłumu w apokaliptycznym niebie jest wyrazem 

udziału w zwycięstwie Baranka:  

 
„To, ci którzy przychodzą z wielkiego ucisku i opłukali swe szaty i w krwi Baranka je 

wybielili. Dlatego stoją przed tronem Boga i w Jego świątyni cześć Mu oddają we dnie  

i nocy” (Ap 7,14n.).  

„A oni zwyciężyli dzięki krwi Baranka i dzięki słowu swojego świadectwa” (Ap 12,12). 

                                                 
308 Twarz, w: Słownik wiedzy Biblijnej, dz. cyt., s. 1029-1031. 
309 Tamże. 
310 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 619n. 



228 
 

 

Postawa stojąca wyraża również szacunek i cześć wobec Chrystusa i Jego 

tajemnic, jest także zewnętrznym znakiem głębokiego uszanowania Boga jako 

najwyższego Pana.  

W Apokalipsie postawę stojąca przyjmują również cztery istoty żywe, które 

znajdują się „na środku tronu i wokół tronu” (Ap 4,6). One również mają udział  

w zwycięstwie Chrystusa. Stoją również aniołowie „na czterech narożnikach ziemi” 

(Ap 7,1). W końcu widzimy Tego, który zwyciężył - Baranka stojącego na środku 

tronu (zob. Ap 7,17), i dalej tego samego Baranka, który stoi na górze Syjon, a z Nim 

sto czterdzieści tysiące osób (zob. Ap 14,1).  

Zatem postawa stojąca jest wyrazem szacunku dla Boga, ale przede 

wszystkim jest postawą człowieka wyzwolonego spod władzy grzechu i śmierci311, 

jest również znakiem uczestnictwa w nowej godności dzieci Bożych.  

Kolejnym gestem, postawą, którą przyjmują zgromadzeni na niebiańskiej 

liturgii jest pokłon. W apokaliptycznej świątyni Jan widzi jak „upada dwudziestu 

czterech prezbiterów przed Zasiadającym na tronie i oddaje pokłon Żyjącemu na 

wieki wieków” (zob. Ap 4,10; 5,14).  

Pokłon wyraża, że Bóg jest Panem, On ma władzę, a my jesteśmy w Jego 

mocy. Wyzbywamy się siebie, aby bardziej przylgnąć do Boga i uznajemy prawdę, 

że Bóg jest najwyższym dobrem, którego potrzebujemy312.  

W apokaliptycznej świątyni, jeśli weźmiemy pod uwagę znaczenie 

prezbiterów, czterech istot żyjących, aniołów, wielkiego tłumu, to możemy 

stwierdzić, że pokłon Bogu oddaje cały świat: „A wszyscy aniołowie, którzy stali 

wokół tronu, Starszych, i czterech Istot żyjących, upadli przed tronem i oddali Bogu 

pokłon” (zob. Ap 7,11; 19,4).  

W tej scenie możemy widzieć wypełnienie słów z Listu do Filipian: „aby na 

imię Jezusa zgięło się każde kolano istot niebieskich i ziemskich i podziemnych, aby 

wszelki język wyznał, że Jezus jest Panem” – ku chwale Boga Ojca (zob. Flp 2,10).  

Poprzez pokłon zgromadzeni w świątyni oddają chwałę Barankowi i Bogu, 

jednocześnie wyrażając swoją zależność od Boga Dawcy życia. Ta postawa wyraża 

również głębię modlitwy. 

                                                 
311 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 620. 
312 E. Ehrlich, Apokalipsa księga pocieszenia, dz. cyt., s. 55. 



229 
 

W czasie liturgii w niebie „niektórzy” przyjmują postawę siedzącą. Tym, 

który siedzi jest Bóg: „A w niebie stał tron a na tronie ktoś siedział” (Ap 4, 2.10),  

a przy Bogu, dookoła tronu Boga stoją dwadzieścia cztery trony, na których 

zasiadają prezbiterzy (zob. Ap 4,4). Postawa siedząca wyraża skupienie i może 

uświadamiać bliskość Chrystusa. Jednak w tym wypadku postawa ta jest przede 

wszystkim wyrazem władzy, potęgi, mądrości i godności.  

 Apokalipsa ukazuje nam wiele sposobów komunikacji liturgicznej. Okazuje 

się, że do liturgii więcej dynamizmu wprowadzają gesty niż słowa.  

 Bardzo często więcej uwagi w czasie liturgii poświęcamy słowom niż 

gestom. W Apokalipsie obserwujemy harmonię pomiędzy językiem werbalnym  

i pozawerbalnym. Słowa i gesty wzajemnie się uzupełniają i dają obraz piękna 

liturgii. 

 Zewnętrzna postawa wyraża postawę wewnętrzną, czyli stan ducha. 

Zgromadzeni w apokaliptycznym niebie w postawie stającej, poprzez oddawanie 

pokłonów, uwielbiają Boga i Baranka, wychwalają Jego wielkie zwycięstwo i mając 

jednocześnie świadomość, że zwycięstwo Boga stało się ich zwycięstwem313. 

 Warto podkreślić, że wszystkie gesty, postawy w czasie niebiańskiej liturgii 

dokonują się w wewnętrznej wolności serca. Nie wypływają z żadnych zasad, norm 

liturgicznych, lecz z głębi serca przepełnionego radością i wdzięcznością. Ci, którzy 

uwielbiają Boga nie skupiają się na sobie, na swoich postawach, lecz na Bogu.  

 Patrząc na działanie liturgiczne zgromadzonych na liturgii niebieskiej, 

odkrywamy, że zewnętrzne postawy stają się komunikatem o wewnętrznych 

przeżyciach i doświadczeniach. 

 

c. Brzmienie głosu  

 Jeśli mówimy o komunikacji pozawerbalnej, warto zatrzymać się jeszcze nad 

dwoma elementami, a mianowicie nad ekspresją twarzy i głosu. Wydaje się, że  

w Piśmie Świętym odnajdujemy więcej obrazów nawiązujących do mówienia  

i słuchania niż oglądania. Słuchanie czyjegoś głosu prowadzi do osobistej więzi  

z mówiącym. Każdy człowiek ma charakterystyczną dla niego barwę głosu. Barwa 

głosu, natężenie wyraża wewnętrzne przeżycia.  

                                                 
313 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 643n. 



230 
 

 Jan w pierwszym rozdziale Apokalipsy wyznaje: „Doznałem zachwycenia  

w dzień Pański i posłyszałem za sobą potężny głos jak gdyby trąby mówiącej”  

(zob. Ap 1,10; 16,1). W Biblii trąba zwiastuje obecność Bożą. Św. Jan nie słyszy 

jednak wprost dźwięku trąby, ale „jak gdyby głos”. Ziemski język jest zbyt ubogi, 

aby oddać rzeczywistość nieba. Takie mocne brzmienie może oznaczać wezwanie do 

skupienia uwagi. Takie brzmienie może również wywołać niepokój czy też strach, 

może również obudzić uśpione serca.  

 Z jednej strony głos Boga ma brzmienie podobne do dźwięku trąby, 

natomiast z drugiej „głos Jego jak głos wielu wód” (Ap 1,15). Szum wody działa 

raczej uspokajająco, aczkolwiek głos wielu wód może mieć potężną siłę. 

Głos Boga, choć tajemniczy, jest w Piśmie Świętym metaforą całej Jego osoby314. 

Zwykle głos objawienia nie jest związany w sposób bezpośredni z Bogiem, lecz 

mimo to wskazuje na komunikowanie się z Nim315.  

W Apokalipsie przemawia nie tylko Bóg, ale również aniołowie: „I zawołał 

donośnym głosem tak, jak ryczy lew. A kiedy zawołał, siedem gromów 

odpowiedziało mu swoim grzmotem głos (zob. Ap 10,3). „Wołał on (anioł) 

potężnym głosem” (Ap 14,7). „I głosem potężnym tak zawołał” (Ap 18,2). 

Głos aniołów podobnie jak głos Boga jest potężny, to znaczy doniosły, słyszy 

go nie tylko niebo, ale również ziemia (zob. Ap 14, 6-7). Głos Boga i aniołów  

w pewnym sensie trudny jest do określenia w kategoriach ziemskich, jeśli można tak 

powiedzieć, ma on wymiar transcendenty, to znaczy wykracza poza zwykły sposób 

mówienia o barwie głosu, jego brzmieniu. Głos Boga odnosi nas do Jego istoty - Bóg 

jest niepojęty, nieogarniony. 

 Zbawieni intonują pieśń w formie doksologii, czyli formuły głoszącej chwałę 

Boga. W tej pieśni Jan również zwraca uwagę na brzmienie głosu, na jego barwę: 

„głosem donośnym wołają” (Ap 7,10). Głos donośny, mocny wyraża potęgę 

zwycięstwa Boga i Jego moc.  

Oto inne określenia wskazujące na potęgę głosu: „I usłyszałem z nieba głos 

jakby głos mnogich wód i jakby głos wielkiego gromu. Głos, który słyszałam był 

jakby głosem harfiarzy grających na swych harfach” (Ap 14,2).  

                                                 
314 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 644. Zob., W. Popielewski, Obecność 
Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu, art. cyt., s. 62. 
315 Głos, w: Słownik wiedzy Biblijnej, dz. cyt., s. 213-214. 



231 
 

Śpiew odkupionych to harmonia głosów, w której nie ma żadnych 

dysonansów. Ta harmonia śpiewu jest wyrazem wewnętrznej harmonii w sercu 

każdego odkupionego. Jan opisując kolejny raz śpiew odkupionych pisze: „Potem 

usłyszałem jak gdyby głos donośny wielkiego tłumu w niebie -mówiących”  

(Ap 19,1). 

Barwa głosu, brzmienie zarówno w odniesieniu do Boga, aniołów  

i odkupionych przekracza możliwości języka ziemskiego, ponieważ trudno jest 

określić barwę głos, który może być jednocześnie jak „głos wielu wód” i jak „głos 

trąby mówiącej”. Trudno zebrać w jednym słowie, w jednym wyrażeniu dwie jakby 

przeciwne rzeczywistości „głos harfiarzy” i „głos wielkiego gromu”, „głos trąby”  

i „głos mnogich wód”. Jedynie w Bogu łączy się potęga i łagodnością, moc  

i harmonią.  

Cała liturgia niebieska, którą opisuje Jan w Apokalipsie, ma swoje źródło  

w Bogu. Każdy jej element, każdy gest, każde słowo ma swoje źródło w Bogu. 

Apokaliptyczna liturgia, która wyraża się w uwielbieniu Boga, jest tak naprawdę 

powrotem do Boga będącego Początkiem i Końcem wszystkiego. 

Język liturgiczny oraz niewerbalne czynności rytualne skupiają się  

i przenikają nawzajem w czynności liturgicznej, aby wyrazić Boską tajemnicę316. 

Można powiedzieć na przykładzie liturgii ukazanej w Apokalipsie, że zawartość 

treściowa pojęcia „liturgia” bliższa jest słowu czyn (ergon) niż słowu (logos). 

Poprzez liturgię i w liturgii Bóg realizuje eschatologiczne obietnice. Liturgia 

Apokalipsy ukazuje nam eschatologię zrealizowaną: „Oto przybytek Boga z ludźmi” 

(Ap 21,3).  

Godzina czytań jest przede wszystkim sprawowaniem liturgii słowa Bożego. 

W ten sposób Kościół dopełnia codziennego zadania - karmienia się tym słowem, by 

stawać się coraz bardziej doskonałymi uczniami Pana i coraz bardziej wnikać  

w niezgłębione bogactwa Chrystusa317. 

Poprzez tą modlitwę dokonuje się uświęcenie człowieka i uwielbienie Boga. 

Przez nią bowiem nawiązuje się dialog pomiędzy Bogiem i ludźmi, gdy „Bóg 

przemawia do swego lud, a lud odpowiada Bogu śpiewem i modlitwą318.  

                                                 
316 Język liturgiczny, w: Leksykon liturgii, dz. cyt., s. 595. 
317 OWLG 29. Zob., KO 25. Zob., A. Jankowski, Duch i oblubienica mówią: Przyjdź!” art., cyt.,  
s. 83-104. 
318 OWLG 14. Zob., KL 33. 



232 
 

 To nie przypadek, że Kościół w Godzinie czytań okresu wielkanocnego 

przedkłada nam Apokalipsę św. Jana. Każdego roku, wciąż na nowo, Kościół 

przeżywa okres wielkanocny. Ten czas pięćdziesięciu dni w sposób szczególny jest 

przypomnieniem naszego „niebieskiego powołania” (Hbr 3,1), powołania do 

komunii z Bogiem. 

Treści, którymi karmimy się w okresie wielkanocnym, w Godzinie czytań, 

posiadają ścisły związek z naszym życiem. Przede wszystkim ukazują one główny 

cel życia - niebo, wspólnotę życia z Bogiem. Czas wielkanocny wprowadza nas  

w przedsmak wieczności. Natomiast lektura Apokalipsy wzmaga nasze wewnętrzne 

pragnienie komunii z Bogiem, przede wszystkim poprzez obrazy niebiańskiej 

liturgii.  

Apokalipsa kształtuje i uczy nas duchowości eschatologicznej, która jest 

duchowością charakterystyczną dla Kościoła. Apokalipsa jest również wzorem 

modlitwy liturgicznej. Rzeczywiście odnajdujemy w niej odniesienia do kultu 

świątynnego w Starym Testamencie. Te odniesienia jednak są formą komentarza, 

wyjaśnienia. Kult Starego Testamentu był zapowiedzią doskonałego kultu - liturgii 

sprawowanej w apokaliptycznym niebie. W Apokalipsie widzimy realizację obietnic 

eschatologicznych dotyczących nowej świątyni, nowego kultu i powszechnego 

kapłaństwa.  

Liturgia sprawowana na ziemi jest odbiciem doskonałej liturgii nieba. 

Apokalipsa jest zaproszeniem do udziału w niebieskiej liturgii. Liturgia ziemska 

będąca ostatnim etapem eschatologii, stanowi przygotowanie do wiecznego 

świętowania przed obliczem Ojca i Baranka, we wspólnocie zbawionych. Liturgia 

niebieska jest wzorem dla liturgii ziemskiej. W Apokaliptycznym niebie możemy 

oglądać pełnię szczęścia i radości, która wyraża się w działaniu liturgicznym. 

Liturgia ziemska jest zatem realizującą się na naszych oczach eschatologią. Wydaje 

się jednak, że nie wszyscy mają świadomość tego, że ile razy sprawujemy liturgię, 

tyle razy otwiera się dla nas dla Kościoła niebo. Św. Jan relacjonuje „doznałem 

zachwycenia w dzień Pański”, „potem świątynia w niebie się otwarła”  

(Ap 1,10; 11,19). 

 

 
 
 



233 
 

 
Rozdział V 

Listy świętego Jana jako Księga życia wiecznego 
 

Przedmiotem eschatologii biblijnej jest życie wieczne, komunia życia  

z Bogiem. Eschatologia Nowego Testamentu jest bardzo bogata i wieloaspektowa. 

Możemy o niej mówić w kontekście żywej nadziei, tak jak św. Piotr w Pierwszym 

Liście. Możemy również mówić o niej w perspektywie niebiańskiej liturgii, tak jak 

to przedstawia Apokalipsa św. Jana. Również możemy o niej mówić w kontekście 

życia wiecznego, tak ją ujmuje św. Jan w swoich listach. Eschatologia nie odrywa 

nas od teraźniejszości, lecz ukierunkowując nas na to, co przyszłe, ukazuje sens tego, 

co było i jest. Sensem wszystkiego jest Bóg i wieczna z Nim komunia.  

  W tym rozdziale zajmiemy się najpierw zagadnieniem przemijania, które  

św. Jan odnosi przede wszystkim do świata. Świat przemija, ponieważ nie ma w nim 

miejsca dla Boga, który jest źródłem i dawcą życia (zob. J 1, 10-11). Natomiast ci, 

którzy Boga przyjęli, stali się Jego dziećmi (zob. J 1, 12-13).  

Dalej zatrzymamy się nad udziałem człowieka w życiu wiecznym. 

Przyjrzymy się tematowi życia wiecznego w Starym Testamencie, w Nowym 

Testamencie, by w końcu dojść do wniosku, że życie wieczne objawione w osobie 

Jezusa Chrystusa jest z jednej strony wypełnieniem eschatologii Starego Testamentu, 

natomiast z drugiej jest dla każdego z nas zaproszeniem do otwarcia się na 

eschatologiczny dar naszego przeznaczenia do chwały.  

W ostatniej części tego rozdziału przyglądniemy się eschatologicznemu 

obrazowi Boga. Obraz ten na przestrzeni Starego i Nowego Testamentu staje się 

pełniejszy, coraz bardziej wyraźny. Życie wieczne, udział w chwale samego Boga 

daje nam możliwość oglądania Boga „twarzą w twarz”. Św. Jan w swoich listach 

wszystkie zachęty do dobrego postępowania i do umiłowania woli Boga motywuje 

obrazem oglądania Boga bez zasłony „ujrzymy Go takim, jakim jest” (1 J 3,2). 

 

 

 

 

 



234 
 

1. Przemijalny charakter świata 
 

Przemijanie świata wskazuje na jego skończoność w przeciwieństwie do Boga, 

który jest wieczny i nieskończony. W Starym Testamencie na określenie świata 

najczęściej jest używane wyrażenie „niebo i ziemia” (zob. Rdz 1,1), natomiast Bóg 

jest ukazany jako stwórca nieba i ziemi (zob. Rdz 1, 1-24) 1. 

W świadomości religijnej człowieka pojęcie „świat” posiada dwa aktualne 

znaczenia. Świat wyszedł z rąk Bożych i ukazuje dobroć Boga: „Na rozkaz Pana, na 

początku, stały się Jego dzieła i gdy tylko je stworzył, dokładnie określił ich zadanie” 

(Syr 16,26). „Następnie zwrócił Pan wzrok swój na ziemię i napełnił ją dobrami 

swoimi” (Syr 16,29). 

Pojęcie „świat” rozumiane jest również jako narzędzie, którym Bóg się 

posługuje, gdy wymierza człowiekowi karę. Stąd się biorą klęski, w których 

niewdzięczna natura występuje przeciw człowiekowi, od potopu (zob. Rdz 6-7) do 

plag egipskich (zob. Wj 7, 14-12,12-13) i przekleństw, jakie dosięgają niewiernego 

Izraela2. 

W Nowym Testamencie jawi się nam świat jako wspaniały twór Boga 

powołany do istnienia za pośrednictwem Jego Słowa: „Wszystko przez Nie się stało, 

a bez Niego nic się nie stało, co się stało” (J 1,3). „Na świecie było [Słowo], a świat 

stał się przez Nie” (J 1,10).  

Św. Paweł i św. Jan w swoich listach podkreślają, że świat jest na usługach 

szatana. Jest areną, na której króluje grzech odciągający ludzi od Boga. Świat jest 

skrótowym określeniem ludzkości będącej w niewoli grzechu. Ta niewola nie jest 

jednak stałym uwarunkowaniem, gdyż dzięki działaniu Boga „przemija postać tego 

świata” (1 Kor 7,31).  

Określenie „świat” może odnosić się do wszystkiego z wyjątkiem Boga, tak 

jak Izrael w Starym Testamencie musiał wybierać między lojalnością wobec Boga,  

a lojalnością wobec sąsiednich narodów pogańskich. Chrześcijanie powinni trwać  

w Chrystusie (zob. 1 J 2,28). Komunia z Jezusem wyraża się przede wszystkim  

w pełnieniu woli Bożej (zob. 1 J 2,17). Judaizm mówił o przemijaniu świata  

                                                 
1 Życie wieczne, w: Encyklopedia Biblijna, dz. cyt., s. 1396. 
2 Świat, w: Słownik teologii biblijnej, dz. cyt., s. 954n. 



235 
 

i również o tym, że Słowo Boga trwa na wieki (zob. Iz 40, 6-8)3. „Świat zaś 

przemija, a z nim jego pożądliwość; kto zaś wypełnia wolę Bożą, ten trwa na wieki” 

(1 J 1,17). To jest najpiękniejsze, ale i najtrafniejsze określenie wiernych, które 

równocześnie wyróżnia ich od świata. Świat żyje bez Boga, wpatrzony w siebie, 

szukający przyjemności cielesnej, opanowany przez złego i zło4. Nie tylko święty 

Jan zachęca do pełnienia woli Bożej i podążania za tym co niewidzialne, ale również 

święty Paweł:  

 
„Każdy, który staje do zapasów, wszystkiego sobie odmawia; oni, aby zdobyć przemijającą 

nagrodę, my zaś nieprzemijającą” (1 Kor 9,25).  

 

Jan pamiętał o tym, że chrześcijanie żyją w świecie, a świat ich pociąga ku 

sobie. Powinni więc strzec się świata i tego wszystkiego, co jest na świecie5, dlatego 

też wzywa: „Nie miłujcie świata ani tego, co jest na świecie” (1 J 2,15). Miłowanie 

świata i wynikające z tego grzechy odzwierciedlają przywiązanie do tego, co ma 

charakter doczesny. Umiłowanie ciemności stanowi zasadniczą przeszkodę na 

drodze ku Ojcu. W ostrzeżeniu przed umiłowaniem świata nie chodzi o widzialną 

rzeczywistość ziemską, która wyszła spod ręki Stwórcy, ale świat podpadły pod 

panowanie grzechu i szatana, a wiec sferę przeciwną Bogu.  

Dla chrześcijanina sfera świata pogrążonego w doczesności została 

przezwyciężona i przemija. Jan pragnie uświadomić przed wszystkim, że doczesność 

świata i pożądliwość mają charakter chwilowy, który nie gwarantuje prawdziwej 

egzystencji. Pełnienie woli Bożej daje życie, które trwa na wieki. Życie wieczne to 

zjednoczenie z Bogiem6. Miłość Boga łączy chrześcijan w tym, co trwa na wieki7.  

„Świat przemija” (1 J 2,17) w tym określeniu Jan przeciwstawia świat Bogu. 

Świat przemija, natomiast Bóg trwa wiecznie. W ten sposób Jan chce zwrócić uwagę 

wiernych na to, że świat, w którym żyją i jego pożądliwości (pożądliwość ciała, 

oczu, pycha tego świata) ma charakter przemijający. To przemijanie dokonuje się 

już. Jan ujmuje tę prawdę w następujących słowach: „ciemność przemija,  

a światłość prawdziwa już świeci” (1 J 2,8). 

                                                 
3 Komentarz historyczno kulturowy do Nowego Testamentu, red., K. Bardski, W. Chrostowski, 
Warszawa 2000, s. 572. 
4 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 131. 
5 Listy Katolickie, red., F. Gryglewicz, Poznań 1959, s. 372. 
6 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 558. 
7 Katolicki komentarz biblijny, dz. cyt., s. 1529. 



236 
 

To nie umiłowanie świata, ale głęboka więź z Bogiem, która wyraża się  

w pełnieniu Jego woli, odróżnia wierzących od świata. Myśl o pełnieniu woli Boga, 

wziął św. Jan od Chrystusa, który wypełniał wolę Ojca (zob. J 4,34; J 6,38;  

Mt 26,39) i wykonywanie jej polecał. Nagrodą tego, kto wolę Bożą wykonuje, jest 

trwanie na wieki, które równoznaczne jest z życiem wiecznym przy Bogu  

(zob. J 6, 51. 58; 8,51n).  

Mimo żywego przedstawienia niestałości świata i jego pożądliwości, trwanie 

na wieki jest tym momentem, który św. Jan chce podkreślić jako moment istotny. 

Ten, kto wykonuje wolę Bożą, trwa zjednoczony z Bogiem8. Ciemność jest obrazem 

błędu i zła, jakie dotychczas panowały w świecie. „Gdyż ciemność przemija,  

a światłość prawdziwa już świeci” (1 J 2,8). Natomiast światło to zwycięstwo nowej 

nauki Chrystusowej, a szczególnie przykazania miłości (zob. Rz 13,12). Światło 

czyli Chrystus, który przyszedł na świat przez swoje wcielenie i przez swoją naukę 

oświecił ludzi9. 

Jan nie zakłada ucieczki ze świata, ale jedynie nabranie dystansu do tego,  

co świat nam proponuje: „wszystko bowiem, co jest na świecie: pożądliwość ciała, 

pożądliwość oczu i pycha spraw doczesnych” (1 J 2,15) .  

Kiedy Jezus przebywał na pustyni czterdzieści dni, szatan kusił Go:  

„Jeśli jesteś Synem Bożym, powiedz, żeby te kamienie stały się chlebem” (Mt 4,3). 

„Jeśli jesteś Synem Bożym, rzuć się w dół, jest przecież napisane: Aniołom swoim 

rozkaże o tobie, a na rękach nosić cię będą, byś przypadkiem nie uraził swej nogi  

o kamień” (Mt 4,6) „Dam Ci to wszystko, jeśli upadniesz i oddasz mi pokłon”  

(Mt 4,9). Jezus swoją postawą ukazuje, że najistotniejsze jest dla Niego pełnienie 

woli Ojca, posłuszeństwo Ojcu. Odpowiedzi Jezusa na pokusy szatana są wyrazem 

postawy Jego serca - umiłowania woli Ojca: „Nie samym chlebem żyje człowiek, 

lecz każdym słowem, które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,4). „Nie będziesz 

wystawiał na próbę Pana Boga swego” (Mt 4,7). „Panu Bogu swemu będziesz 

oddawał pokłon i Jemu samemu służyć będziesz” (Mt 4,10). Postawa Jezusa z jednej 

strony w walce z szatanem, natomiast z drugiej w umiłowaniu woli Ojca, jest 

wzorem dla każdego z nas. 

Kuszenie Jezusa na pustyni ma wymiar eschatologiczny. Jest ono 

zapowiedzią ostatecznego zwycięstwa Chrystusa nad szatanem, nad światem,  

                                                 
8 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 375. 
9Tamże, s. 366. 



237 
 

w którym ma udział każdy wierzący. Św. Jan pisze: „Wszystko bowiem, co z Boga 

zrodzone, zwycięża świat; a kto zwycięży świat, jeśli nie ten, kto wierzy, że Jezus 

jest Synem Bożym?” (1 J 5, 4-5). Zły nie ma nad nami władzy, ale jeśli pozwolimy 

na to, może mieć do nas dostęp. Taką sytuację określa święty Jan jako chodzenie  

w ciemności (zob. 1 J 2, 9-10). Dlatego też musimy być uważni, sam Jezus 

powiedział uczniom: „Oto Ja was posyłam jak owce między wilki. Bądźcie, więc 

roztropni jak węże, a nieskazitelni jak gołębie!” (Mt 10,16). Do tej roztropności 

wzywa również św. Jan: „Nie dziwcie się bracia, że świat was nienawidzi”  

(1 J 2,13). 

„Świat przemija, a z nim jego pożądliwość”. Czas działania szatana jest 

krótki: Idźcie i głoście: „Bliskie już jest królestwo niebieskie” (Mt 7,10). Te słowa 

głosili Apostołowie idąc do pogan z polecenia Jezusa. Jan powiada: „Dzieci, jest już 

godzina” (1 J 2,18), w ten sposób podkreśla, że konieczne jest dokonywanie wyboru 

pomiędzy dobrem a złem, w każdym momencie naszego życia. A św. Piotr doda: 

„Wszystkich zaś koniec jest bliski. Bądźcie więc roztropni i trzeźwi, abyście się 

mogli modlić. Przede wszystkim miejcie wytrwałą miłość jedni ku drugim, bo miłość 

zakrywa wiele grzechów” (1 P 4,7).  

Świat jest w mocy złego i jest świadomy swojej przemijalności, swego końca, 

nienawidzi tych, którzy są inni od niego. „Świat przemija, a z nim jego pożądliwość, 

kto natomiast wypełnia wolę Bożą trwa na wieki” (1 J 2,17). Świat jest w mocy 

złego. Jednak zło, które jest w świecie nie napawa nas lękiem, ponieważ „wszystko, 

co z Boga zrodzone, zwycięża świat, a tym zwycięstwem, które zwyciężyło świat 

jest nasza wiara. Bo kto zwycięża świat, jak nie ten, kto wierzy, że Jezus jest synem 

Bożym” (1 J 5,5). Stąd też Jezus przed Wniebowstąpieniem posyła Apostołów 

słowami: „Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu!”  

(Mk 16,15). A jeszcze wcześniej podczas Ostatniej Wieczerzy modli się do Ojca: 

„Jak mnie posłałeś na świat, tak i Ja posłałem ich na świat” (J 17,18).  

Tak jak Chrystus przyjął ludzkie ciało, wszedł jako Światło w ciemność, tak 

Kościół zbudowany z ludzi, został tą światłością obleczony, aby był znakiem 

obecności Boga żywego pośród tego świata.  

Świat jest miejscem i przestrzenią działania Boga. Jest również miejscem, 

gdzie toczy się nieustanna walka. Ona dokonuje się na poziomie ludzkiego serca,  

ale ma swój wydźwięk również na zewnątrz: „Kto mówi, że trwa w światłości,  

a nienawidzi swego brata, wciąż jest w ciemności” (1 J 2,9), „i chodzi w ciemności’ 



238 
 

(1 J 2,11). I dalej pisze Św. Jan „i nie wie dokąd zmierza ponieważ ciemności 

oślepiły jego oczy” (1 J 2,11).  

Zatem trwanie w ciemności jest dążeniem do nikąd, jest chodzeniem jakby po 

omacku, jest zamykaniem się w sobie samym. Św. Jan wzywa „nie miłujcie świata 

ani tego, co jest na świecie” (1 J 2,15). Według św. Jana „miłość świata” polega na 

zaspakajaniu swoich potrzeb, a mówiąc dosadniej swojej pożądliwości  

i wynika z pokładania ufności w tym, co czasowe. „Jeśli ktoś miłuje świat nie ma  

w nim miłości Ojca”, „Kto miłuje swego brata, trwa w światłości i nie staje się dla 

nikogo przyczyną upadku” (1 J 2,10). Trwanie w Bogu nie zamyka nas w sobie,  

lecz otwiera ku drugim. Chrześcijanin zaniedbujący swoje obowiązki doczesne, 

zaniedbuje swoje obowiązki wobec bliźniego, co więcej wobec samego Boga  

i naraża na niebezpieczeństwo swoje zbawienie10. 

„Ciemność przemija, a światłość prawdziwa już świeci” (1 J 2,8.) 

Wymownym komentarzem do tych słów jest fragment z Konstytucji duszpasterskiej 

o Kościele Soboru Watykańskiego II: „Chrystus jest światłością narodów, Jego blask 

jaśnieje na obliczu Kościoła, głosząc Ewangelię wszelkiemu stworzeniu”11. Świat 

przemija, ale Bóg mówi „Ja jestem” (zob. J 18, 5-6; Wj 3,15). Kościół zatem 

założony w czasie wykracza poza ramy czasowe. 

Jak Chrystus dokonał dzieła odkupienia w ubóstwie i wśród prześladowań, 

tak i Kościół powołany jest do wejścia na tę samą drogę, aby udzielać ludziom 

owoców zbawienia12. Przyjęcie owoców zbawienia wymaga postawy otwartości  

i zaufania, a przed wszystkim trwania w łączności z Bogiem: „Kto mówi że trwa  

w Nim powinien żyć tak, jak On żył” (1 J 2,6). „Świat przemija”, mówi święty Jan. 

Człowiek stanowiący jedność ciała i duszy skupia w sobie dzięki swej cielesnej 

naturze elementy świata materialnego. Jednak tym, co zawiera jego wnętrze, 

przerasta cały świat rzeczy13. Bóg powołał i powołuje człowieka, do życia 

wiecznego14.  

„Nie dziwcie się, że świat was nie nienawidzi” (1 J 3,13). Życie Chrystusa 

było naznaczone chwilami radości, cierpień i chwały, którą odbiera nieustannie 

                                                 
10 KDK 43. 
11 KDK 1. Zob. Mk 16,15. 
12 KK 8. 
13 KDK 14. 
14 KDK 18. 



239 
 

zasiadając po prawicy Ojca. Tak również życie Kościoła naznaczone jest 

cierpieniem, męczeństwem15, Chrystus zapowiedział:  

 

„Jeżeli Mnie prześladowali, to i was będą prześladować. Jeżeli moje słowo zachowali, to  

i wasze będą zachowywać. Ale to wszystko wam będą czynić z powodu mego imienia, bo nie 

znają Tego, który Mnie posłał. Gdybym nie przyszedł i nie mówił do nich, nie mieliby 

grzechu. Teraz jednak nie mają usprawiedliwienia dla swego grzechu” (J 15, 20-22)  

i dalej:  

„Kto nie bierze swego krzyża, a idzie za Mną, nie jest Mnie godzien. Kto chce znaleźć swe 

życie, straci je, a kto straci swe życie z mego powodu, znajdzie je” (Mt 10,38). 

 

Życie w łączności z Bogiem naznaczone jest krzyżem, ale również nadzieją 

chwały, w której przebywa Jezus zasiadając po prawicy Ojca. Dlatego też 

chrześcijan przynagla potrzeba i obowiązek walki ze złem, wśród wielu utrapień, nie 

wyłączając śmierci, lecz włączony w tajemnicę paschalną, upodobniony do śmierci 

Chrystusa, podąża umocniony nadzieją ku zmartwychwstaniu16. „Jeśli kto miłuje 

świat nie ma w nim miłości Ojca” (1 J 2,15), a Jezus mówił:  

 

„Nie gromadźcie sobie skarbów na ziemi, gdzie mól i rdza niszczą i gdzie złodzieje włamują 

się, i kradną. Gromadźcie sobie skarby w niebie, gdzie ani mól, ani rdza nie niszczą i gdzie 

złodzieje nie włamują się, i nie kradną. Bo gdzie jest twój skarb, tam będzie i serce twoje” 

(Mt 6, 19-21).  

 

Tam, gdzie jest nasze serce, tam jesteśmy my. Jeśli składamy nasze serce, nas 

samych, w ręce Boga, to jednocześnie mamy udział w Jego życiu. Jeżeli natomiast 

pokładamy naszą ufność w tym, co przemijalne, skazujemy się na chodzenie  

w ciemności. Przemija wprawdzie postać tego świata zniekształcona grzechem,  

ale pouczeni jesteśmy, że Bóg gotuje nowe mieszkanie i nową ziemię, gdzie mieszka 

sprawiedliwość (zob. 1 Kor 5,5; 2 P 3,13)17.  

Kościół założony w czasie przez Chrystusa, ma cel zbawczy  

i eschatologiczny, który osiągnie w pełni, w przyszłym świecie. Złożony jest z ludzi, 

                                                 
15 KK 48. 
16 KDK 22. 
17 KDK 39. 



240 
 

którzy są obywatelami ziemskiego państwa i powołani są budowania Kościoła w tym 

świecie18.  

Świat przemija, bo nie ma w nim miejsca na miłość Ojca. Kościół istnieje  

w świecie, który przemija i pogrążony jest w ciemnościach grzechu. Idąc ku swemu 

zbawczemu celowi, Kościół nie tylko daje człowiekowi uczestnictwo w życiu 

Bożym, lecz także rozsiewa na całym świecie odbite światło Boże, zwłaszcza przez 

to, że podnosi godność osoby ludzkiej19. 

Paradoks życia w świecie polega na tym, że Bóg używa tego, co przemijalne, 

cząstkowe, skończone, aby wyrazić to, co wieczne, nieskończone. Bóg przeznaczył 

człowieka do uczestnictwa w całej pełni, w tym, co nieskończone. Tak naprawdę 

Bóg od zawsze chciał, aby życie wieczne było atrybutem człowieka. Jednak, aby 

człowiek doświadczył w eschatologicznej pełni wiecznego życia z Bogiem, już tu na 

ziemi, musi być posłuszny Bogu i Jemu zaufać. Posłuszeństwo i zaufanie Bogu nie 

jest wyrazem zniewolenia czy też przymusu, ale miłości, w której człowiek 

doświadcza wewnętrznej wolności.  

Św. Jan pokazuje na zasadzie przeciwstawienia świat, który przemija  

i Boga, który trwa wiecznie. Człowiek, jako istota wolna, może położyć całą swoją 

nadzieję w świecie, który przemija, ale wtedy skazuje się na przemijanie. Może on 

również złożyć całego siebie w Bogu i wtedy Bóg, który jest Życiem wiecznym  

(zob. 1 J 5,20) ocali jego życie. Bóg stworzył człowieka na swój obraz i swoje 

podobieństwo (zob. Rdz 1,27), które wyrażają się przede wszystkim w życiu nie 

mającym końca. Zatem od momentu stworzenia, życie wieczne było atrybutem 

człowieka (zob. Rdz 2,7). 

                                                 
18 KDK 40. 
19 KDK 40. 



241 
 

 

2. Życie wieczne atrybutem człowieka  
 

a. Życie „wieczne” w Starym Testamencie 

W historii zbawienia życie jest zawsze związane z Duchem Bożym.  

Od samego początku stworzenia, dzięki Boskiemu tchnieniu, które było niejako 

„tchnieniem życia”, „stał się człowiek istotą żywą” (Rdz 2,7)20. Adam i Ewa zostali 

ukonstytuowani w stanie świętości i sprawiedliwości pierwotnej. Tą łaską świętości 

pierwotnej było „uczestnictwo w życiu Bożym”21. 

  Wcześniej promieniowanie łaski umacniało wszystkie wymiary życia 

człowieka. Dopóki człowiek pozostawał w zażyłości z Bogiem, nie miał ani umierać, 

ani cierpieć (zob. Rdz 2,17; 3,19; 3,16)22. Bóg żywy powołał człowieka do życia 

wiecznego. W Raju Bóg umieścił drzewo życia. Owoce tego drzewa przekazywały 

nieśmiertelność. Były one symbolem nadprzyrodzonego daru nieśmiertelności, jakim 

się cieszył człowiek przed upadkiem. Pomimo zakazu Boga, człowiek skosztował 

owocu z drzewa życia i z tego powodu droga do drzewa życia została dla niego 

zagrodzona. Objawienie jednak nie zostało przerwane przez grzech pierwszych 

rodziców. Bóg po ich upadku wzbudził w nich nadzieję zbawienia przez obietnicę 

odkupienia i bez przerwy troszczył się o rodzaj ludzki, by wszystkim, którzy przez 

wytrwanie w dobrym szukają zbawienia, dać życie wieczne23: „a gdy człowiek przez 

nieposłuszeństwo utracił Twoją przyjaźń, nie pozostawiłeś go pod władzą śmierci. 

Wielokrotnie zawierałeś przymierze z ludźmi”24. 

Cały bieg wydarzeń historii świętej zmierza do tego, by pokazać, jak Bóg 

przywraca człowiekowi dostęp do drzewa życia. Księga Apokalipsy w sposób bardzo 

obrazowy pokazuje nam Nowy Raj, Niebieskie Jeruzalem: „Pomiędzy rynkiem 

Miasta a rzeką, po obu brzegach, drzewo życia, rodzące dwanaście owoców, 

wydające swój owoc każdego miesiąca, a liście drzewa [służą] do leczenia narodów” 

(Ap 22,2). Bóg przeznacza od początku człowieka do życia wiecznego. Od momentu 

stworzenia obecna jest w nim cząstka Boga, Jego tchnienie, które wskazuje na jego 

przeznaczenie do życia z Bogiem, do życia wiecznego. 

                                                 
20 Jan Paweł II, Życie w Duchu, Audiencja generalna, 21 października 1998, w: ORp 1(1999), s. 49. 
21 KKK 375. 
22 KKK, 376. 
23 KO 7. 
24 KKK 55. Zob., ME IV, w: MRP, s. 328*- 329*. 



242 
 

Życie w Starym Testamencie było uważane za przymiot Boga, „albowiem  

w Tobie jest źródło życia i w Twej światłości oglądamy światłość” (Ps 36,10).  

Ze światłości objawiającego się Boga płynie dla człowieka światło, tj. życie  

i zbawienie. Bóg w Starym Testamencie udziela życia między innymi przez tchnienie 

ust, przez swojego Ducha, przez słowo, przez ogień, światło. Jego Imię jest Jego 

istotą - „JESTEM KTÓRY JESTEM” (Wj 3,15). Imię Boga objawiające Jego istotę, 

jest „obrazem życia”, do którego przeznacza Bóg człowieka. W powołaniu 

człowieka do życia wiecznego wyraża się jego podobieństwo do Boga: „Uczyńmy 

człowieka na nasz obraz, podobnego nam. Stworzył więc Bóg człowieka na swój 

obraz, na obraz Boży go stworzył” (Rdz 1, 26-27). 

Różne sposoby wychodzenia Boga ku człowiekowi są propozycją do udziału  

w Jego życiu. Jak powie autor listu do Hebrajczyków: „Wielokrotnie i na różne 

sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków, a w tych ostatecznych 

dniach przemówił do nas przez Syna” (Hbr 1,1n.). Sposób udzielania się Boga na 

przestrzeni Starego i Nowego Testamentu był swoistego rodzaju przygotowaniem 

ludzi do pełni objawienia, która dokona się w Jezusie Chrystusie.  

Oto kilka przykładów ksiąg Starego Testamentu, które przedstawiają 

wychodzenie Boga ku człowiekowi. Najczęściej Bóg udziela siebie przez Ducha - 

tchnienie ust swoich25. 

W dziejach narodu wybranego Duch Pański objawiał się często, by ratować 

Izraela i prowadzić go za pośrednictwem patriarchów, sędziów, królów i proroków. 

Ezechiel przedstawił sugestywnie sytuację narodu upokorzonego przez wygnanie, 

jako bezkresną dolinę pełną kości, którym Bóg daje nowe życie: „Tak mówi Pan 

Bóg: Oto Ja wam daję ducha po to, abyście się stały żywe (zob. Ez 37, 1-14) i duch 

wstąpił w nich, a ożyli i stanęli na nogach” (Ez 37,10).  

Psalmiści uwielbiali Boga, który jest życiem i ma słowa życia: „Za dnia udziela 

mi Pan swojej łaski, a w nocy Mu śpiewam, sławię Boga mego życia” (Ps 42,9). Bóg 

obdarza duszę człowieka życiem: „ bo On obdarzył życiem naszą duszę, a nodze 

naszej nie dał się potknąć” (Ps 66,9). Jego słowo daje życie: „Przez swoje słowo 

udziel mi życia!” (Ps 119,37). Nie zapomnę na wieki Twoich postanowień, bo przez 

nie dałeś mi życie” (Ps 119,93). Bóg również zachowuje przy życiu: „Panie, jestem 

bardzo udręczony, zachowaj mnie przy życiu według Twego słowa” (Ps 119,107). 

                                                 
25 Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek, dz. cyt., s. 52. 



243 
 

Bóg jest tym, który stwarza słowem, powołuje do życia, jest źródłem życia. Jego 

słowo daje życie. Szukanie Boga Jahwe daje życie: „Tak mówi Pan do domu Izraela: 

„Szukajcie Mnie, a żyć będziecie, Szukajcie Pana, a żyć będziecie!” (Am 5, 4.6). 

„Chodźcie, powróćmy do Pana! On nas zranił i On też uleczy, On to nas pobił, On 

ranę zawiąże. Po dwu dniach przywróci nam życie, a dnia trzeciego nas dźwignie  

i żyć będziemy w Jego obecności” (Oz 6, 1-2). 

W Starym Testamencie mówi nam o Bogu jako dawcy życia, i tym, który 

podtrzymuje życie. Bóg stwarza, ożywia, podnosi. Jego Słowo jest życiem. Kiedy 

Bóg Jahwe objawił się Mojżeszowi przy górze Horeb powiedział: „JESTEM, 

KTÓRY JESTEM” (Wj 3,15). „Jestem” jest nieustannym trwaniem Boga, Jego 

działaniem w czasie i troską o życie człowieka.  

Bóg pragnie od samego początku dawać siebie człowiekowi - dawać życie, 

które nie ma końca, bo pochodzi od Niego samego. W Starym Testamencie tylko 

jeden raz pojawia się termin życie wieczne: „Król świata jednak nas, którzy 

umieramy za Jego prawa, wskrzesi i ożywi do życia wiecznego” (Mch 7,7)26. Życie, 

które pochodzi od Boga, jest Jego wewnętrznym i wiecznym życiem. 

 Na początku, kiedy stworzył człowieka, tchnął w niego swoje życie, i w ten 

sposób podarował mu udział w swoim życiu, w swojej Boskiej naturze. Tyko 

człowiek jest wezwany do uczestnictwa w życiu Bożym, poprzez poznanie i miłość. 

Pośród wszystkich stworzeń widzialnych jedynie człowiek jest zdolny do poznania  

i miłowania swego Stwórcy; jest on jedynym na ziemi stworzeniem, którego Bóg 

chciał dla niego samego27.  

Od chwili swego stworzenia jest kierowany ku swojemu celowi 

nadprzyrodzonemu, a jego dusza jest uzdolniona do tego, by była w darmowy sposób 

podniesiona do komunii z Bogiem28.  

W tajemnicy stworzenia Bóg objawił siebie samego jako Wszechmoc, która 

jest Miłością. Równocześnie objawił człowiekowi, że jako „obraz i podobieństwo” 

swego Stwórcy zostaje wezwany, aby uczestniczył w prawdzie i miłości.  

To uczestnictwo oznacza życie w zjednoczeniu z Bogiem i jest życiem wiecznym. 

Jednak człowiek oderwał się od tego uczestnictwa. Zobaczył w Bogu dla siebie 
                                                 
26 Tobiasz modlił się: „Pozwól mi udać się na miejsce wiecznego pobytu, nie odwracaj Twego oblicza 
ode mnie, Panie” (Tb 3, 60).  
27 KKK 356. Zob., B. Urs von Hans, W pełni wiary, Kraków 1991, s. 166- 169. Zob., W. Hryniewicz, 
Bóg naszej nadziei, dz. cyt., s. 128-140. 
28 KKK 367. Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek, dz. cyt., s. 187. Zob., B. Urs von Hans,  
W pełni wiary, dz. cyt., s. 142-144. 



244 
 

ograniczenie, a nie źródło wyzwolenia i pełnię dobra29. Pomimo grzechu 

nieposłuszeństwa i pychy, człowiek nie został opuszczony przez Boga. Przeciwnie 

Bóg wzywa go i zapowiada mu tajemnicze zwycięstwo nad złem oraz podniesienie 

go z upadku30: „Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie i niewiastę, pomiędzy 

potomstwo twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu 

piętę” (Rdz 3,15).  

Można sądzić, że przed grzechem pierwszy człowiek żył w pełnej komunii  

z Bogiem. Mógł Go oglądać, rozmawiać z Nim twarzą w twarz i nieustannie 

przebywać w Jego miłującej obecności. Władze zmysłowe były podporządkowane 

rozumowi oświeconemu światłem do Boga. Posiadanie tego daru przez pierwszych 

ludzi wynika z opisu ich duchowej sytuacji (Rdz 3, 1-5). Lecz grzech zerwał tę 

komunię miłości w konsekwencji czego człowiek utracił dary nadprzyrodzone. 

Szczególnym darem było życie wieczne, czyli udział w życiu samego Boga. Grzech 

osłabił ludzką naturę, ale nie uczynił jej zupełnie złą. Dlatego Bóg nie mógł dawać 

siebie człowiekowi bezpośrednio, lecz udzielał Siebie, swojego życia na różne 

sposoby.  

Autor Listu do Hebrajczyków przypomina w historii zbawienia 

„Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do Ojców” (Hbr 1,1). 

Bóg nie zrezygnował z człowieka, nie zrezygnował z kochania go i nadal dawał mu 

znaki swojej miłującej obecności. W Starym Testamencie udziela człowiekowi 

swojego życia na różne sposoby. Te wszystkie sposoby wychodzenia Boga ku 

człowiekowi osiągnęły pełnię w Jezusie Chrystusie, który sam o sobie mówił:  

„Ja jestem życiem” (J 11,25), „Ja jestem prawdą” (J 14,6), „Ja jestem światłością 

świata” (J 8,12), „kto słucha moich słów ma życie wieczne”, „pomrzecie  

w grzechach swoich. Tak, jeżeli nie uwierzycie, że Ja Jestem, pomrzecie  

w grzechach swoich” (J 8,24), a św. Jan w Pierwszym Liście powie: „On jest 

prawdziwym Bogiem i życiem wiecznym” (1 J 5,20). W Jezusie skupiają się 

wszystkie przymioty Boga Starego Testamentu i przejawy Jego działania.  

Omówiliśmy sposoby udzielania się Boga w Starym Testamencie po to, aby 

wskazać ciągłość historii zbawienia, która zmierza ku eschatologicznej pełni,  

ku Jezusie Chrystusie. Teraz spróbujemy się zatrzymać nad osobą Jezusa Chrystusa, 

który jest „wcielonym życiem samego Boga”, ponieważ: „Zechciał [Bóg], aby  

                                                 
29 KO 37. 
30 KKK 410. J. Buxakowski, Wieczność i człowiek, dz. cyt., s. 57. 



245 
 

w Nim zamieszkała cała Pełnia” (Kol 1,19), „Tajemnica ta, ukryta od wieków  

i pokoleń, teraz została objawiona Jego świętym, którym Bóg zechciał oznajmić, jak 

wielkie jest bogactwo chwały tej tajemnicy pośród pogan. Jest nią Chrystus pośród 

was - nadzieja chwały” (Kol 1, 26-27). Jezus jest pełnią i celem. Jest zejściem Boga 

ku człowiekowi. Jest wcieloną miłością, wewnętrznym życiem Boga. Nie ma 

początku ani końca:  

 
„Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga, i Bogiem było Słowo. Ono było na początku 

u Boga. Wszystko przez Nie się stało, a bez Niego nic się nie stało, co się stało. W Nim było 

życie, a życie było światłością ludzi, a światłość w ciemności świeci i ciemność jej nie 

ogarnęła” (J 1, 1-5).  

 

  Według świętego Jana życie wieczne jest owocem wiary i zjednoczenia  

z Jezusem. Przedsmaku tego Życia możemy doświadczać już tu na ziemi. Życie  

w Starym Testamencie było uważane za przymiot Boga, dzięki czemu 

przeciwstawiano go bożkom, które nie miały życia. Moc życia miało przede 

wszystkim słowo Jahwe. Bóg poprzez słowo powołał do istnienia świat i człowieka. 

Tym słowem podtrzymuje życie człowieka i je przemienia.  

 

b. Jezus jest życiem 

W Nowym Testamencie Słowo Boga „staje się ciałem” (J 1,14). Inaczej 

mówiąc, życie, które wiązało się w Starym Testamencie ze słowem Jahwe, wciela 

się, staje się czymś bardzo realnym, wręcz namacalnym. Jan w Pierwszym Liście 

opisuje to doświadczenie: „to wam oznajmiamy, co było od początku, cośmy 

usłyszeli o słowie życia, co ujrzeliśmy własnymi oczami i na co patrzyliśmy i czego 

dotykały nasze ręce, bo życie objawiło się” (1 J 1, 1-2). 

Życie wieczne jest synonimem życia Bożego i jest udziałem w życiu samego 

Boga31. Określenie Jezusa jako Słowa życia nawiązuje do Starego Testamentu, gdzie 

w tradycji kapłańskiej słowo Boże symbolizuje wszechmoc twórczą Boga,  

a w tradycji prorockiej Jego zbawcze działanie32.  

W Jezusie Chrystusie świat widzialny, stworzony przez Boga dla człowieka, 

odzyskuje na nowo swoją pierwotną więź z samym Bogiem. Tak jak w pierwszym 

                                                 
31 Vita, w: Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, red., G. Ravasi, Milano 1988, s. 1672. 
32 Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 10. Ewangelia według św. Jana, Listy 
powszechne, Apokalipsa, red., R. Bartnicki, M. Czajkowski, Warszawa 1992, s. 73. 



246 
 

człowieku, Adamie, ta więź została zerwana, tak w drugim człowieku, Chrystusie 

zostaje nawiązana na nowo33. Człowiek w Tajemnicy odkupienia zostaje na nowo 

potwierdzony, niejako wypowiedziany na nowo - stworzony na nowo34.  

W odkupieniu świata powtarza się na nowo tajemnica stworzenia. Jest ona  

w swoim najgłębszym sensie usprawiedliwieniem człowieka35. Chrystus jednoczy 

się przez wcielenie z każdym człowiekiem. To zjednoczenie samo w sobie jest 

tajemnicą, z której rodzi się nowy człowiek powołany do uczestnictwa w życiu 

Bożym, stworzony na nowo Chrystusie ku pełni łaski i prawdy36. 

W Jezusie Chrystusie wszelkie dobra eschatyczne, a przede wszystkim życie 

wieczne, czyli to, co się objawi jako chwała w przyszłości, wierni posiadają obecnie: 

„Ja przyszedłem po to, aby [owce] miały życie i miały je w obfitości” (J 10,10);  

„aby każdy, kto w Niego wierzy, miał życie wieczne” (J 3,15)37. „Ten, kto ma Syna, 

ma życie, a kto nie ma Syna Bożego, nie ma też i życia” (1 J 5,12). Czyli już teraz, 

jeśli trwamy w jedności z Jezusem, mamy udział w życiu wiecznym. Uczestniczymy, 

choć jeszcze nie w pełni w życiu samego Boga. 

Według św. Jana Bóg posiada życie w sobie: „Podobnie jak Ojciec ma życie 

w sobie, tak również dał Synowi: mieć życie w sobie samym” (J 5,26) i ono stanowi 

istotę boskości. Ma On je bez tych ograniczeń, którym podlega życie na ziemi,  

a przede wszystkim ma je bez obawy, że zakończy się ono śmiercią, bo ma życie 

wieczne. W Nim było życie, a życie było światłością ludzi” (J 1,4). Słowo 

przedstawione jest jako wewnętrzne życie Boga, które objawiło się ludziom przez 

Wcielenie38.  

Wcielenie Słowa ma bardzo wielkie znaczenie dla świata. Jest zejściem 

Bożego, wiecznego życia w ten świat, który przemija (zob. 1 J 2,17), a dla którego 

Bóg był niedostępny (zob. 1 J 1,2). Wcielenie jest zejściem Syna Bożego  

(zob. 1 J 4, 9.14) światła w ciemności (zob. J 12,46). Jest dowodem, że Bóg chce 

zbawić świat39. W Jezusie realizuje się obietnica życia wiecznego. Najgłębsza 

                                                 
33 RH 8. Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek, dz. cyt., s. 198-199. 
34 RH 10. 
35 RH 9. 
36 RH 18. 
37 A. Sielepin, Chrystus pośród was nadzieja chwały, Sandomierz 1996, s. 275. 
38 F. Gryglewicz, Listy katolickie, Poznań 1959, s. 344. 
39Tamże, s. 347. 



247 
 

prawda o Bogu i o zbawieniu człowieka jaśnieje przez objawienie się Boga w osobie 

Jezusa Chrystusa, który jest zarazem pośrednikiem i pełnią całego objawienia40. 

Jezus uzdrawiał i przywracał życie. Wskrzeszenia i liczne uzdrowienia, 

egzorcyzmy były dowodem na to, że Jezus przynosi życie, co więcej sam jest 

życiem. W rozmowie z Nikodemem podkreślał, że „każdy, kto w Niego wierzy” 

będzie „miał życie wieczne” (J 3,15).  

W rozmowie z Samarytanką wyjaśniał: „Kto zaś będzie pił wodę, którą Ja mu 

dam, nie będzie pragnął na wieki, lecz woda, którą Ja mu dam, stanie się w nim 

źródłem wody wytryskającej ku życiu wiecznemu” (J 4,14). Po rozmnożeniu chleba 

Jezus powiedział:  

 
„Albowiem chlebem Bożym jest Ten, który z nieba zstępuje i życie daje światu. Jam jest 

chleb życia. Kto do Mnie przychodzi, nie będzie łaknął; a kto we Mnie wierzy, nigdy pragnąć 

nie będzie. To bowiem jest wolą Ojca mego, aby każdy, kto widzi Syna i wierzy w Niego, 

miał życie wieczne. A ja go wskrzeszę w dniu ostatecznym” (J 6, 33.35.40).  

 

Kiedy rozmawiał z faryzeuszami wypowiedział następujące słowa:  

 
„A oto znów przemówił do nich Jezus tymi słowami: Ja jestem światłością świata. Kto idzie 

za Mną, nie będzie chodził w ciemności, lecz będzie miał światło życia” (J 8,12).  

 

Ci, którzy słuchają Jezusa, spożywają Jego Ciało i piją Jego Krew, mają życie 

wieczne. Jezus jest nie tylko źródłem życia, ale życiem41. 

  Nie tylko sam Jezus mówi o sobie, że jest życiem, i że daje życie, ale również 

jego uczniowie wyznają: „Panie Ty masz słowa życia wiecznego” (J 6,68). To życie 

objawione w Jezusie jest wewnętrznym życiem Boga. Jezus przyjął ludzkie ciało po 

to, aby człowiek w sposób wręcz namacalny doświadczył tego życia również  

w sobie:  

 

„To wam oznajmiamy, co było od początku, cośmy usłyszeli o Słowie1 życia, co ujrzeliśmy 

własnymi oczami, na co patrzyliśmy i czego dotykały nasze ręce - bo życie objawiło się. 

Myśmy je widzieli, o nim świadczymy i głosimy wam życie wieczne, które było w Ojcu,  

a nam zostało objawione - oznajmiamy wam, cośmy ujrzeli i usłyszeli” (1 J 1, 1-3). 

                                                 
40 KO 2. 
41 Vita, w: Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, dz. cyt., s. 1672. 



248 
 

  

W Jezusie objawiło się życie. Po Jego zmartwychwstaniu Bóg pragnął udzielać tego 

życia mocą Ducha Świętego. Dlatego w Wieczerniku, w ostatni wieczór swego 

ziemskiego życia, Jezus pięć razy obiecywał dar Ducha Świętego (zob. J 14, 16-17; 

14, 26; 15, 26-27; 16, 7-11; 16, 12-15). „Duch daje życie; ciało na nic się nie przyda. 

Słowa, które Ja wam powiedziałem, są duchem i są życiem” (J 6,63). Do 

zrozumienia tych słów potrzebne jest Janowe przeciwstawienie sarks-pneuma oraz 

Janowe zestawienie sarks-haima: sarks-haima oznacza wcieloną realność człowieka 

żyjącego na ziemi, natomiast sarks-pneuma oznacza przeciwstawienie tego, co jest 

tylko ziemskim sposobem rozmienia tego, co Bóg objawia.   

W tekście greckim Nowego Testamentu czytamy: „το πνευμα εστιν το 

ζωοποιουν η σαρξ ουκ ωφελει ουδεν τα ρηματα α εγω λαλω υμιν πνευμα εστιν και 

ζωη εστιν” (J 6,63). Termin σαρξ (sarks) stosowany jest na określenie ciała 

ukształtowanego przez Boga, które odczuwa, kieruje się własnymi pragnieniami  

i zmysłami, posiada także swoją specyficzną naturę. Natomiast termin pneuma 

oznacza życie42. Jezus używając tego przeciwstawienia podkreśla przemijający 

charakter tego, co ziemskie. 

Poprzez złożenie ofiary z własnego życia uzyskując dla nas dar Ducha, Jezus 

wypełnił misję, którą otrzymał od Ojca: „Ja przyszedłem po to, aby [owce] miały 

życie i miały je w obfitości” (J 10,10)43. W tej paschalnej ofierze, wydarzeniu 

śmierci i zmartwychwstania Chrystusa, Kościół widzi fundament Chrztu świętego44. 

W liturgii okresu wielkanocnego kapłan modli się: „Ty przez wielkanocną ofiarę 

Chrystusa dałeś swojemu ludowi zbawienie. Udzielaj mu obficie Twoich darów, aby 

osiągnął pełnię wolności i posiadł radość życia wiecznego”45. „Wszechmogący 

Boże, Ty w sakramentach wielkanocnych, dałeś nam zadatek nowego życia (…) 

spraw (…) abyśmy mogli uczestniczyć w Jego chwale”46. „Wszechmogący wieczny 

Boże, przez zmartwychwstanie Chrystusa odrodziłeś na do życia wiecznego (…) 

umocnij nasze serca sakramentem dającym zbawienie”47. „Spraw, aby odkupieni 

krwią Chrystusa od Ciebie czerpali życie i w Tobie znaleźli wieczne szczęście”48. 

                                                 
42 Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek, dz. cyt., s. 99. 
43 Jan Paweł II, Życie w Duchu, Audiencja generalna, dz. cyt., s. 49. 
44 B. Testa, Sakramenty Kościoła, Poznań 1998, s. 117. 
45 Kolekta, w: MRP, s. 187. 
46 MRP, s. 195. 
47 Modlitwa po komunii, w: MRP, s. 197. 
48 Kolekta, w:  MRP, s. 213. 



249 
 

W dniu Paschy Zmartwychwstały stanął przed Apostołami i przekazał 

obiecanego Ducha poprzez symboliczne tchnienie i słowa: „Weźmijcie Ducha 

Świętego!” (J 20, 22). Od tamtej pory całe dzieje Kościoła w jego najgłębszym  

i dynamicznym nurcie przenika obecność i działanie Ducha, który został obficie 

udzielony wierzącym w Chrystusa (zob. J 3, 34).  

Istnieje ciągłość tchnienia, posyłania Ducha Świętego. Przy stworzeniu Bóg 

tchnął w człowieka tchnienie życia, w czasie chrztu w Jordanie Bóg namaścił 

Duchem Świętym swego Syna Jezusa Chrystusa. Ewangelista Łukasz często 

podkreśla, że Jezus jest pełen Ducha: „Jezus pełen Ducha Świętego, powrócił znad 

Jordanu” (Łk 4,1), „Jezus powrócił w mocy Ducha do Galilei” (Łk 4,14)  

w synagodze w Nazarecie przeczytał słowa: „Duch Pański nade mną dlatego mnie 

namaścił” (Łk 4,18).  

W Jezusie realizuje się pełnia Ducha, która, jak można sądzić, jest 

równoznaczna z pełnią życia. To życie wypełnia Kościół po Wniebowstąpieniu 

Chrystusa i jest zarazem zapowiedzią pełni życia. Możemy wiec powiedzieć, że  

w Jezusie realizują się proroctwa Starego Testamentu. Te zrealizowane w Chrystusie 

proroctwa są nadzieją dla Kościoła i jego udziałem już teraz, ponieważ w Nim 

możemy oglądać pełnię przyszłości Kościoła - Oblubienicy Baranka.  

 

„Chrystus umiłował Kościół i wydał za niego samego siebie, aby go uświęcić, oczyściwszy 

obmyciem wodą, któremu towarzyszy słowo, aby osobiście stawić przed sobą Kościół jako 

chwalebny, nie mający skazy czy zmarszczki, czy czegoś podobnego, lecz aby był święty 

 i nieskalany” (Ef 5, 25-27). 

 

Chrystus posyłając Ducha Świętego, daje początek nowemu stworzeniu49. 

Spotkanie z Nim owocuje darem Ducha Świętego, który, jak mówił wielki Ojciec 

Kościoła Bazyli: „rozchodzi się po wszystkich nie pomniejszając się, obecny jest  

w każdym tak jakby tylko o niego chodziło spośród tych, którzy są zdolni Go przyjąć 

i wszystkim udziela wystarczającej i pełnej łaski”50. 

Kościół posłuszny nakazowi Chrystusa: „Idźcie na cały świat i głoście 

Ewangelię wszelkiemu stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie chrzest, będzie 

zbawiony” (Mk 16, 15-16) sprawuje sakrament chrztu św., w którym otrzymujemy 
                                                 
49 KO 24. 
50 Jan Paweł II, Chrześcijanin ożywiany Duchem, Audiencja generalna, 13 IX 2000, w: ORp 1(2001), 
s. 41 



250 
 

moc Ducha świętego, moc w którą przyobleka nas Chrystus: „A jeżeli odejdę, poślę 

Go do was” (J 16,7). Kościół w liturgii okresu wielkanocnego modli się: „umocnij  

w naszych sercach Ducha przybranych dzieci, abyśmy mogli osiągnąć obiecane nam 

dziedzictwo51.  

Jezus jest Słowem (zob. 1 J 1,2), które przynosi ludziom prawdziwe życie 

Boże, którego udziela w pełni (zob. J 1,16: J 11,25; J 14,6; Kol 3,4). To życie jest 

życiem wiecznym, które było w Słowie. W Starym Testamencie słowo Boga daje 

życie. Udział w życiu wiecznym, to inaczej mówiąc posiadanie Boga, które możliwe 

jest jedynie w zjednoczeniu z Jezusem Chrystusem. Jest ono nie tylko obrazem 

przyszłym, ale obecnym stanem posiadania przez wiarę (zob. J 3,15) „aby każdy, kto 

w Niego wierzy, miał życie wieczne, „Kto wierzy w Syna, ma życie wieczne; kto zaś 

nie wierzy Synowi, nie ujrzy życia, lecz grozi mu gniew Boży” (J 3,36). „I wiele 

innych znaków, których nie zapisano w tej książce, uczynił Jezus wobec uczniów.  

Te zaś zapisano, abyście wierzyli, że Jezus jest Mesjaszem, Synem Bożym, i abyście 

wierząc mieli życie w imię Jego” (J 20, 30-31) 52. 

Jedyną drogą do zjednoczenia z Ojcem jest Jezus Chrystus (zob. 1 J 2,24) 53. 

Jego słowo prowadzi do zjednoczenia z Bogiem, a konsekwentnie do życia 

wiecznego. Jezus jest życiem, sam też o sobie tak mówi: „Ja jestem drogą, prawdą  

i życiem” (J 11,25) Zanim odejdzie z tego świata, obiecuje Ducha Świętego, którego 

mocą będzie działał w Kościele: „A Pocieszyciel, Duch Święty, którego Ojciec pośle 

w moim imieniu, On was wszystkiego nauczy i przypomni wam wszystko, co ja 

wam powiedziałem” (J 14, 26; zob. J 16, 12-15)54. Całe życie chrześcijanina 

przebiega pod wpływem Ducha. Jemu zawdzięczamy wypełnienie się naszego 

przeznaczenia do chwały55. 

 Jak Bóg tchnął w Adama i Ewę tchnienie życia, tak Chrystus w dniu 

Pięćdziesiątnicy tchnął na Apostołów Ducha Świętego, tak również i dziś napełnia 

swoim Duchem tych, którzy zostają włączeni do wspólnoty Kościoła poprzez 

sakrament chrztu św.  

Zatem obietnice Starego Testamentu mówiące o przywróceniu komunii 

pomiędzy człowiekiem a Bogiem zrealizowały się w osobie Jezusa Chrystusa.  

                                                 
51 Kolekta, w: MRP, s. 194. 
52 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 575. 
53 Tamże, s. 551. 
54 Jan Paweł II, Chrześcijanin ożywiany Duchem, Audiencja generalna, dz. cyt., s. 41. 
55 Tamże. 



251 
 

On jest bowiem naszym przebłaganiem u Ojca. Komunia z Bogiem to inaczej udział 

w życiu samego Boga, do którego człowiek został przeznaczony od momentu 

stworzenia. Dzięki Jezusowi mamy dostęp do Ojca, ponieważ:  

 

„Wiemy, że Syn Boży przyszedł i obdarzył nas zdolnością rozumu, abyśmy poznawali 

Prawdziwego. Jesteśmy w prawdziwym Bogu, w Synu Jego, Jezusie Chrystusie. On zaś jest 

prawdziwym Bogiem i Życiem wiecznym” (1 J 5,20). 

 

Uczestnictwo w życiu Boga, a więc w Jego chwale, ukazane jest w Biblii jako 

podstawowe powołanie człowieka, zainicjowane przez Boga:  

 
„W tym objawiła się miłość Boga ku nam, że zesłał Syna swego Jednorodzonego na świat, 

abyśmy życie mieli dzięki Niemu. W tym przejawia się miłość, że nie my umiłowaliśmy 

Boga, ale że On sam nas umiłował i posłał Syna swojego jako ofiarę przebłagalną za nasze 

grzechy” (1 J 4, 9-10).  

 

Abyśmy mogli uczestniczyć w życiu Bożym, musi zaistnieć odpowiednia więź 

człowieka z Chrystusem, na określenie której św. Jan używa zwrotu „mieć 

współudział, mieć współuczestnictwo”:  

 

„Oznajmiamy wam, cośmy ujrzeli i usłyszeli, abyście i wy mieli współuczestnictwo z nami. 

A mieć z nami współuczestnictwo znaczy: mieć je z Ojcem i Jego Synem Jezusem 

Chrystusem” (1 J 1,3)56. 

 

Współuczestnictwo polega na upodobnieniu się do Chrystusa. Więź człowieka  

z Bogiem podnosi jego człowieczeństwo do poziomu egzystencji Boga. 

 

„Wy jesteście przyjaciółmi moimi, jeżeli czynicie to, co wam przykazuję. Już was nie 

nazywam sługami, bo sługa nie wie, co czyni pan jego, ale nazwałem was przyjaciółmi, 

albowiem oznajmiłem wam wszystko, co usłyszałem od Ojca mego” (J 15, 14-15). 

 

 

 

                                                 
56 A. Sielepin, Chrystus pośród was nadzieja chwały, dz. cyt., s. 274n. 



252 
 

Jeszcze lepiej tę prawdę oddaje Pierwszy List Św. Jana:  

 
Popatrzcie, jaką miłością obdarzył nas Ojciec: zostaliśmy nazwani dziećmi Bożymi:  

i rzeczywiście nimi jesteśmy. Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się 

nie ujawniło, czym będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo 

ujrzymy Go takim, jakim jest” (1 J 3, 1-2). 

 

Św. Jan w Pierwszym Liście nakreśla panoramę „zbliżania się” na nowo ku 

nam Życia Wiecznego. Objawienie się Boga w Starym Testamencie miało 

przygotować człowieka na przyjęcie pełni, która objawiła się w Jezusie Chrystusie. 

Jan w pierwszych zdaniach listu mówi o Słowie Życia, ale z nikim tego Słowa nie 

utożsamia. Podkreśla jedynie możność oglądania, słuchania i dotykania tego Słowa. 

Następnie mówi, że życie objawiło się. Życie jest synonimem Słowa Życia. A skoro 

się objawiło, to musiało istnieć już wcześniej. I rzeczywiście istniało u Ojca. Św. Jan 

używa tu określenia życie wieczne57. W drugim rozdziale Pierwszego Listu św. Jan 

zaznacza, że to życie wieczne jest obietnicą Ojca i dalej, że nosimy w sobie zalążek 

życia Bożego, które zapoczątkował w nas Stwórca. Dzięki Jezusowi mamy życie 

wieczne, ponieważ „Bóg dał nam życie wieczne, które jest w jego Synu. Kto 

przyjmuje Syna, ma życie. Kto nie przyjmuje syna, nie ma życia” (1 J 5,11). Zatem 

życie wieczne związane jest z otwarciem się na Syna Bożego. W Nim nie tylko jest 

życie, ale jak to Jan podkreśla na końcu listu: „On jest prawdziwym Bogiem i życiem 

wiecznym” (1 J 5,20). Ta prawda stanowi centrum objawienia. „Bóg posłał na świat 

swego Jednorodzonego Syna, abyśmy mieli dzięki Niemu życie” (1 J 4,9).  

W posłaniu Syna Bóg wyraził swoją miłość względem nas:  
 

„Tak bowiem Bóg umiłował świat, że Syna swego Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w 

Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne. Albowiem Bóg nie posłał swego Syna na 

świat po to, aby świat potępił, ale po to, by świat został przez Niego zbawiony”  

(J 3, 15-16).  

 

W Jezusie Chrystusie świat stworzony przez Boga dla człowieka odzyskuje 

na nową swą pierwotną więź z samym Boskim źródłem Mądrości i Miłości58. 

Zbudowana na nowo więź w Chrystusie z Bogiem dotyczy przede wszystkim 

                                                 
57 Zob. 1 J 1-4. 
58 RH 8. 



253 
 

człowieka, jedynego na ziemi stworzenia, którego Bóg chciał dla niego samego59. 

Człowiek został przez Boga odwiecznie wybrany, powołany i przeznaczony do łaski, 

do chwały, w całej pełni tajemnicy, która stała się jego udziałem w Jezusie 

Chrystusie60. 

Zatem Chrystus-Życie Wieczne jest centralnym momentem historii 

zbawienia. Jest wejściem wieczności w czas. Jest wejściem życia w świat 

naznaczony umieraniem i śmiercią. Odkupiciel świata jest Tym, który dotknął  

w sposób jedyny i niepowtarzalny tajemnicy człowieka, który wszedł w jego serce. 

Dlatego Jan Paweł II w Encyklice Redemptor Hominis uczy, że tajemnica człowieka 

wyjaśnia się naprawdę dopiero w tajemnicy Słowa Wcielonego61.  

 

c. Jesteśmy przeznaczeni do chwały  

W Odkupieniu świata niejako na nowo powtarza się tajemnica stworzenia - 

jest usprawiedliwieniem w Sercu Jednorodzonego Syna. W Chrystusie stajemy się 

przybranymi synami Boga i otrzymujemy współuczestnictwo w Życiu samego Boga, 

na którego określenie używa Św. Jan zwrotu: „zalążek życia Bożego” (1 J 3,9), 

„namaszczenie” (1 J 2,27). O naszym przeznaczeniu do chwały stanowi już samo 

imię dzieci Bożych. Świadomość bycia dziećmi Bożymi wyzwala w wierzących 

pragnienie bycia jak najbliżej Jezusa. 

Życie wieczne, choć w pewien sposób obecne, bo doświadczamy jego 

przedsmaku, pozostaje jeszcze tajemnicą, która w pełni zrealizuje się dopiero  

w przyszłości62. Życie to jest obiecane przez samego Chrystusa63. Dzięki 

Kościołowi, przez chrzest otrzymujemy wiarę i nowe życie w Chrystusie.  

W obrzędzie chrztu dorosłych ma miejsce dialog między szafarzem chrztu,  

a katechumenem: „O co prosisz Kościół Boży? O wiarę! Co daje wiara? Życie 

wieczne! Czy jesteś gotowy wejść dzisiaj za przewodem Chrystusa na tę drogę? 

Jestem gotowy”64. We chrzcie wierzący otrzymuje zalążek życia wiecznego  

i wchodzi w szczególną relację z Chrystusem, wchodzi na drogę wiary. Usłyszane 

Słowo pobudza do udzielenia odpowiedzi wiary, nieodłącznej od chrztu65. Wiara 

                                                 
59 KDK 24. 
60 RH 13. 
61 RH 8. 
62 Życie wieczne, w: Encyklopedia biblijna, dz. cyt., s. 1396. 
63 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 381. 
64 Obrzęd chrztu dorosłych, Katowice 1988, s. 43-44. Zob., KKK 168.  
65 KKK 1236. 



254 
 

wymagana do chrztu nie jest wiarą doskonałą i dojrzałą, ale zaczątkiem, który ma się 

rozwijać66 

 Jesteśmy ochrzczeni i nosimy w sobie zalążek nieśmiertelności. Można 

sądzić, że nasienie, zalążek nieśmiertelności, jest tym samym, co namaszczenie,  

w jednym drugim chodzi o zamieszkanie Ducha Świętego w chrześcijaninie. 

Nasienie Boże (1 J 3,9), dar Ducha - życie Boże, zapoczątkował w nas Stwórca: 

„wtedy to Pan Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi i tchnął w jego nozdrza tchnienie 

życia, wskutek czego stał się człowiek istotą żywą” (Rdz 2,7). „Każdy, kto narodził 

się z Boga, nie grzeszy, gdyż trwa w nim nasienie Boże” (1 J 3,9).  

„Niemożność grzeszenia” ma swoją podstawę w otrzymanym w czasie chrztu 

świętego Duchu Świętym jako źródle Boskiego życia w duszy ludzkiej, a jak ukryte 

życie nasienia może się rozwinąć tylko zgodnie ze swoją naturą, tak samo życie 

duszy może dążyć tylko do Boga, a nie do grzechu, gdyż z Boga został zrodzony 

(zob. 1 J 2, 2.27)67. Jesteśmy więc wolni, możemy wybierać miedzy dobrem a złem. 

Kiedy wybieramy zło - odchodzimy od Boga, wskutek czego grzeszymy. Trwanie  

w Bogu jest trudem dla człowieka skażonego grzechem pierworodnym.  

W sposób obrazowy skłonności upadłej natury ukazuje święty Paweł  

w Rz 7, 14-23, mówiąc o wewnętrznym rozdarciu w człowieku: „nie rozumiem 

bowiem tego, co czynię, bo nie czynię tego, co chcę, ale to, czego nienawidzę - to 

właśnie czynię” (Rz 7,15). W człowieku toczy się nieustanna walka. Ona toczy się 

przede wszystkim na poziomie duchowym człowieka, ale jej skutki widoczne są na 

zewnątrz w relacji do Boga i do innych ludzi. 

Duch Święty umacnia nas w tej walce, udziela „zadatku”, czyli „pierwocin” 

naszego dziedzictwa (zob. Rz 8,23; 2 Kor 1,21). Tym zadatkiem jest udział w życiu 

Trójcy Świętej, zdolność miłowania jak On nas umiłował (zob. 1 J 4, 11-12)68.  

Jan pisze, że każdy, kto się z Boga narodził, ma w sobie zalążek życia 

wiecznego czyli łaskę uświęcającą. Zetkniecie się z łaską pociąga za sobą stałą 

troskę o utrzymanie się w stanie łaski i rozwijanie życia według zasad łaski69. 

Według Pierwszego Listu św. Jana tymi zasadami są: wiara w Syna Bożego, trwanie 

w miłości Boga, miłość bliźniego, definitywne zerwanie z grzechem, nie 

                                                 
66 Tamże 1253. 
67 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 393. 
68 KKK 735. 
69 A. Sielepin, Chrystus pośród was nadzieja chwały, dz. cyt., s. 53. 



255 
 

przywiązywanie się do świata. Zalążek życia Bożego jest mocą w nas, dzięki której 

możemy zwyciężać. 

Mówiąc o narodzeniu z Boga bierzemy pod uwagę zarówno akt stwórczy, jak 

i akt odkupienia, ponieważ w tajemnicy odkupienia człowiek zostaje na nowo 

stworzony, na nowo wypowiedziany70. Narodzenie z Boga pochodzi z jego daru 

łaski.  

  Człowiek musi dokonywać wyborów, a w nich nie jest wolny od pomyłek71. 

Zatem nasienie jako źródło nadprzyrodzonego życia w duszy człowieka nie działa  

w sposób magiczny, jak gdyby nie dopuszczając możliwości grzeszenia. Raczej 

wymaga ono od człowieka wysiłków tym kierunku, aby mimo trudności, spotkanych 

w życiu utrzymać w sobie Ducha świętego i zjednoczenie z Chrystusem Panem72.  

Trwanie w prawdzie jest nie tylko zasługą człowieka, ale przede wszystkim 

darem Tego, który „jest większy od naszego serca i zna wszystko” (zob. 1 J 3,20).  

W odpowiedzi na ten dar Boży człowiek powinien postępować zgodnie z Jego 

przykazaniami, praktykując przede wszystkim miłość. Niemożliwe jest życie 

bezgrzeszne (zob. 1 J 1,2). Mimo to człowiek nie ma prawa zrezygnować z walki  

z grzechem. Powinien współpracować z łaską, czyli trwać w postawie otwartości na 

Bożą miłość. Wypowiadać nieustanne Amen na propozycję udziału w życiu samego 

Boga.  

Chrześcijanie muszą prowadzić święte życie podobnie jak Chrystus  

(zob. J 17, 17-19). I mogą wierzyć w osiągnięcie jeszcze większego zbawienia  

w przyszłości (zob. J 17,24)73. Człowiek jako taki nie jest zdolny do chodzenia  

w światłości, do trwania w łączności z Bogiem, gdyż przeszkadza mu w tym grzech. 

Grzech spycha go w ciemności. Życie w łączności z Bogiem nie jest czymś 

statycznym, lecz czymś dynamicznym, ciągłym przechodzeniem ze sfery ciemności 

do sfery światła. Dokonuje się to przez wyznawanie wiary w zbawczą rolę śmierci 

Chrystusa i wyznanie grzechów74.  

Zatem odrodzenie dokonujące się w czasie chrztu, nie oznacza statycznego 

sposobu życia. Oznacza ono wejście w stan pewnego dynamizmu. Stąd też pojawia 

się konieczność podejmowania ciągle na nowo wysiłku, dzięki któremu zarówno 

                                                 
70 RH 9.10. 
71 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 563. 
72 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 394. 
73 Katolicki komentarz biblijny, dz. cyt., s. 1529. 
74 Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, dz. cyt., s. 75. 



256 
 

śmierć grzechowi, jak i życie Bogu stawałyby się bardziej rzeczywiste  

(zob. Rz 6,12). Życie chrześcijańskie ma charakter paschalny, ponieważ jesteśmy 

zjednoczeni z męką Chrystusa i trwamy we wspólnocie zmartwychwstania75.  

Życie, które ogłasza Jan, jest określane przymiotnikiem „wieczne”, to życie, 

które przyniósł Jezus ludziom z nieba, a które nie będzie miało końca - tym życiem 

jest osoba Jezusa Chrystusa, a On nie ma początku, gdyż pochodzi od Ojca76. 

„Oznajmiamy wam, cośmy ujrzeli i usłyszeli, abyście i wy mieli współuczestnictwo 

z nami. A mieć z nami współuczestnictwo znaczy: mieć je z Ojcem i Jego Synem 

Jezusem Chrystusem” (1 J 1,3). Jezus jest życiem, które przybrało ludzką postać.  

„Wy natomiast macie namaszczenie od Świętego i wszyscy jesteście 

napełnieni wiedzą” (1 J 2,20). Wierni mają namaszczenie - nawiązuje ono do 

liturgicznego rytu, przy którym używany był olej. Grecka nazwa chrisma świadomie 

została użyta jako ta, która przypomina namaszczonego, tj. Chrystusa i jako 

przeciwstawienie do nazwy antychryst 77. Jan używając określenia namaszczenie, 

nawiązywał do współczesnych rytów sakramentalnych przy chrzcie świętym. 

Namaszczenie symbolizowało i udzielało daru Ducha Świętego (zob. Dz 2,28). 

Namaszczenie zatem oznacza Ducha Świętego, który udziela wiedzy78 - „Tyś 

Namaszczeniem naszych dusz”.  

Kościół uczy, że chrzest wyciska „niezatarte znamię”, upodabnia wiernych do 

Chrystusa - Arcykapłana i włącza do Kościoła. Charakteru sakramentalnego nie 

zniszczy nawet grzech ciężki. Niezatarte znamię sprawia, że mamy udział  

w powszechnym kapłaństwie wiernych, a więc zobowiązani jesteśmy do składania 

Bogu czci i budowania Kościoła. 

Jesteśmy wezwani do tego, aby królować z Chrystusem. Kto żyje życiem 

Boga - Życiem Wiecznym, ten ma władzę nad śmiercią. Świętym, od którego 

pochodzi namaszczenie, jest Bóg. Wszyscy wierni dzięki Duchowi Świętemu, 

którego otrzymali w czasie przyjmowania sakramentu chrztu św., mają wiedzę  

o Bogu i o nadprzyrodzonych sprawach taką, jakiej nie mają poganie79. Zatem 

                                                 
75 Chrzest, w: Słownik teologii biblijnej, Poznań 1990, s. 134. 
76 F. Gryglewicz, Listy katolickie , dz. cyt., s. 347. 
77 Tamże, s. 377. 
78 Tamże, s. 378. 
79 F. Gryglewicz, Listy katolickie , dz. cyt., s. 379. 



257 
 

czynnikiem decydującym o trwaniu w Chrystusie jest dar udzielony przez Ducha 

Świętego - namaszczenie (zob. 1 J 2,20) 80. 

Jan upewnia swych wiernych, że „życie się objawiło” i podobnie jak Jan, 

współuczestniczą już teraz w życiu „Ojca i Jego Syna Jezusa Chrystusa” (1 J 1,3). 

Świadomość posiadania już teraz udziału w życiu wiecznym (oczywiście to jest tylko 

przedsmak pełni życia) wpływa na jakość życia tu na ziemi. Po pierwsze życie to jest 

nacechowane ufnością i nadzieją (zob. 1 J 2,28; 4,17). Po drugie to miłość jest 

postawą myślenia i działania. Zatem objawiająca się w osobie Jezusa Chrystusa 

światłość Boga wyznacza człowiekowi sposób postępowania. Zbliżanie się do Boga 

dokonuje się przez życie w duchu miłości Chrystusowej. „Chodzić w ciemności” to 

życie w grzechu, „chodzić w światłości” to życie w łączności z Bogiem. W Starym 

Testamencie i w judaizmie metafora światła służyła na określenie postępowania 

moralnego. Prawo Boże określano jako „światło” i „lampę” wskazującą drogę 

postępowania (zob. Prz 6, 23; Ps 119,104). Według Jana światłem, lampą nie jest już 

prawo lecz sam Bóg. Oznacza to, że świętość chrześcijanina nie pochodzi z praktyk 

zewnętrznych, z wypełnienia określonych nakazów, lecz z wewnętrznej mocy 

przekazywanej przez samego Boga. Uczestnictwo trwanie w światłości Bożej tworzy 

wspólnotę wierzących, wzajemną więź między ludźmi (zob. 1 J 1,7): „Jeżeli zaś 

chodzimy w światłości, tak jak On sam trwa w światłości, wtedy mamy jedni  

z drugimi współuczestnictwo, a krew Jezusa, Syna Jego, oczyszcza nas z wszelkiego 

grzechu”. 

Dziecięctwo Boże chrześcijan ma charakter daru eschatologicznego. Jest to 

prawda dostępna tylko przez wiarę i dlatego też dla świata jest niedostępna. 

„Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym 

będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni” (1 J 3,1). 

Objawienie się rzeczywistości dziecięctwa Bożego nastąpi dopiero w przyszłości. 

Wiara pozwala nam w sposób uprzedzający doznawać radości i światła w wizji 

uszczęśliwiającej, będącej celem naszej ziemskiej wędrówki, kiedy będziemy mogli 

oglądać Boga „twarzą w twarz” (1 Kor 13,12). Wiara jest więc już tu na ziemi 

początkiem życia wiecznego81. 

 Życie chrześcijanina, jako dziecka Bożego, polega na uświęcaniu się, na 

upodobnianiu się do Boga, na ustawicznym oczyszczaniu się przygotowującym do 

                                                 
80 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 559. 
81 KKK 163. 



258 
 

pełnej wizji Boga. Oczyszczanie się polega na odsuwaniu się od grzechu i na 

uświadamianiu sobie mocy, jaką daje wierzącemu wiara porównana do nasienia 

(zob. 1 J 3,9).  

Więź z Bogiem otrzymuje chrześcijanin przez nowe narodzenie. Nowe 

narodzenie dokonuje tak radykalnej zmiany w naturze człowieka, że grzech jest  

w nim do tego stopnia sprawą nienaturalną, iż popełnianie go stanowi odrzucenie 

jakiegokolwiek roszczenia do posiadania życia Bożego - „kto grzeszy, należy do 

diabła”82. Jan pisze: „my jesteśmy świadomi tego, że przeszliśmy ze śmierci”  

(1 J 3,14). 

 W akcie chrztu przeszliśmy ze śmierci do życia. To przejście (exodus) 

dokonało się już dawno, ale skutek jest ciągle widoczny w duszach wiernych, bo 

ciągle miłujemy braci83. Miłość braci jest kryterium, po którym się rozpoznaje tych, 

którzy z Chrystusem Panem są zjednoczeni84. Źródłem tego zjednoczenia jest 

obecność Ducha Świętego (zob. 1 J 4,13). 

Św. Jan określa chrześcijańską egzystencję jako żywy związek z Bogiem 

 - narodziny do życia Bożego, duchową łączność z Ojcem i Synem: wierni rodzą się  

z Boga, trwają w Bogu, znają Go. Mają życie wieczne. Dla Jana życie wieczne jest 

prawdziwym życiem Bożym. Życie posiadane przez chrześcijan jest rzeczywistością, 

lecz ma tajemniczy charakter: to, czym wierni są obecnie, jak również, czym będą  

w przyszłym istnieniu, znajduje poświadczenie jedynie w wierze85: „teraz jesteśmy 

Dziećmi Bożymi, a jeszcze się nie okazało czym będziemy” (1 J 3,2). 

Życie chrześcijańskie jest uczestnictwem w życiu Bożym, dlatego musi 

odzwierciedlać przymioty Boga; jeśli jesteśmy dziećmi Bożymi, w duchowej 

łączności z Bogiem, niemożliwe jest, abyśmy się do Niego nie dostosowali. Św. Jan 

bardzo mocno podkreśla życie w Bogu86. 

Tym, co odróżnia chrześcijan od innych ludzi, jest namaszczenie, obecność 

Ducha Świętego, który sprawia, że są obojętni wobec wszystkich rzeczy 

stworzonych i wybierają to, co ich bardziej prowadzi do celu, dla którego zostali 

stworzeni. Tym celem jest zjednoczenie z Bogiem w miłości, życie wieczne. 

                                                 
82 Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, dz. cyt., s. 80. 
83 F. Gryglewicz, Listy katolickie, dz. cyt., s. 397. 
84Tamże, s. 397. 
85 W. J. Harrington, Klucz do Biblii, Warszawa 1984, s. 542. 
86 Tamże, s. 542. 



259 
 

 Ta miłość łączy wiernych z Ojcem i Synem w Duchu Świętym już tu na 

ziemi i jest antycypacją, przedsmakiem życia wiecznego, wyjednanego Kościołowi 

przez ofiarę przebłagania Jezusa Chrystusa za grzechy ludzkości na krzyżu  

(zob. 1 J 2,2). Dzięki tej miłości staliśmy się dziećmi Bożymi (zob. 1 J 3,1)87. Dzięki 

wierze, która jest dziełem Ducha Świętego, chrześcijanie poznają miłość, która 

objawia się w Jezusie Chrystusie, wcielonym Synu Bożym, wysłanym przez Ojca 

wiedzą i wierzą, że miłość jest początkiem i końcem wszystkiego, gdyż „Bóg jest 

miłością, kto trwa w miłości trwa w Bogu” (1 J 5,13) 88. Chrześcijanie już tu na 

ziemi posiadają zalążek życia wiecznego. Głęboka więź z Jezusem Chrystusem 

oparta na miłości i wierze w Jego zbawcze działanie jest dla wierzących gwarantem 

życia wiecznego: „Każdy, kto żyje i wierzy we mnie, nie umrze na wieki” (J 11,26). 

Trudno znaleźć w całym Nowym Testamencie tekst, który w sposób bardziej jasny 

ukazywałby związek między dziełem zbawczym i życiem chrześcijańskim89. 

Wiara jest źródłem życia wiecznego. Wiara to przeświadczenie o Jego 

przyjściu przez wodę i krew. Wiara w Syna opiera się również na świadectwie 

samego Boga, przykładem jest między innymi chrzest w Jordanie: „Tyś jest mój Syn 

umiłowany, w Tobie mam upodobanie” (Łk 21,22), przemienienie na górze Tabor: 

„A z obłoku odezwał się głos: To jest Syn mój, Wybrany, Jego słuchajcie!”  

(Mk 9,35). Prawdziwie Bóg jest świadkiem Jezusa 90. 

Chrześcijanie, którzy przeszli ze śmierci do życia, uczestniczą w przedsmaku 

życia wiecznego przez praktykowanie wzajemnej miłości91. Bóg jest miłością i pełne 

życie może człowiek osiągnąć tylko w miłości, miłość jest ofiarą.  

W chrzcie świętym zostajemy obdarowani łaską, wszczepieni w Chrystusa, 

Jego Kościół. To właśnie dzięki Kościołowi otrzymujemy wiarę i nowe życie. Nowe 

życie, czyli życie w Duchu prowadzi do wiecznej szczęśliwości. Bóg na zawsze 

włącza nas do swojej w wspólnoty, daje nam udział w życiu Trójcy Świętej, 

świadczy o tym pieczęć - namaszczenie. Chrzest jest początkiem drogi w naszym 

ziemskim pielgrzymowaniu do Niebieskiej Ojczyzny: „Albowiem życie Twoich 

wiernych, o Panie, zmienia się, ale się nie kończy i gdy rozpadnie się dom doczesnej 

                                                 
87 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, dz. cyt., s. 131. 
88 Komentarz Żydowski do Nowego Testamentu, red., D. H. Stern, Warszawa 2004, s. 1040. 
89 B. Seremet, Dzieje Apostolskie i Listy Katolickie, Tarnów 2001, s. 107. 
90 Katolicki komentarz Biblijny, Pierwszy List św. Jana, dz. cyt., s.1532. 
91 Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, dz. cyt., s. 81. 



260 
 

pielgrzymki, znajdą przygotowane w niebie wieczne mieszkanie”92.  

To namaszczenie, przebywanie w nas Ducha Świętego jest potwierdzeniem naszego 

przeznaczenia do chwały.  

„Te zaś zapisano, abyście wierzyli, że Jezus jest Mesjaszem, Synem Bożym,  

i abyście wierząc, mieli życie w imię Jego” (J 20,21), w taki sposób kończy św. Jan 

Ewangelię. Wiara tu na ziemi jest zalążkiem życie wiecznego. Jest ona aktem, 

przedsięwzięciem, poszukiwaniem, dzięki któremu - poprzez słowa i znaki - można 

dotrzeć do rzeczywistości, jakiej się jeszcze nie widzi. Jak stwierdza List do 

Hebrajczyków (zob. Hbr 11,1): „Wiara jest poręką tych dóbr, których się 

spodziewamy, dowodem tych rzeczy, których nie widzimy”.  

Jezus po swoim zmartwychwstaniu powiedział do Tomasza: „Szczęśliwi, którzy nie 

widzieli, a uwierzyli” (J 20,29). Wiara to nie tylko wpatrywanie się w Boga 

umysłem, ale również przylgnięcie do Niego sercem.  

Wiara ożywiana jest przez miłość. Dlatego też św. Jan w swoich listach,  

a w sposób szczególny w pierwszym liście podkreśla związek wiary z miłością.  

To miłość jest wyrazem naszej wiary i życia, które nosimy w sobie: „Przykazanie zaś 

Jego jest takie, abyśmy wierzyli w imię Jego Syna, Jezusa Chrystusa, i miłowali się 

wzajemnie tak, jak nam nakazał. Kto wypełnia Jego przykazania, trwa w Bogu,  

a Bóg w nim; a to, że trwa On w nas, poznajemy po Duchu, którego nam dał”  

(1 J 3, 23-24). 

Tak jak niegdyś oznaczano odrzwia domów krwią baranka (zob. Wj 12, 7. 

13-14), a potem znakiem TAW oznaczano ocalonych (zob. Ez 9, 1-7), tak my 

chrześcijanie w sakramencie chrztu zostaliśmy oznaczeni, opieczętowani, wybrani 

do wspólnoty z Bogiem, do wiecznego szczęścia, do którego od początku stworzenia 

Bóg nas przeznaczył: jesteśmy królewskim kapłaństwem, świętym narodem  

(zob. 1 P 2,9). Jezus mówi: „Jeśli ktoś jest spragniony, a wierzy we Mnie - niech 

przyjdzie do Mnie i pije! Jak rzekło Pismo: Strumienie wody żywej popłyną z jego 

wnętrza”. A powiedział to o Duchu, którego mieli otrzymać wierzący w Niego; Duch 

bowiem jeszcze nie był dany” (J 7, 37-39).  

W rozmowie z Samarytanką Jezus mówi o wodzie żywej. Źródłem wody 

żywej jest On sam (zob. J 4, 5-42). Kościół sprawuje sakramenty Chrystusa  

i w nich otrzymuje zadatek swego dziedzictwa, uczestniczy już w życiu wiecznym, 

                                                 
92 Prefacja o zmarłych, w: MRP, s. 103*. 



261 
 

oczekując błogosławionej nadziei i objawienia się chwały wielkiego Boga  

i Zbawiciela naszego Jezusa Chrystusa (zob. Tt 2,13)93. Owocem życia 

sakramentalnego jest to, że Duch przybrania za synów, daje udział w naturze Bożej94 

wiernym, w żywy sposób jednocząc ich z jedynym Synem, Zbawicielem. 

Przebóstwienie jest udziałem w naturze samego Boga, czyli również w Jego życiu. 

Uczestnictwo w boskiej naturze to skutek działania łaski w człowieku (zob. 1 J 1,3).  

W Księdze Rodzaju czytamy: „Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie  

i niewiastę, pomiędzy potomstwo twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę,  

a ty zmiażdżysz mu piętę” (Rdz 3,15). Tradycja widzi w tym fragmencie nowego 

Adama, który „stawszy się posłusznym aż do śmierci, i to śmierci krzyżowej”  

(Flp 2,8), naprawia nieposłuszeństwo Adama95. Misterium Paschalne nowego 

Adama, Jego męka, śmierć i zmartwychwstanie stanowią fundament chrztu św.,  

w którym zostajemy odrodzeni z wody i z Ducha Świętego na życie wieczne96. 

Dlatego też św. Jan w pierwszym liście wielokrotnie podkreśla, czym jest życie 

wieczne, kto jest źródłem tego życia i do czego zobowiązuje to, że „mamy w sobie 

życie wieczne”. 

Życie wieczne w znaczeniu biblijnym jest poznaniem Ojca i Tego, którego 

On posłał, czyli Syna Bożego - Chrystusa (zob. J 17,3). Poznanie jest zawsze  

w jakimś stopniu udziałem w mądrości Bożej. Według świętego Jana źródłem tego 

poznania jest namaszczenie. Uczestniczenie w życiu Boga, a tym samym w dobrach 

eschatologicznych przez poznanie polega na wejściu w sferę poznania, jakie posiada 

sam Bóg o stworzeniu i o sobie samym97. Poznać Boga, to mieć z Nim 

współuczestnictwo, trwać w Nim. 

Człowiek zatem od momentu stworzenia w zamyśle Boga był przeznaczony 

do chwały. Uczestnictwo w chwale Boga wiąże się z udziałem w Jego życiu, które 

nie ma końca.  

Historia zbawienia Starego i Nowego Testamentu ukazuje nam etapy 

wypełnianie się eschatologicznej obietnicy przeznaczenia człowieka do udziału  

w chwale czyli w życiu Boga. Uczestnictwo w życiu Boga będzie wiązało się z Jego 

                                                 
93 KKK1130. 
94 „Przez nie zostały nam udzielone drogocenne i największe obietnice, abyście się przez nie stali 
uczestnikami Boskiej natury, gdy już wyrwaliście się z zepsucia [wywołanego] żądzą na świecie”  
(2 P 1,4). 
95 KKK 411. 
96 Obrzędy chrztu dzieci, Katowice 1987, s. 52 
97 A. Sielepin, Chrystus pośród was nadzieja chwały, dz. cyt., s. 71. 



262 
 

oglądaniem. Oglądanie Boga było pragnieniem wszystkich pokoleń Starego  

i Nowego Testamentu. To pragnienie na przestrzeni historii zbawienia wypełniało 

się. Możemy więc mówić o stopniowej realizacji nadziei związanej z oglądaniem 

Boga.  

Spróbujmy zatem prześledzić, w jaki sposób oglądano Boga, jaki tak 

naprawdę jest Jego eschatologiczny obraz, pamiętając o tym, że eschatologia jest 

również swoistego rodzaju procesem, który odsłania tajemnice „niegdyś zakryte”. 



263 
 

 

3. Eschatologiczny obraz Boga 
 

a. Oglądanie Boga w Starym Testamencie 

Człowiek stworzony przez Boga przed grzechem mógł Go oglądać twarzą  

w twarz. Natomiast po grzechu tylko wybrani mogli rozmawiać z Bogiem. Oto 

przykład rozmowy Mojżesza z Bogiem na świętej górze:  

 
„A Pan rozmawiał z Mojżeszem twarzą w twarz, jak się rozmawia z przyjacielem”  

(Wj 33,11).  

„Gdy skończył [Bóg] rozmawiać z Mojżeszem na górze Synaj, dał mu dwie tablice 

Świadectwa, tablice kamienne, napisane palcem Bożym” (Wj 31,18).  
„Gdy Mojżesz zstępował z góry Synaj z dwiema tablicami Świadectwa w ręku, nie wiedział, 

że skóra na jego twarzy promieniała na skutek rozmowy z Panem”  
(Wj 34,29).  

 

Mimo określenia „twarzą w twarz”, wiemy, że Mojżesz nie widział oblicza 

Boga, choć bardzo chciał: „Spraw, abym ujrzał Twoją chwałę” (Wj 33,18). 

Oczywiście oglądanie chwały Bożej nie jest tożsame z oglądaniem samego Boga. 

Mojżeszowi powiedziano wyraźnie, że nie będzie mógł widzieć Bożego oblicza, 

„gdyż żaden człowiek nie może oglądać mojego oblicza i pozostać przy życiu”. 

Wolno mu będzie tylko widzieć plecy Boga (zob. Wj 33,20).  

Największym pragnieniem ludzi Starego Testamentu było oglądanie Boga98, 

świadczą o tym miedzy innymi słowa psalmistów: „W świątyni tak się wpatruję  

w Ciebie, bym ujrzał Twoją potęgę i chwałę” (Ps 63,3); „O Tobie mówi moje serce: 

Szukaj Jego oblicza! Szukam, o Panie, Twojego oblicza; swego oblicza nie zakrywaj 

przede mną” (Ps 27, 8-9); „Takie jest pokolenie tych, co Go szukają, co szukają 

oblicza Boga Jakubowego” (Ps 24,6).  

Największą tęsknotą każdego Izraelity było oglądanie Boga. Jednak 

niewidzialny Bóg przybierał jedynie postać dostępną zmysłom na przykład postać 

Anioła: „Anioł Pański znalazł Hagar na pustyni u źródła przy drodze wiodącej do 

Szur” (Rdz 16,7). Anioł był określeniem objawiającego się Boga  

(zob. Rdz 31,11.13). To Bóg w postaci anioła prowadził Naród Wybrany podczas 

                                                 
98 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 575. 



264 
 

wyjścia z niewoli egipskiej: „Anioł Boży, który szedł na przedzie wojsk izraelskich, 

zmienił miejsce i szedł na ich tyłach” (Wj 14,19). Bóg więc obecny był w postaci 

anioła, lecz nie był aniołem. Przez postać anioła ujawniał swoją obecność, mówił  

i działał. Zatem w przekazach o ukazywaniu się Boga nigdy nie mówi się o Jego 

widzianej postaci. Widzialne są tylko znaki Bożej obecności: płonący krzak  

(zob. Wj 3,2), słup obłoku przy wyjściu z Egiptu (zob. Wj 12,21), chmura i burza na 

Synaju (zob. Wj 19, 9.16; Pwt 4, 33-36)99. 

Widzimy więc, jak Bóg stopniowo objawia swoją ukrytą tajemnicę- 

tajemnicę swojej osoby100. Bóg w pierwszym rzędzie nie objawia czegoś, lecz 

samego siebie i Swoją Wolę zbawienia człowieka. Objawiając siebie samego i swoją 

tajemnicę, objawia człowiekowi także jego tajemnicę101. Mojżeszowi objawił swoje 

imię „Jestem, który jestem” (Wj 3,15), które wskazuje na odwieczne istnienie Boga, 

na życie, które nie ma końca. To objawienie jest samootwarciem się Boga, przez 

które człowiek zostaje wprowadzony w światło prawdy102.  

Podsumowując, należy podkreślić, że w czasach Starego Testamentu nikt nie 

mógł oglądać Boga. Autor Listu do Hebrajczyków stwierdza:  

 
„Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków,  

a w tych ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna. Ten [Syn], który jest odblaskiem 

Jego chwały i odbiciem Jego istoty” (Hbr 1, 1-3). 

 

Czas Starego Testamentu był niejako przygotowaniem do pełni objawienia 

się Boga w Jezusie Chrystusie. Bóg poprzez znaki swojej obecności przygotowywał 

ludzkość do przyjęcia największej tajemnicy, czyli siebie samego w osobie Jezusa. 

Wcześniej „Boga nikt nigdy nie widział, Ten Jednorodzony Bóg, który jest w łonie 

Ojca, [o Nim] pouczył” (J 1,18). Chrystus więc jako odwieczny Syn Boży jest ikoną 

Boga, Jego obrazem. 

Teraz przejdziemy do kolejnej części, w której zatrzymamy się nad osobą 

Jezusa Chrystusa, w którym oglądaliśmy chwałę samego Boga.  

„Szukam o Panie, Twojego oblicza” (Ps 27,8). Ta tęsknota Psalmisty sprzed stuleci 

nie mogła się wspanialszego i bardziej zdumiewającego zaspokojenia niż 

                                                 
99 W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, Wrocław 1996, s. 160. 
100 Tamże, s. 160. 
101 Tamże, s. 154. 
102 Tamże. 



265 
 

kontemplacja oblicza Chrystusa - tak mówił Jan Paweł II: „W Nim Bóg naprawdę 

pobłogosławił nam i sprawił, że Jego oblicze zajaśniało nad nami (Ps 67,3). 

Jednocześnie będąc Bogiem i człowiekiem, Chrystus ukazuje nam też prawdzie 

oblicze człowieka, objawia w pełni człowieka samemu sobie”103 i jego powołanie do 

udziału w życiu Boga. 

 
b. W Jezusie oglądaliśmy Boga 

Samego Boga takiego, jakim jest, nikt nigdy nie widział. Jednak Bóg nie jest dla 

nas całkowicie niewidzialny, nie pozostał po prostu niedostępny dla nas. Bóg 

pierwszy nas umiłował (zob. 1 J 4,10) i ta miłość objawiła się pośród nas, stała się 

widzialna, ponieważ On „zesłał Syna swego Jednorodzonego na świat abyśmy mieli 

życie dzięki Niemu” (1 J 4,9). Bóg stał się widzialny: w Jezusie możemy oglądać 

Ojca104. 

Aby na nowo ukazać człowiekowi oblicze Ojca, Jezus musiał nie tylko przyjąć 

ludzkie oblicze, ale obarczyć się nawet „obliczem” grzechu. „On to dla nas grzechem 

uczynił Tego, który nie znał grzechu, abyśmy się stali w Nim sprawiedliwością 

Bożą” (2 Kor 5,21)105. 

Św. Jan w swoich listach podkreśla, że Jezus jest drogą do Ojca: „Kto 

wyznaje Syna ma także łączność z Ojcem” (1 J 2,23), „Bóg zaświadczył o swoim 

Synu. Kto wierzy w Syna Bożego, nosi świadectwo o Nim. A świadectwo jest takie, 

że Bóg dał nam życie wieczne” (1 J 5, 9-10.11). Poznanie Boga daje nam możliwość 

oglądania Go. Poprzez oglądanie upodabniamy się do Niego (zob. 1 J 3,3). 

Możliwość oglądania Boga i trwanie w Nim wynika z praktykowanie miłości. 

Miłość bliźniego stanowi weryfikację umiłowania Boga: „Takie jest od Niego 

przykazanie, aby ten, kto miłuje Boga, miłował też swojego brata” (1 J 4,21). 

Nie sposób czytać Listów Janowych bez odniesienia się do Ewangelii Św. 

Jana. Jest ona bowiem świadectwem Jezusa o Ojcu. W Jezusie możemy oglądać 

chwałę Boga, a mówiąc dokładniej samego Boga . 

W Starym Testamencie chwała Boga objawiała się poprzez ogień, obłok, 

natomiast w Nowym Testamencie objawiła się w osobie Jezusa Chrystusa  

(zob. J 1,14). „Chwała” jako przymiot Boży ma długą tradycję biblijną w Starym 

                                                 
103 NMI 23. 
104 DC 17 
105 NMI 25. 



266 
 

Testamencie oznacza ona uzewnętrzniającą się symbolicznie naturę Bożą w sposób 

widzialny106. Przez łaskę Objawienie Boże stało się w Słowie Wcielonym w pełni 

dostępne107. W Jezusie dokonało się dzieło zbawienia, które Ojciec powierzył Mu do 

wykonania. Dlatego kto widzi Jezusa, widzi również Ojca108.  

W sposób można by powiedzieć bardzo emocjonalny opisuje święty Jan 

doświadczenie objawienia się Słowa Życia: „słyszeliśmy i widzieliśmy, oglądaliśmy 

i dotykaliśmy własnym rękami. To życie się objawiło a myśmy je widzieli i o nim 

świadczymy” (1 J 1, 1-2). Jezus jest tym, który objawił oblicze Ojca: „Boga nikt 

nigdy nie widział, Ten Jednorodzony Bóg, który jest w łonie Ojca, [o Nim] pouczył” 

(J 1,18). Stwierdzenie, iż „Boga nikt nigdy nie widział”, podkreśla wielkość 

historycznego faktu Wcielenia i zbawczej działalności Chrystusa109. W Jezusie Bóg 

wszedł w sposób ostateczny w przestrzeń tego świata110. W Jezusie Bóg 

odpowiedział na pragnienia ludzi Starego Testamentu i również na nasze pragnienia. 

Na pytanie faryzeuszy: „Gdzie jest Twój Ojciec?” Jezus odpowiedział: „Nie znacie 

ani Mnie ani mego Ojca. Gdybyście Mnie znali, znalibyście również mego Ojca”  

(J 8,19). 

Dlatego też św. Jan w Pierwszym Liście powie: „Każdy, kto nie uznaje Syna, 

nie ma też łączności z Ojcem, a kto wyznaje Syna, ma także łączność  

z Ojcem” (1 J 2,23). Boga można zobaczyć jedynie w Chrystusie: „Ojciec jest we 

Mnie a Ja w Ojcu” (J 10,38) ku temu zmierzało całe objawienie Starego Testamentu 

(zob. Iz 6,1), by pokazać Boga w pełny sposób, we Wcielonym Słowie, 

Jednorodzonym Synu Boga111.  

W Listach św. Jana często pojawiają się słowa „poznawać”, „rozpoznawać”. 

Według Starego Testamentu poznanie jest nie tyle procesem rozumu ludzkiego, ile 

odpowiedzią na objawienie i wybór ukierunkowany na Boga, praktyczna wiedzą  

o Nim, uzewnętrzniającą się w obcowaniu z Nim112. Poznać kogoś, to wejść z nim  

w intymną relację. „Wy zresztą już Go znacie, a nawet ujrzeliście” (J 14,7) Jezus 

wypowiada te słowa do swoich uczniów Tomasza i Filipa. Podkreśla w nich ścisłą 

więź z Ojcem. Poznanie Jezusa, trwanie w Nim jest jednocześnie trwaniem w Ojcu. 

                                                 
106 L. Stachowiak, Ewangelia według Świętego Jana, Poznań - Warszawa 1975, s. 122. 
107Tamże, s. 123. 
108 KO 4. 
109 L. Stachowiak, Ewangelia według Świętego Jana, dz. cyt., s. 125. 
110 W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, dz. cyt., s. 214. 
111 L. Stachowiak, Ewangelia według świętego Jana, dz. cyt., s. 314. 
112 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 554. 



267 
 

„Jeśli Mnie poznaliście będziecie znać również mojego Ojca” ( J 14,7). Kiedy Jezus 

wypowiadał te słowa, być może uczniowie odbierali je jak proroctwo, zapowiedź: 

teraz oglądają Jezusa, a w przyszłości również zobaczą Ojca. Stąd też pojawiła się 

prośba Filipa: „Panie pokaż nam Ojca, a to nam wystarczy. Jezus mu odparł: Filipie! 

Jeszcze mnie nie znasz, mimo, że tak długo jestem z wami? Kto Mnie zobaczył, 

zobaczył także i Ojca. Dlaczego więc prosisz pokaż nam Ojca?” (J 14, 8-9). 

W Chrystusie - Słowie niewidzialny Bóg stał się widzialnym i dał nam udział 

w Bożym Synostwie, wprowadził w poznanie Bożej miłości. Jezus, jak już to było 

wcześniej podkreślane, przyjmując ludzką naturę wypełnił starotestamentalną 

tęsknotę za oglądaniem Boga i połączeniem się z Nim na zawsze (zob. Ps 16,11;  

Ps 17,15; Ps 73, 24 -25)113.  

Jan podkreśla, że jedyną możliwą drogą do Boga jest Wcielona Słowo Jezus 

Chrystus. To On zapewnia bezpośrednie, osobiste oglądanie doznawanie Boga114. 

„W owym dniu poznacie, że ja jestem w Moim Ojcu, we Mnie, a Ja w was”  

(J 14,20). Wiara jest decydującym czynnikiem, pozwalającym poznać dogłębnie 

jedność Ojca i Syna, co do natury115. 

Oglądanie Boga jest źródłem radości: „Uradowali się zatem uczniowie ujrzawszy 

Pana” (J 20,20). Oblicze, które Apostołowie oglądali po zmartwychwstaniu, było 

obliczem tego samego Jezusa, z którym przebywali mniej więcej przez trzy lata,  

a który teraz ukazywał im ręce i bok, aby przyjęli zdumiewającą prawdę o Jego 

życiu. W rzeczywistości jednak choć można było oglądać ciało Jezusa i dotykać Go 

(zob. 1 J 1,1), jedynie wiara była zdolna przeniknąć do końca tajemnicę tego oblicza. 

Do pełnej kontemplacji nie możemy dojść o własnych siłach, ale jedynie poddając 

się prowadzeniu łaski116. Uprzywilejowanym miejscem działania łaski jest 

Chrystusowy Kościół, który jest znakiem i narzędziem wewnętrznego zjednoczenia  

z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego117. Kto zobaczył Jezusa - zobaczył 

Ojca.  

Widzimy, jak Bóg stopniowo objawia się człowiekowi. Pierwszy raz objawił się 

Bóg człowiekowi w Raju. Wtedy była możliwość oglądania Boga „bez zasłony”, 

                                                 
113 L. Stachowiak, Ewangelia według Świętego Jana, dz. cyt., s. 125. 
114 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 551. 
115 L. Stachowiak, Ewangelia według świętego Jana, dz. cyt., s. 318. 
116 NMI 19. 
117 KK 1. 



268 
 

czyli takiego jakim jest. Jednak po grzechu sytuacja się zmieniła. To nie tyle Bóg 

krył się przed człowiekiem, co człowiek uciekał od obecności Boga.  

 

c. Oglądanie Boga „twarzą w twarz” 

Oglądanie Boga „twarzą w twarz” jest obietnicą, którą Bóg zrealizuje w czasie, 

który uzna za stosowny. W oglądaniu Boga zrealizują się wszystkie obietnice 

Starego i Nowego Testamentu. Zapowiedź udziału w życiu Boga, w Jego chwale 

osiągnie eschatologiczne wypełnienie. 

Św. Jan w Pierwszym Liście kieruje do chrześcijańskiej gminy słowa pełne 

entuzjazmu, radości i nadziei:  

 
„Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym 

będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, 

jakim jest” (1 J 3,2).  

 

Dziecięctwo Boże nie jest ostatecznym wypełnieniem zbawienia, zmierza ono 

ku eschatologicznej chwale, ku pełnemu współuczestnictwo z Ojcem i Jezusem 

Chrystusem. Podobni do Boga będziemy dzięki doskonałej wizji Boga, jaka 

zapewnia bezpośrednia Jego bliskość w wieczności. Na niej opiera się również 

chwała eschatologiczna chrześcijan: 

 
„aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili  

w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał. I także chwałę, którą Mi dałeś, 

przekazałem im, aby stanowili jedno, tak jak My jedno stanowimy” (J 17, 21-22),  

w sensie chwały już posiadanej118.  

 

To, co było pragnieniem wielu pokoleń w Starym Testamencie - oglądanie 

Boga, jest już częściowo naszym udziałem. O tym mówi św. Paweł w Liście do 

Koryntian: 

 
„Teraz widzimy jakby w zwierciadle, niejasno; wtedy zaś [zobaczymy] twarzą w twarz: 

Teraz poznaję po części, wtedy zaś poznam tak, jak i zostałem poznany” (1 Kor 13,12). 

                                                 
118 Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, dz. cyt., s. 562. 



269 
 

 

Chodzenie w światłości jest już teraz przedsmakiem oglądania Boga:  

 
„Bóg jest światłością i nie ma w Nim żadnej ciemności. Jeżeli chodzimy w światłości, tak jak 

On jest w światłości, mamy łączność miedzy sobą, a krew Jezusa oczyszcza nas z wszelkiego 

grzechu” (1 J 1, 5.7). 

 

Św. Jan przypomina gminie chrześcijańskiej, że podstawą oglądania Boga 

jest czystość serca. Ci, którzy miłują nieprzyjaciół, ci, którzy nie przywiązują się do 

świata, lecz do Boga, będą mogli oglądać w wieczności. Oglądanie Boga może 

wydawać się czymś statycznym, lecz tak naprawdę będzie ono pełne dynamizmu.  

To nie tylko wpatrywanie się w Niego, ale trwanie z Nim komunii i nieustannie 

poznawanie.  

Jezus powiązał możliwość oglądania Boga (poznania Go) z czystością serca. 

W Kazaniu na górze powiedział: „Błogosławieni czystego serca, albowiem oni Boga 

oglądać będą” (Mt 5,8). Trudności poznawcze w odniesieniu do Boga mogą mieć 

źródło we wnętrzu człowieka, w przywiązaniu do grzechu, z którego nie chce on 

zrezygnować. Dlatego też święty Jan wielokrotnie w swoich listach nawołuje do 

zerwania z grzechem, do unikania grzechów: „Jeżeli mówimy, że jesteśmy bez 

grzechu, zwodzimy samych siebie i nie ma w nas prawdy” (1 J 1,8) „każdy, kto 

grzeszy, nie widział (Boga) ani Go nie poznał” (1 J 3,6). Boga może oglądać tylko 

Bóg i ten, kogo Bóg przebóstwi: „Boga nikt nigdy nie widział, Ten Jednorodzony 

Bóg, który jest w łonie Ojca, [o Nim] pouczył” (J 1,18). Dlatego Bóg stworzył nas na 

Swój obraz i podobieństwo (zob. Rdz 1,26). Niestety obraz ten został zniekształcony 

przez grzech pierwszych rodziców i cała ludzkość znalazła się w niemożności 

oglądania Boga:  

 
„Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Każdy, kto popełnia grzech, jest niewolnikiem 

grzechu. A niewolnik nie przebywa w domu na zawsze, lecz Syn przebywa na zawsze”  

(J 8, 34-35). 

 

Dom Ojca to niebo: „a gdy odejdę i przygotuję wam miejsce, przyjdę 

powtórnie i zabiorę was do siebie, abyście i wy byli tam, gdzie Ja jestem” (J 14,3). 

Niebo to przebywanie z Chrystusem, które nigdy się nie kończy, stan najwyższego  



270 
 

i ostatecznego szczęścia, dziedzictwo niezniszczalne, niepokalane, niewiędnące, 

źródło nasycenia wszystkich duchowych władz. Wybrani żyją „w Nim”,  

ale zachowują i - co więcej - odnajdują tam swoją prawdziwą tożsamość, swoje 

własne imię119. To posiadanie najwyższego Dobra, którym jest sam Bóg. Niebo to 

widzenie Boga „takim, jaki jest”, upodobnienie się do Niego w najwyższym stopniu 

(zob. 1 J 3,2). Tajemnica szczęśliwej komunii z Bogiem i tymi wszystkimi, którzy są 

w Chrystusie, przekracza wszelkie możliwości naszego zrozumienia i wyobrażenia. 

Pismo Święte mówi o niej w obrazach: życie, światło, pokój, uczta weselna, wino 

królestwa, dom Ojca, niebieskie Jeruzalem, raj: „to czego ani oko nie widziało, ani 

ucho nie słyszało, ani serce człowieka nie zdołało pojąć, jak wielkie rzeczy 

przygotował Bóg tym, którzy Go miłują” (1 Kor 2,9)120. 

Oglądać Boga twarzą w twarz oznacza oglądać Go bez pośrednictwa żadnego 

stworzenia. Jezus „otworzy” nam niebo przez swoją Śmierć i swoje 

Zmartwychwstanie. Życie błogosławionych polega na posiadaniu w pełni owoców 

odkupienia dokonanego przez Chrystusa, który włącza do swej niebieskiej chwały 

tych, którzy uwierzyli w Niego i pozostali wierni Jego woli. Niebo jest szczęśliwą 

wspólnotą tych wszystkich, którzy są doskonale zjednoczeni z Chrystusem121. 

Jan zachęca do wytrwałości gminę chrześcijańską słowami: „Dzieci trwajcie 

w Nim, abyśmy, gdy się ukaże, mieli pełną ufność i nie zostali przez Niego 

zawstydzeni, gdyż przyjdzie” (1 J 2,28). Po tej zachęcie do wytrwałości, św. Jan 

przypomina powołanie chrześcijan do bycia dziećmi samego Boga. To powołanie 

jest zobowiązujące: 

 
„Umiłowani, obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym 

będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, 

jakim jest. Każdy zaś, kto pokłada w Nim tę nadzieję, uświęca się podobnie jak On jest 

święty” (1 J 3, 2-3).  

 

Na swojej drodze chrześcijanie powinni naśladować Jezusa Chrystusa- 

Jednorodzonego Syna Boga: „Po tym poznaliśmy miłość, że On oddał za nas swoje 

życie. My także powinniśmy oddać życie za braci” (1 J 3,18).  

                                                 
119 KKK 1025. 
120 KKK 1027. 
121 KKK 1026. 



271 
 

Życie wieczne jest dla św. Jana tym, czemu podporządkowane jest całe życie 

chrześcijańskie. Pragnienie udziału w chwale Boga jest nadrzędnym celem, inne cele 

powinny być mu podporządkowane. 

W listach Jana dostrzegamy obrazy eschatologii zrealizowanej. Eschatologia 

w listach Janowych, to oglądanie Boga „twarzą w twarz”, to świadomość bycia 

podobnym do Boga: „będziemy do Niego podobni, gdyż ujrzymy Go takim, jakim 

jest” (1 J 3,2). To podobieństwo nie wyraża się w zewnętrznym wyglądzie,  

ale w wewnętrznym pięknie, w wewnętrznej czystości, „jak On jest czysty” (1 J 3,3). 

Eschatologię Janową możemy zamknąć w określeniu „życie wieczne” czyli 

życie, którego źródłem jest sam Bóg. Na przestrzeni historii zbawienia Bóg objawiał 

stopniowo samego siebie, swoją istotę, którą jest życie ( zob. Rdz 3,15). 

W pierwszym paragrafie zatrzymaliśmy się nad przemijalnym charakterem 

świata i analizując Listy św. Jana doszliśmy do wniosku, że skoro świat przemija, nie 

warto się do niego przywiązywać, ponieważ, jeżeli zwiążemy się ze światem, 

możemy również przeminąć, Bóg jednak pragnie, abyśmy żyli.  

W drugim paragrafie, śledząc historię zbawienia Starego i Nowego 

Testamentu, chcieliśmy ukazać, w jaki sposób Bóg zaprasza człowieka do udziału  

w życiu wiecznym.  

W ostatnim paragrafie zatrzymaliśmy się nad eschatologicznym obrazem 

Boga, który nie tyle się zmieniał, co się wypełniał, stawał się coraz jaśniejszy, 

adekwatny do obrazu samej istoty Boga, czyli Boga samego w sobie. 

Listy Jana rzeczywiście można nazwać „Księgą życia wiecznego”. Dla Jana 

temat życia w komunii z Bogiem, w wieczności, jest głównym celem życia 

chrześcijan, wszystko inne służy realizacji tego celu. W sposób szczególny jest on 

realizowany poprzez czynną miłość Boga i bliźniego.  

Według Jana życiem wiecznym jest Jezus Chrystus. Wspólnota z Jezusem 

sprawia, że chrześcijanie żyjąc w tym świecie, są już w pewnym sensie zanurzeni  

w Chrystusa, czyli w wieczność. Eschatologia jest pewnego rodzaju procesem, który 

realizując się w historii, jednocześnie ją przekracza. Chrześcijanie zatem w historii 

swojego życia doświadczają rzeczywistości, która ich przerasta, stając się 

jednocześnie zaproszeniem do pełnego otwarcia się na to, co Boskie, na tajemnicę 

wiecznego szczęścia. 



272 
 

Praktyka miłości bliźniego, do której wzywa św. Jan, to nie sposób zarabiania 

na życie wieczne, lecz nieustanne potwierdzanie życia, które jest w nas. Komunia  

z Jezusem nie zniewala, ale jest źródłem wewnętrznej wolności.  

Zatem miłowanie Boga i bliźnich jest owocem głębokiej więzi z Jezusem i jest 

potwierdzeniem zalążków życia wiecznego, które są w każdym wierzącym. 

Eschatologia Janowa, to proces doświadczania życia Boga w nas już tu na ziemi. 

Przedsmak szczęścia, którego doświadczamy na ziemi jest zaproszeniem do pełni 

szczęścia, do życia wiecznego. 

 



273 
 

Rozdział VI 
 
Eklezjalna interpretacja wątków eschatologicznych 
w czytaniach z Tradycji 
 

W ostatniej części niniejszej pracy zatrzymamy się nad czytaniami Tradycji 

w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. Spróbujemy spojrzeć na te teksty  

w kontekście eschatologii. Interpretacja Pisma Świętego dokonuje się w Kościele  

i dotyczy Kościoła, jego przeznaczenia, które ma wymiar eschatologiczny. 

Teksty zarówno Pisma świętego jak i Tradycji obecne w Godzinie czytań, 

zostały dobrane przez Kościół. Mówiąc o eklezjalnej interpretacji chcemy 

podkreślić, że interpretacja Pisma dokonuje się w łonie samego Kościoła, w jego 

wielości, ale także w jego jedności i w tradycji wiary1. W nurcie wielkiej tradycji 

należy podkreślić szczególny wkład egzegezy patrystycznej, który polega na tym, że 

owa egzegeza wydobyła z ksiąg Pisma Świętego główne orientacje myślowe, które 

zdecydowały o kształcie doktrynalnym Tradycji Kościoła. Egzegeza była i jest 

źródłem wskazań teologicznych, formujących i podtrzymujących duchowo 

społeczności wiernych2. Kościół dobierając teksty i interpretując je stara się być 

posłuszny Objawieniu, bowiem „w nim znajduje najgruntowniejsze umocnienie  

i stale się odmładza, badając w świetle wiary wszelką prawdę ukrytą w misterium 

Chrystusa”3. Pismo Święte wraz z Tradycją „wypływają z tego samego źródła 

Bożego i dążą do tego samego celu”4, inaczej mówiąc, mają one wspólny w Bogu 

początek i ten sam cel.  

Godzina czytań doskonale ukazuje związek tych dwóch źródeł Objawienia. 

Związek ten podkreśla budowa Godziny czytań, a w sposób szczególny jej centralny 

punkt, jaki stanowią czytania, pierwsze biblijne i drugie z Tradycji Kościoła. 

Ten rozdział składa się z dwóch zasadniczych części. W pierwszej części 

zatrzymamy się nad sposobem interpretacji obrazów Kościoła, którą dokonali 

autorzy czytań z Tradycji. Natomiast druga część zostanie poświęcona sakramentowi 

chrztu i Eucharystii. W tajemnicę sprawowania tych sakramentów wprowadzą nas 

również autorzy czytań Tradycji.  

                                                 
1 Interpretacja Pisma Świętego w Kościele, III, B. 2, Papieska Komisja Biblijna, Poznań 1994, s. 83. 
2 Tamże, III, B. 2, s. 82. 
3 KO 24. 
4 KO 9 



274 
 

Kiedy mówimy tu o czytaniach Tradycji, zawsze mamy na myśli teksty, które 

Kościół nam proponuje w Godzinie czytań okresu wielkanocnego5.  

Zasadnicza metoda, którą posługują się ojcowie Kościoła, polega na 

opisywaniu i interpretacji tekstów Pisma Świętego służących później za komentarz 

wyjaśniający znaczenie czynności liturgicznych, których podmiotem jest Kościół.  

To wyjaśnianie celebracji liturgicznych w oparciu o Pismo Święte jest sposobem 

uprawiania teologii w pierwszych wiekach chrześcijaństwa, którą określamy mianem 

mistagogii. Ten sposób uprawiania teologii rozwinął się szczególnie pod koniec 

czwartego wieku6, oczywiście nie oznacza to, że wcześniej nie uprawiano teologii  

w taki sposób.  

Teksty, nad którymi się zatrzymamy, pochodzą przede wszystkim z wieku IV 

i V, ale również obecne są fragmenty dzieł z wieku II, VII i VIII. 

Przejdziemy teraz sposobu interpretacji tajemnicy Kościoła, którą ojcowie 

Kościoła ukazują w obrazach ciała, duchowej budowli i owczarni. 

                                                 
5 Dokumenty Tradycji możemy znaleźć u ojców Kościoła (zwłaszcza ojców Apostolskich) i Pisarzy 
Kościoła, w liturgii, w dokumentach Kościoła (zwłaszcza papieskich i soborowych). W Godzinie 
czytań okresu wielkanocnego zwracamy szczególną uwagę na dzieła Ojców Kościoła i Pisarzy 
Kościoła, ponieważ dostarczają oni najwięcej materiału źródłowego. Zob., A. Eckmann Pismo Święte 
w życiu i nauczaniu Ojców Kościoła, w: AK 2(1979), s. 201-212. 
6 E. Mazza, La mistagogia. Le catechesi liturgiche della fine del quatro secolo e il loro metodo, Roma 
1996, s. 9. 



275 
 

 

1. Obrazy Kościoła 
 

Człowiek jest istotą cielesno-duchową. W życiu tworzy obrazy i nimi się 

posługuje, aby za pomocą tego, co widzialne, materialne ukazać sens tego,  

co niewidzialne, duchowe. Tak czynili również ojcowie Kościoła, pisarze Kościoła, 

autorzy czytań Tradycji. 

Obrazy Kościoła, które przedkłada nam Tradycja w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego, mają swoją podstawę w Piśmie Świętym (zob.1 Kor 6,15n.;  

1 Kor 12, 12-31; J 10; Ef 2, 19-22). Zasadniczym celem obrazów jest podkreślenie 

znaczenia wspólnoty Kościoła, jasne określenie celu, do którego ona dąży.  

Każdy z obrazów składa się jakby z dwóch etapów: etap ziemski i etap 

niebieski. Etap ziemski to: Kościół jako Ciało, które wzrasta, Kościół jako budowla, 

która wznosi się ku górze, Kościół jako owczarnia, która nieustannie kroczy do 

przodu. Etap niebieski natomiast ukazuje nam pełnię, która zrealizowała się  

w Chrystusie. To On jest celem życia Kościoła. Chrystus jest Głową Kościoła, to 

znaczy, że nim nieustannie kieruje i rządzi. Chrystus jest kamieniem węgielnym  

i fundamentem, to znaczy, że on jest podstawą istnienia Kościoła i jego 

uwieńczeniem, pełną. Chrystus jest pasterzem, to znaczy, że prowadzi Kościół, 

przewodzi mu w drodze.  

Chrystus zatem ogrania Kościół w całości. Obrazy Chrystusa jako głowy, 

fundamentu, kamienia węgielnego, pasterza mają za zadanie ukazanie ostatecznego 

celu Kościoła, którym jest Jezus Chrystus. On bowiem jest pełnią eschatologiczną, 

która dla Kościoła jest jeszcze przedmiotem nadziei.  

Dlatego też, kiedy mówimy o Chrystusie, możemy wskazywać na 

eschatologię zrealizowaną. Natomiast mówiąc o Kościele, który zanurzony jest 

jeszcze w historię i czas, podkreślamy eschatologię, która nieustannie aktualizuje się, 

a dokładniej, którą Bóg aktualizuje w swoim Kościele mocą Ducha Świętego.  

Celem obrazów Kościoła ukazanych w czytaniach Tradycji, jest odkrycie 

tajemnicy Kościoła i jego eschatologicznej pełni, do której dąży, a która zrealizowała 

się już w Jezusie Chrystusie. 

W tej części pracy będziemy się opierać się na wybranych tekstach Tradycji, 

które Kościół rozważa w okresie Paschalnym. Ojcowie Kościoła, pisarze kościelni 



276 
 

obficie czerpali z Pisma św., dlatego też nie sposób pominąć cytowanych 

fragmentów Pisma św. w tym wypadku szczególnie Listu do Efezjan, Listu do 

Kolosan, Pierwszego Listu do Koryntian. Kościół nieustannie czerpie z bogactwa  

i głębi Tradycji. Dowodem tego są liczne cytaty z ojców Kościoła w dokumentach 

soborowych, w Katechiźmie Kościoła Katolickiego7. 

 
a. Kościół Ciałem – Chrystus Głową Ciała 

 Czytania Tradycji w Godzinie czytań okresu wielkanocnego ukazują Kościół 

jako ciało, którego głową jest Chrystus. Ojcowie Kościoła, podejmując myśl z listów 

św. Pawła, określają wspólnotę wierzących w Chrystusie mianem prawdziwego 

Ciała Chrystusa. Chrystus jako Głowa Ciała kieruje Nim, decyduje i rządzi.  

To kierowanie, decydowanie i rządzenie dokonuje się w mocy Ducha Świętego, 

którego obecność w Kościele jest realizacją obietnicy Chrystusa: 
 

„A Ja będę prosił Ojca i da wam innego Wspomożyciela, aby pozostał w wami na zawsze, 

Ducha Prawdy, którego świat nie jest w stanie przyjąć, ponieważ ani Go nie widzi ani Go nie 

zna, wy Go znacie, b przebywa wśród was i będzie w was. Nie pozostawię was sierotami lecz 

powrócę do was. Jeszcze trochę a świat Mnie nie zobaczy. Wy jednak będziecie mnie 

widzieć, ponieważ ja żyję i wy będziecie żyć. W owym dniu poznacie, że Ja jestem w moim 

Ojcu, we Mnie, a Ja w was. Duch Święty, którego Ojciec pośle w moim imieniu, pouczy was 

o wszystkim oraz przypomni wszystko, co wam powiedziałem” (J 14, 16-20.25). 

 

W Chrystusie Głowie jest cel Kościoła i ostateczne spełnienie  

Chrystus jako Głowa jest punktem docelowym rozwoju Kościoła „Bądźmy 

natomiast szczerzy w miłości i wzrastajmy pod każdym względem ku Temu, który 

jest Głową - ku Chrystusowi” (Ef 4, 1, zob. Ef 1,18; Ap 22,13). Chrystus jest 

również punktem wyjścia: „Z Niego całe Ciało – złączone i powiązane dzięki mocy 

właściwej każdej części wzrasta, budując siebie w miłości” (Ef 4,16). 

Obraz Chrystusa Głowy nawiązuje do szeroko rozpowszechnionego poglądu, 

że głowa koordynuje i kieruje całym ciałem. Głowa reprezentuje cały organizm, całe 

ciało. Jest ono rzeczywistością widzialną, składającą się z ludzi, Głowa-Chrystus jest 

rzeczywistością niewidzialną, chociaż tu na ziemi ma zastępcę Piotra: „tobie dam 

klucze królestwa” (Mt 16, 19-20). Chrystus jako Głowa Ciała uświęca je i nim 

rządzi. 
                                                 
7 Zob., Indeks cytatów, Pisarze kościelni, w: KKK, s. 689-697. 



277 
 

Chrystus-Głowa jest źródłem życia, jedności i wzrostu. Św. Klemens I  

w Liście do Koryntian pisze:  

 
„Głowa nic nie znaczy bez nóg ani nogi bez głowy. Nawet najmniejsze członki w naszym 

ciele są konieczne i użyteczne dla całego ciała; co więcej, wszystkie członki są współzależne 

jedne od drugich i wszystkie razem tworzą jedną całość i zapewniają jej istnienie. A więc  

i my wszyscy trwajmy w Jezusie Chrystusie i niech każdy służy swojemu bratu w miarę daru 

łaski, jaki otrzymał”8.  

 

Chrystus mocą boską zstąpił z nieba i tam wstąpił, natomiast my  

w Chrystusie wstępujemy do nieba przez łaskę. Będąc członkami Ciała-Kościoła 

mamy udział w łasce, która jest darem Boga. Otrzymaliśmy ją dzięki Jezusowi 

Chrystusowi. Nasz udział w Ciele, którego Głową jest Jezus Chrystus, jest łaską. 

Trwać w Ciele, to trwać w Chrystusie, a trwać w Chrystusie to służyć swojemu bratu 

w miarę „daru łaski”, jaki otrzymał” (zob. Ef 3, 1.7; 1 Kor 1,7). 

Wszystkie członki Ciała są konieczne i użyteczne jedne dla drugich. Dzięki 

wzajemnej służbie upodabniają się coraz bardziej do Głowy. To upodobnienie 

dokonuje się mocą Ducha Świętego. Wszystkie członki ukierunkowane są na Głowę, 

to ona jest głównym impulsem działania, ona te działania kreuje. Ciało - Kościół 

wpatrzone w Głowę - Jezusa, dąży do pełni. Określenie „pełnia” wiąże się ściśle  

z ujęciami tajemnicy odniesieniu do Kościoła. Chrystus jest pełnią Boga  

(zob. Kol 1,19; 2,9). Oznacza to, że w Chrystusie Bóg objawił się i udzielił się nam 

w pełni. Bóg własnej pełni udziela w Chrystusie swojemu ludowi9, który jest Jego 

prawdziwym Ciałem. 

 
 „Chrystus umiłował swój Kościół i wydał za Niego samego siebie. On go uświęcił 

oczyściwszy kąpielą w wodzie i słowem, aby stanął prze Nim Kościół chwalebny, bez skazy 

i zmarszczki, czy czegoś podobnego, lecz święty i nieskalany” (Ef 5, 25-27). 

 

W Czytania z Tradycji w Godzinie czytań okresu wielkanocnego pojawiają 

się fragmenty mówiące o Ciele Chrystusa. Są one punktem wyjścia do mówienia  

                                                 
8 Św. Klemens I, papież, List do Koryntian, Wiele jest ścieżek, ale jedna Droga, rozdz. 36, 1-2. 37-38,  
s. 627, (Ponieważ wszystkie homilie, kazania, listy, komentarze Tradycji pochodzą z Liturgii godzin, t. 2, 
Pallotinum 1984, dlatego też, w cytowanych fragmentach, w dalszej części pracy, nie będziemy już 
podawać źródła.  Zob. 1 Kor 1, 4-5.7 
9 L. Bouyer, Kościół Boży, Warszawa 1977, s. 166. 



278 
 

o Chrystusie jako Głowie. Chrystus jako Głowa Ciała - Kościoła kieruje Nim, 

decyduje i rządzi. On jest również ostatecznym celem Kościoła, ale stoi także u jego 

podstaw: „Ja jestem Alfa i Omega, Pierwszy i Ostatni, Początek i Koniec”  

(Ap 22,13). Św. Augustyn w Kazaniu o Wniebowstąpieniu Pańskim podkreśla 

transcendentny wymiar Głowy Ciała: 

 
„Nasz Pan nie opuścił niebios, gdy stamtąd przyszedł do nas; nie opuścił też i nas, kiedy 

znowu wstąpił do niebios. O tym, że tam przebywał, gdy był z nami tu na ziemi, On sam 

stwierdza tymi słowami: Nikt nie wstąpił do nieba oprócz Tego, który z nieba zstąpił - Syna 

Człowieczego, który jest w niebie”.  

 

W chwalebnym wstąpieniu do nieba Chrystusa, Kościół w nadziei oczekuje 

udziału w tej chwale. 

 
„To zaś zostało powiedziane dla zaznaczenia jedności: On jest naszą Głową, a my Jego 

Ciałem. Tak więc nikt nie wstąpił do nieba, jak tylko On, bo i my Nim jesteśmy dzięki temu, 

że stał się Synem Człowieczym dla nas, a my synami Bożymi przez Niego”10.  

 

Nie można oddzielać Głowy od Ciała. Skoro Chrystus - Głowa wstąpił do 

nieba, to również Ciało będzie miało udział w chwale nieba. To, co dokonało się  

w Głowie, w Ciele nieustannie się realizuje. Kościół - Ciało upodabnia się coraz 

bardziej do Głowy. Każdy członek Ciała został napełniony Duchem Świętym.  

Św. Augustyn w Kazaniu o Wniebowstąpieniu Pańskim powołuje się na słowa  

św. Pawła. „Podobnie jak jedno jest ciało, choć składa się z wielu członków,  

a wszystkie członki ciała, mimo iż są liczne, stanowią jedno ciało; tak też jest  

i z Chrystusem” (1 Kor 12,12). I wyciąga z tych słów następujący wniosek: nie jest 

powiedziane: „Tak też jest z Chrystusem”, lecz: „Tak też jest i z Chrystusem”. 

Chrystus więc ma wiele członków, ale jedno Ciało (zob. 1 Kor 12, 12-30).  

 
„Chrystus zstąpił z nieba przez miłosierdzie i wstąpił tylko On sam, a my w Nim przez łaskę. 

I tak tylko Chrystus zstąpił i tylko Chrystus wstąpił. Przez to nie utożsamiamy bynajmniej 

                                                 
10 Św. Augustyn, biskup, Kazanie o Wniebowstąpieniu Pańskim, Maj 98, 1-2, Nikt nie wstąpił do 
nieba, tylko Ten, który przyszedł z nieba, s. 720.  



279 
 

Chrystusa, jako Głowy, z Jego Ciałem, lecz stwierdzamy nierozdzielną jedność Ciała z Jego 

Głową”11.  

 

Augustyn wykazuje z jednej strony jedność pomiędzy Głową a Ciałem,  

z drugiej natomiast podkreśla jej nadrzędność w stosunku do Ciała. Chrystus przez 

miłosierdzie zstąpił z nieba. Miłosierdzie i łaska skierowane są ku ludziom. Dzięki 

łasce i miłosierdziu Boga mamy udział w Ciele Chrystusa. Miłosierdzie i łaska są 

przedmiotem nadziei Kościoła. 

  W cytowanym już wcześniej Liście Klemensa I do Koryntian zwraca również 

uwagę na niebiańskie powołanie Kościoła.  
 

„Przez Niego oglądamy wysokości niebios, przez Niego dostrzegamy nieskalane i dostojne 

oblicze Boga; przez Niego otworzyło się spojrzenie naszego serca; przez Niego nasz umysł, 

pogrążony w mrokach niewiedzy rozkwita w jasności. Przez Niego dał nam Pan zakosztować 

nieśmiertelnej mądrości, On zaś jest odblaskiem Jego chwały, o tyle wyższy od aniołów,  

o ile odziedziczył wyższe od nich imię”12.  

 

Dzięki Chrystusowi i w Nim możemy oglądać oblicze Boga. W Chrystusie 

Głowie jaśnieje odblask chwały Boga, ta chwała już częściowo jest udziałem 

Kościoła. W Chrystusie - Głowie Bóg zechciał zrealizować plan zbawienia. Całe 

Ciało uczestniczy w tym planie.  

W głowie powstaje myśl, plan i porusza serce, otwiera je. To, co dokonało się  

w Chrystusie, teraz dokonuje się w Kościele mocą Ducha Świętego. W Mistycznym 

Ciele doświadczamy przedsmaku chwały, w której ma już pełny udział Głowa Ciała 

- Jezus Chrystus. Chrystus jest dla nas udzielającą się i uosobioną łaską Boga.  

Również Święty Augustyn podkreśla transcendentny wymiar Kościoła, którego 

podstawą jest Jezus Chrystus. W Nim bowiem narodził się Kościół i w Nim 

odnajduje swoje ostateczne powołanie. 

 
„O bracia i synowie, dzieci Kościoła, święte potomstwo z wysoka; o wy, odrodzeni  

w Chrystusie i narodzeni z nieba, posłuchajcie mnie, a raczej Tego, który mówi przeze mnie: 

Śpiewajcie Panu pieśń nową (...) jesteście Jego pieśnią pochwalną, gdy wasze życie jest 

dobre”13. 

                                                 
11Tamże. 
  
12 Św. Klemens I, papież, Wiele jest ścieżek, ale jedna Droga, dz. cyt., s. 627. 
13 Św. Augustyn, biskup, Kazanie 34, 1-3. 5-6, Śpiewajmy Panu pieśń miłości, s. 562- 563. 



280 
 

 

Cały świat otrzymuje w Chrystusie Chwalebnym swoją Głowę (Kol 1, 15-20). 

Kościół, jako Ciało Chrystusa, jest miejscem, od którego zaczyna się oddziaływanie 

uwielbionego Chrystusa na cały wszechświat14. Błogosławiony Izaak, opat klasztoru 

Stella w 42 kazaniu podkreśla jedność członków Ciała, a także jedność Ciała  

z Głową. Wskazuje on na Głowę - Chrystusa jako podstawę istnienia Ciała-Kościoła 

- Całego Chrystusa: 

 
„Głowa i ciało tworzą razem całość, jednego całego człowieka. Podobnie i Syn Dziewicy 

stanowi wraz ze swoimi wybranymi jednego człowieka, jednego Syna Człowieczego. Cały i bez 

braku Chrystus, Głowa i ciało, jak mówi Pismo święte. Wszystkie członki razem wzięte tworzą 

jedno ciało, które ze swoją Głową stanowią jedynego Syna Człowieczego; a On zjednoczony  

z Synem Bożym jest jedynym Bogiem. Tak więc całe ciało jest ze swoją Głową Synem 

Człowieczym, Synem Bożym i Bogiem. Dlatego też mówi Chrystus: Ojcze, chcę, aby jak Ty 

 i ja jesteśmy jedno, tak i oni stanowili jedno z nami. Te sławne słowa Pisma świętego głoszą, 

że nie ma ciała bez głowy ani głowy bez ciała, ani bez Boga głowy i ciała, czyli - całego 

Chrystusa”15. 

 

Głowa Ciała Jezus Chrystus jednoczy wszystkie członki. Jedność Ciała - Kościoła 

jest odpowiedzią Ojca na modlitwę Chrystusa za Kościół, przed wypełnieniem ofiary 

krzyżowej (zob. J 17, 20-26).  

 

Chrystus w Duchu Świętym kieruje Kościołem  

Chrystus jako Głowa kieruje Kościołem napełniając Go swoim Duchem.  

Św. Cyryl Jerozolimski podkreśla w jednej ze swoich katechez, że „Duch Święty 

działa w różny sposób z woli Boga i w imię Chrystusa”. Chrystus po 

Wniebowstąpieniu nie opuścił Kościoła, nadal jest w Nim obecny w mocy Ducha 

św. Cyryl Jerozolimski w katechezie O Duchu Świętym ukazuje, kim jest dla 

wierzących, dla Kościoła Duch Święty: 

 
„Podobnie Duch Święty: jeden i taki sam, niepodzielny rozdziela łaski każdemu tak, jak 

chce. Schnące drzewo, gdy otrzyma wodę wypuszcza pędy. Tak samo grzesznik przyniesie 

owoce sprawiedliwości, gdy przez pokutę stanie się godnym daru Ducha Świętego. Jeden  
                                                 
14 A. Jankowski, Listy więzienne św. Pawła, Wstęp - przekład z oryginału - komentarz, Poznań 1962, 
s. 374.  
15 Bł. Izaak, opat klasztoru Stella, Kazanie 42, Pierworodny spośród wielu braci, s. 670. Zob.,  
św. Augustyn, biskup, Kazanie 8 na Oktawę Wielkanocy, 1. 4, Nowe stworzenie w Chrystusie, s. 502.  



281 
 

i ten sam Duch Święty działa w różny sposób z woli Boga i w imię Chrystusa. Przybywa on 

jak braterski opiekun naszego wnętrza, by zbawiać, uzdrawiać, pouczać, upominać, 

wzmacniać i pocieszać, oświecać umysł, najpierw tego kto Go przyjmuje, a poprzez niego 

oświecać także innych”16. 

 

Duch Święty przenika do wnętrza Ciała, przemieniając je i upodabniając do 

Głowy Ciała - Chrystusa, przemieniając poszczególne członki, przemienia całe 

Ciało-Kościół. Cyryl w swojej katechezie wskazuje na działanie Ducha: On zbawia, 

uzdrawia, poucza, upomina, wzmacnia i pociesza, oświeca.  

W działaniu Ducha Świętego widzimy cechy charakterystyczne ziemskiej 

działalności Jezusa. W czasie ziemskiego życia Jezus uzdrawiał, wskrzeszał  

(zob. Łk 8, 40-56, Łk 7, 1-10, Łk 7, 11-17 ), pouczał i nauczał (zob. Mt 5-7), 

upominał (zob. Mt 7, 1-6; Mt 15, 1-9; Mk 12, 41-44), wzmacniał (zob. Mk 6, 30-44; 

Mk 9, 2-13), pocieszał (zob. Mk 13, 3-13; Łk 24, 13-34; J 16 ) i mówił o sobie że jest 

światłością - oświecał (zob. Mt 20, 29-34). Początek działalności, jak czytamy  

w Ewangelii według św. Łukasza, Jezus rozpoczyna od słów proroka Izajasza:  

 
„Duch Pana nade mną, dlatego mnie namaścił, abym ubogim głosił dobrą nowinę. Posłał 

mnie abym głosił więźniom wyzwolenie, a niemym przejrzenie, abym zniewolonych czynił 

wolnymi, abym głosił rok łaski od Pana” (Łk 4, 18-19; Iz 61,1n.). 

 

Tak jak na Jezusie spoczywał Duch Święty, tak od dnia Pięćdziesiątnicy  

„na Kościele” (zob. Dz 2, 1-13), który jest Ciałem Chrystusa spoczywa Duch Święty. 

On prowadzi Kościół ku Pełni. Św. Bazyli w dziele O Duchu Świętym podkreśla,  

że to On kieruje serca ku górze, to On oświeca: 

 

„Duch Święty jest obecny w każdym, kto jest zdolny Go przyjąć, tak jak gdyby tylko o niego 

samego chodziło, a pozostając niezmienny, każdemu daje łaskę jemu potrzebną. Wszystkim 

też, którym się udziela, daje się w pełni, na ile tylko pozwala im ich ograniczona natura.  

On pozostaje nieograniczony, On kieruje serca ku górze, prowadzi słabych jak za rękę,  

a postępujących naprzód doskonali. On oświeca tych, którzy są czyści od wszelkiej skazy,  

a przebywając z nimi, czyni ich ludźmi duchowymi”17.  

 

                                                 
16 Św. Cyryl Jerozolimski, biskup, Katecheza 16, O Duchu świętym, 1,11-12.16, Woda żywa Ducha 
Świętego, s. 760-761. 
17 Św. Bazyli Wielki, biskup, O Duchu Świętym, rozdz. 9, 22-23, Działanie Ducha Świętego,  
s. 766-767. 



282 
 

To Duch Święty kieruje serca ku górze, ku Chrystusowi - Głowie. Głowa jest 

nosicielem świadomości, czyli własnego „ja”, reprezentuje całego człowieka.  

W przypadku Chrystusa i Kościoła - Chrystus jest nosicielem boskiej świadomości, 

jest obrazem doskonałej jedności i miłości i udziału w pełni chwały. Ta świadomość 

przenika poszczególne członki Ciała i całe Ciało.  

Duch Święty nadaje Ciału wewnętrzną dynamikę, która przejawia się  

w służbie miłości - caritas. Duch Święty jest dla Kościoła przewodnikiem. I dalej  

w tym samym dziele św. Bazyli pisze: 

 
„Czyż nazwy Ducha Świętego nie napełniają duszy uniesieniem i nie kierują myśli ku górze, 

ku Niemu, który przewyższa wszystko? Bo jest nazwany Duchem Boga, Duchem prawdy, 

który pochodzi od Ojca, Duchem prawości i Duchem mocy. Duch Święty, to Jego własne  

i szczególne imię. Ku Niemu zwracają się wszyscy, którzy pragną uświęcenia; Jego pożądają 

wszyscy, którzy żyją cnotliwie; On swoim tchnieniem ożywia ich i wzmacnia, aby doszli do 

celu odpowiadającego ich naturze. Jest On źródłem uświęcenia i światłem dla umysłu; każdej 

istocie rozumnej udziela niejako ze swej jasności, aby mogła dojść do prawdy”18.  

 

To Chrystus mocą Ducha Świętego kieruje pragnienia ku górze, aby całe 

Ciało upodobniło się do Głowy, do Chrystusa. Duch Święty swoim tchnieniem 

ożywia i wzmacnia poszczególne członki i całe Ciało. Bazyli podkreśla bardzo 

ważną rzecz, a mianowicie, że cel do którego dążą poszczególne członki Kościoła 

odpowiada ich naturze, a zatem jest najlepszy. Kiedy Kościół osiągnie ten cel,  

w pełni się zrealizuje.  

Uzupełnieniem myśli Bazylego może stanowić fragment kazania bł. Izaaka, 

w którym ukazuje obecność niebiańskiego pierwiastka w członkach Ciała Chrystusa, 

inaczej mówiąc zaproszenie do udziału w życiu samego Boga. 

 
„Przeto wierne i rozumne członki Chrystusa mogą się nazywać prawdziwie tym, czym jest 

On sam, czyli Synem Bożym i Bogiem. Lecz Jezus Chrystus jest tym z natury, a jego członki 

przez współudział; On w pełni, członki przez uczestnictwo; On Synem Bożym przez 

zrodzenie, jego członki zaś są synami przybranymi. Mówi bowiem Pismo: Otrzymaliście 

Ducha przybrania za synów, w którym możemy wołać: Abba Ojcze!”19. 

 

                                                 
18Św. Bazyli Wielki, biskup, Działanie Ducha Świętego, dz. cyt., s. 766.  
19 Bł. Izaak, opat klasztoru Stella, Kazanie 42, Pierworodny spośród wielu braci, dz. cyt., s. 671.  



283 
 

Chrystus mocą Ducha Świętego kieruje Kościołem, obdarowuje Go  

i prowadzi do pełni jedności ze sobą, do ostatecznego wypełnienia zbawczego planu, 

jaki Bóg postanowił zrealizować w Chrystusie:  

 

„Tak sobie upodobał i w Nim postanowił , że dla dokonania pełni czasów wszystko podda 
Chrystusowi jako Głowie” (Ef 1, 9-10). „Spodobało się bowiem Bogu by w Nim 
zamieszkała cała pełnia. On jest Głową Ciała - Kościoła” (Kol 1, 19.18). 

 
 

Aby zjednoczyć wszystko w Chrystusie jako Głowie 

Czytania Tradycji, które podaje nam Kościół do rozważania w Godzinie 

czytań okresu wielkanocnego, ukazują dynamiczny obraz Kościoła, którego celem 

ostatecznym jest Jezus Chrystus. Pełnia eschatologiczna aktualizuje się w Ciele 

Chrystusa mocą Ducha Świętego. Jako Głowa Ciała, które nieustannie się oczyszcza 

i upodabnia do Oblubieńca, Chrystus nim kieruje, rządzi i decyduje. Chrystus 

ustanowił w Kościele różne formy posługiwania, które są wyobrażeniem znamion 

Chrystusa i Jego funkcji jako Głowy Kościoła20. 

Chrystus jest Głową Kościoła, oznacza to, że wobec Kościoła posiada całkowite 

pierwszeństwo czasowe. Chrystus jest więc Głową Ciała przede wszystkim w tym 

sensie, że w Nim zrealizowała się cała eschatologia. To, co jest już działem 

Chrystusa, dla Kościoła jest jeszcze przedmiotem nadziei. Zatem los Jezusa jest 

losem Kościoła, Jego Ciała. To w czym miał udział Chrystus, również stanie się 

udziałem Kościoła, zarówno cierpienie jak i w chwała. Kościół już dziś, z jednej 

strony doświadcza prześladowań, cierpienia, natomiast z drugiej - przedsmaku 

chwały.  

Kościół, jeśli można tak powiedzieć, jest tak jakby na Górze Tabor, doświadcza 

przedsmaku chwały i dzięki temu Pan Go umacnia w drodze. Droga jest pełna 

cierpienia i przeciwności. Jezus, kiedy przemienił się wobec Piotra Jakub i Jana 

chciał, aby ci, którzy w Niego wierzą, wiedzieli, kim On jest naprawdę. Dlatego 

odsłonił w pełni swoją tożsamość przed uczniami (zob. Łk 9, 28-36). 

Kościół - Ciało wpatruje się nieustannie w swoją Głowę, tak jak Apostołowie 

wpatrywali się w Jezusa na Górze Tabor, w dniu Zmartwychwstania, a potem na 

Górze Oliwnej w dniu Wniebowstąpienia. Jezus przed Wstąpieniem do Nieba 

                                                 
20 L. Bouyer, Kościół Boży, Warszawa 1977, s. 167. 



284 
 

zapewnił swoich uczniów: „A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż do końca 

świata” (Mt 28,20). Słowa „Ja jestem” przypominają nam również zapewnienie Boga 

ze Starego Testamentu, Jego zapewnienie o szczególnej obecności przy swoim ludzie 

(zob. Rdz 26,24; 28,15; Pwt 20, 1-4; Iz 41, 8-29; 43,5; Jr 8, 1.19). Obietnica 

obecności została dotrzymana. Jezus nie tylko jest obecny w Kościele, ale w Nim 

sprawuje władzę: 

 
„On sam w swoim ciele to znaczy Kościele, rozdziela dary posługiwania, przez które Jego 

mocą świadczymy sobie wzajemne posługi ku zbawieniu , abyśmy czyniąc prawdę  

w miłości, wzrastali we wszystko w Tym, który jest Głową naszą” (zob. Ef 4, 11-16)21. 

 

Chrystus jest Omegą działalności Kościoła rozciągającej się na kosmos, nie 

przestając być jej Alfą (zob. Ap 22,13). Chrystus jako Głowa stanowi dla Ciała 

 -Kościoła naczelny czynnik wewnętrznej organizacji, a następnie nieustannie 

trwającego teraz wzrostu, czyli rozbudowy przez miłość22.  

 
„Do Niego upodabniać się winny wszystkie członki, aż ukształtuje się w nich Chrystus 

Dlatego też jesteśmy dopuszczeni do tajemnic jego życia, z Nim współukształtowani, wespół 

z nim umarli i wespół z martwych wskrzeszeni, aż wespół z Nim panować będziemy.  

Na ziemi jeszcze tułacze idący w Jego ślady wśród ucisków i prześladowań , złączeni 

jesteśmy z Jego cierpieniami jako ciało z Głową, współcierpiąc z Nim byli uwielbieni”23. 

 

Bóg ustanowił Chrystusa Głową dla Kościoła. Chrystus jako Głowa stanowi 

gwarancję istnienia Kościoła i zasadę jego rozwoju. Pełnię władzy Chrystus otrzymał 

od Boga: „Wszystko poddał pod Jego nogi, a Jego samego ustanowił ponad 

wszystkim głową Kościoła” (Ef 1,22; zob. Ef 5,24)24. Kościół powinien być 

całkowicie skierowany ku Chrystusowi 25. 

Chrystus jako nasza Głowa wyprzedził nas do Niebieskiej ojczyzny, aby 

umocnić naszą nadzieję, że jako członki Mistycznego Ciała również tam 

wejdziemy26. Jego chwała została zakryta pod postacią zwykłego człowieczeństwa27. 

                                                 
21 KK 7. Zob. Ef 5, 25-28; Ef 5, 23-24; Ef 1, 22-23; Ef 3,19. 
22 A. Jankowski, Listy więzienne św. Pawła, dz. cyt., s. 452. 
23 KK 7. Zob. Ga 4,19; Flp 3,21; Tm 2,11; Ef 2,6; Kol 2,12; Rz 8,17. 
24 H. Langkammer, Nowy Testament o Kościele, Wrocław 1995, s. 112. 
25 Tamże, s. 112. 
26 Prefacja o Wniebowstąpieniu, w: MRP, s. 42*. 
27 KKK 659. 



285 
 

Dziś ta chwała pozostaje zakryta w Kościele, który jest Ciałem Chrystusa.  

On objawił swoją chwałę wobec wybranych świadków, a Jego ciało podobne do 

naszego zajaśniało niezwykłym blaskiem. W ten sposób umocnił serca uczniów, aby 

nie ulegli zgorszeniu krzyża, natomiast całemu Kościołowi dał nadzieję, że osiągnie 

chwałę, którą sam zajaśniał jako jego Głowa28. 

Tajemnica Chrystusa odkrywa się w Kościele, w nim się ona ujawnia. 

Uczestnicząc w życiu Kościoła ożywianego Duchem Świętym. Stajemy się 

uczestnikami tajemnicy obecności Chrystusa. Na tej drodze tworzy się jedność - tak 

charakterystyczna dla doświadczenia wczesnego Kościoła. Ciało Chrystusa jako 

Kościół jest określeniem symbolicznym wyrażającym ową jedność nie tylko  

w wyznawaniu, ale i doświadczaniu tajemnicy odkupionego człowieczeństwa.  

Ta obecność ma miejsce w działaniu Ducha Chrystusowego. 

Chrystus jest Głową Kościoła, który jest Jego Ciałem. Wyniesiony do nieba  

i uwielbiony, po wypełnieniu w ten sposób swojego posłania, pozostaje On na ziemi 

w swoim Kościele. Odkupienie jest źródłem władzy, którą Chrystus w mocy Ducha 

Świętego posiada nad Kościołem (zob. Ef 4, 11-13)29. Tylko Chrystus, Ten, który 

wyszedł od Ojca, może wrócić do Ojca (zob. J 16,28). Nikt nie wstąpił do nieba 

oprócz tego, który z nieba zstąpił - Syna Człowieczego (zob. J 3,13; Ef 4, 8-10).  

Człowieczeństwo pozostawione swoim własnym siłom, nie ma dostępu do 

domu Ojca (zob. J 14,2), do życia i do szczęścia Bożego. Jedynie Chrystus mógł 

otworzyć człowiekowi taki dostęp: „jako nasza Głowa wyprzedził nas do niebieskiej 

ojczyzny, aby umocnić naszą nadzieję, że jako członki mistycznego ciała również 

tam wejdziemy”30. To wszystko, co dokonało się w Chrystusie, staje się udziałem 

Kościoła. Na razie ten udział jest niepełny, bo dokonuje się jeszcze pod osłoną 

znaków sakramentalnych, które pozwalają doświadczać przedsmaku chwały 

Kościoła niebiańskiego. Realizacja eschatologii w Ciele dokonuje się między innymi 

poprzez, upodabnianie się Ciała do Głowy - Jezusa. 
 

„Ciało Chrystusa, widzialne zrzeszenie i wspólnota duchowa, Kościół ziemski i Kościół 

bogaty w dary niebieskie tworzą jedna rzeczywistość złożoną, która zrasta się z pierwiastka 

                                                 
28 Prefacja o Przemienieniu Pańskim, w: MRP, s. 62*. 
29 KKK 669. 
30 Prefacja o Wniebowstąpieniu, w: MRP, s. 42*. Zob. Ef 1, 9-10; Ef 1, 22-23; Kol 1, 18-19. 



286 
 

boskiego i ludzkiego. Dlatego też na zasadzie boskiej analogi upodabnia się ona do tajemnicy 

Słowa Wcielonego”31 .  

 

Kościół jest sakramentem Chrystusa, w którym i poprzez, który sam Chrystus, 

w osobie tych, których posłał, objawia się i udziela wiernym. Formy posługiwania  

w Kościele są rodzajem służby na wzór Jezusa Chrystusa Głowy:  

 
„Przypatrzmy się tym, którzy służą pod rozkazami naszych wodzów, jak porządnie, posłusznie 

 i z oddaniem spełniają to, co im polecono. Nie wszyscy są prefektami czy trybunami, setnikami 

czy też pięćdziesiętnikami, ale każdy z nich spełnia na swym stanowisku rozkazy cesarza  

i wodza. Tak więc przełożeni potrzebują podwładnych, a podwładni przełożonych: wszyscy oni 

uzupełniają się wzajemnie i stąd wynika pożytek. Innym przykładem niech będzie nasze ciało. 

Głowa nic nie znaczy bez nóg ani nogi bez głowy. Nawet najmniejsze członki w naszym ciele 

są konieczne i użyteczne dla całego ciała; co więcej, wszystkie członki są współzależne jedne 

od drugich i wszystkie razem tworzą jedną całość i zapewniają jej istnienie. A więc i my 

wszyscy trwajmy w Jezusie Chrystusie i niech każdy służy swojemu bratu w miarę daru łaski, 

jaki otrzymał”32. 

 

Tak pisze Papież Klemens I w Liście do Koryntian, a w Komentarzu Cyryla 

Jerozolimskiego do Ewangelii według św. Jana czytamy: 

 

„Jesteśmy więc odrodzeni z Niego i w Nim w Duchu Świętym, aby przynosić owoce życia, 

nie dawnego i zastarzałego, ale odnowionego przez wiarę i miłość ku Niemu.  

A zachowujemy życie wtedy, gdy trwamy wszczepieni w Pana, gdy ze wszystkich sił 

zachowujemy Jego przykazania, i staramy się zachować szlachetność nam daną, słowem, gdy 

czynimy wszystko, aby w niczym nie zasmucić zamieszkującego w nas Ducha Świętego, 

przez którego - jak wiemy - Bóg w nas mieszka”33. 

 

 „Jeden Duch zamieszkuje w każdym z nas, a więc jeden Bóg i Ojciec wszystkich będzie w 

nas przez Syna, stwarzając jedność pomiędzy tymi, którzy uczestniczą w Duchu Świętym, 

oraz ich jedność ze sobą”34. 

 

                                                 
31 KK 8. 
32 Klemens I, papież, Wiele jest ścieżek, ale jedna Droga, dz. cyt., s. 626. 
33 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Komentarz do Ewangelii św. Jana, księga 10, 2, Ja jestem 
krzewem winnym, wy - latoroślami, s. 653. 
34 Tamże, s. 695-696. 



287 
 

Duch Święty jest w Ciele Chrystusa źródłem jedności członków między sobą oraz 

Ciała i Głowy. Chrystus nieustannie towarzyszy Kościołowi w mocy Ducha 

Świętego. Święty Hilary mówi, że Duch Święty jest darem Ojca w Chrystusie. 

 
„Dar więc, który jest w Chrystusie, jest jeden i całkowicie jest dostępny wszystkim. 

otrzymać, i pozostaje w nas w tej mierze, w jakiej się pragnie nań zasłużyć. Jest On z nami aż 

do końca wieków, na Nim opiera się nasza nadzieja. Jego działanie jest zadatkiem tego, 

czego oczekujemy, jest On światłem dla umysłu i przepiękną ozdobą duszy”35. 

 

Jesteśmy poddani działaniu Ducha z woli Jezusa Chrystusa Głowy. Duch Święty 

ogarnia całe Ciało Chrystusa, nieustannie na nim spoczywa i umacnia je w walce  

z szatanem. 

 
„Pan powierzył Duchowi Świętemu swoją własność, to jest człowieka, który wpadł w ręce 

zbójców. Nad nim sam się wzruszył, opatrzył jego rany i za niego dał dwa królewskie 

denary. A my, którzy otrzymaliśmy przez Ducha Świętego obraz i napis Ojca i Syna mamy 

pomnożyć denar nam dany i pomnożony zwrócić naszemu Panu”36. 

 

„Dwa okresy zostały nam ukazane w Chrystusie, naszej Głowie. Męka Pana, to życie obecne 

razem z nieuniknionym w nim wysiłkiem, cierpieniem, a na koniec i umieraniem.  

Ale zmartwychwstanie i wstąpienie przez Pana do chwały jest zapowiedzią życia, które 

będzie nam dane”37.  
 

Porównanie Kościoła do ciała wyjaśnia wewnętrzną wieź między Kościołem  

i Chrystusem. Kościół nie jest tylko jakimś zgromadzeniem wokół Chrystusa, lecz 

jest zjednoczony w Nim, w Jego Ciele38.  

Kościół jest Ciałem Chrystusa. W Nim Kościół odnajduje swoje ostateczne 

powołanie, które polega na upodobnieniu się do Niego. Upodabnianie Ciała do 

Głowy dokonuje się mocą Ducha Świętego. Jedność natury boskiej i ludzkiej  

w osobie Jezusa Chrystusa stanowi zapowiedź jedności Kościoła-Ciała  

z Chrystusem - Głową. 

W obrazie Kościoła jako Ciała podkreślone zostaje znaczenia Głowy Chrystusa, 

który tym ciałem kieruje, uświęca je i coraz bardziej upodabnia do siebie. Proces 

                                                 
35 Św. Hilary, biskup, O Trójcy Świętej, księga 2, 1, 33. 35, Dar Ojca w Chrystusie, s. 783-784. 
36 Św. Ireneusz, biskup, Przeciw herezjom, księga 3, 17, 1-3, Zesłanie Ducha Świętego, s. 803. 
37 Św. Augustyn, biskup, Komentarz do Psalmów, Ps 148, 1-2, Paschalne Alleluja, s. 677 
38 KKK 789. 



288 
 

upodabniania do Chrystusa to nic innego, jak wypełnianie obietnic 

eschatologicznych, które w Nim osiągnęły już swoją pełnię.  

W tekstach tradycji Godziny czytań okresu wielkanocnego najczęściej pojawia 

się obraz Kościoła jako Ciała, którego Głową jest Jezus Chrystus. On jako Głowa 

stanowi cel i ostatecznie spełnienie Kościoła.  

Ciało Chrystusa w spełnianiu się, upodabnianiu do Głowy, wspierane jest mocą 

Ducha Świętego. 

 

b. Kościół duchową budowlą - Chrystus fundamentem i kamieniem 

węgielnym 

Kolejnym obrazem pojawiającym się w czytaniach Tradycji Godziny czytań 

okresu wielkanocnego jest obraz duchowej budowli.  

W czytaniach Tradycji w kontekście mówienia o Kościele jako budowli, 

autorzy czytań podkreślają znacznie Chrystusa mówiąc, że jest kamieniem 

węgielnym i fundamentem.  

Wydaje się, że wyrażenie „kamień węgielny” miało w starożytności dwa 

znaczenia: 

1. Kamień narożny pod węgłem czyli narożnikiem. Wtedy musiał być 

położony jako pierwszy i dlatego związane były z tym czynności symboliczne: 

wypisywano na nim imię króla (albo bóstwa świątyni). Ten kamień był wielki, gdyż 

gwarantował stabilność zbiegających się ścian. 

2. Kamień narożny nad węgłem. Wtedy był kładziony jako ostatni i wieńczył 

budowlę. Ten kamień również gwarantował stabilność ścian, aby się „nie rozeszły”  

i był ozdobny. 

Chrystus jako fundament stanowi podstawę budowli, jej stateczność, 

stabilność, łatwiej jest wznosić mury. Mocny fundament chroni całą budowlę przed 

zniszczeniem. Chrystus będąc mocnym fundamentem Kościoła – duchowej budowli 

przeznacza ją do trwania na wieki. Każdy z nas jest żywym kamieniem, który 

wbudowany jest w fundament, czyli w Chrystusa. 

Św. Piotra w Pierwszym Liście podkreśla, że tak jak Chrystus został wybrany 

przez Boga jako kamień drogocenny, tak również i my służymy do budowy tego 

domu. Dzięki „wbudowaniu” stajemy się „świętym kapłaństwem”. 

 



289 
 

„Zbliżcie się do Niego bo jest żywym kamieniem, który ludzie odrzucili, ale dla Boga 

wybranym i drogocennym! Również i wy, jako żywe kamienie, służycie do budowy 

duchowego domu, aby stawać się świętym kapłaństwem i składać duchowe ofiary miłe Bogu 

dzięki Jezusowi Chrystusowi” (1 P 2, 4-5).  

 

Duchowa budowla wzrasta w sposób szczególny wtedy, gdy Kościół 

sprawuje Eucharystię, kiedy karmi się Ciałem i Krwią Chrystusa39 - kamienia 

węgielnego Kościoła. 

Św. Paweł pisząc w Pierwszym Liście do Koryntian o wędrówce narodu 

wybranego przez pustynię, tłumaczy, że wszyscy „pili z towarzyszącej im duchowej 

skały, a ta skała to był Chrystus” (zob. 1 Kor 10,4). Nie byli świadomi, że 

towarzyszy im Ten, który stanie się Ciałem, kiedy nadejdzie pełnia czasów. Nie 

musieli pojmować, że ich pragnienie zaspokajało samo Źródło życia, zdolne żywą 

wodą zaspokoić pragnienie każdego serca. Pili jednak z tej duchowej skały, którą jest 

Chrystus, bo tęsknili za wodą życia, bo jej potrzebowali. Zatem budować na skale, to 

również budować na Kimś, kto jest odrzucony40. 

Jezus mówił o sobie jako kamieniu, który został odrzucony przez budujących 

(zob. Mt 21,42). Kiedy Piotr przemawiał w Jerozolimie do kapłanów, również 

wypowiedział te słowa: „On jest kamieniem odrzuconym przez was budowniczych. 

Ale właśnie On stał się kamieniem węgielnym. Tylko dzięki Niemu można być 

zbawionym” (Dz 4, 11-12).  

Siła, trwałość, zwartość duchowej budowli pochodzi od Chrystusa, który jest 

podstawą naszego budowania. Zatem Kościół posiada mocny fundament - Jezusa 

Chrystusa. Dzięki Niemu ta budowla nieustannie wzrasta ku górze. Przyjmując Jego 

Ciało i Krew pozostajemy w jedności Ciała, to znaczy pozostajemy w jedności 

między sobą i z Chrystusem. To miłość sprawia, że budowla nieustannie powiększa 

się. 

 
„Duchowa budowla Ciała Chrystusowego wzrasta przez miłość, ponieważ, jak mówi święty 

Piotr, żywe kamienie wznoszą się jako duchowa świątynia, by stanowić święte kapłaństwo dla 

składania duchowych ofiar przyjemnych Bogu przez Jezusa Chrystusa. Otóż wzrasta ona 

zwłaszcza wtedy, gdy to Ciało Chrystusa, którym jest Kościół, składa w ofierze sakramentu 

chleba i wina samo Ciało i Krew Chrystusa, albowiem. Kielich, z którego pijemy, jest udziałem 

                                                 
39 Św. Fulgencjusz, biskup Ruspe, Do Monima, księga 2, 11-12, Sakrament jedności i miłości, s. 515. 
40 Benedykt XVI, Spotkanie z młodymi, Kraków - Błonie 27 maja 2006, w: ORp 6-7(2006), s. 42. 



290 
 

we Krwi Chrystusa, a Chleb, który łamiemy, jest udziałem w Ciele Chrystusa; ponieważ jeden 

jest chleb, przeto my, liczni, tworzymy jedno ciało. Wszyscy bowiem bierzemy z tego samego 

chleba” 41.  

 

W cytowanym fragmencie dzieła św. Fulgencjusza obraz Kościoła budowli 

łączy się z obrazem Kościoła-Ciała Chrystusa. Fulgencjusz używa nawet określenia 

łączącego te dwa obrazy w jedno: „Duchowa budowla Ciała Chrystusowego”.  

W jednym i drugim obrazie wzrost dokonuje się przez miłość, która jest źródłem 

jedności wierzących między sobą i Bogiem. Duch Święty rozlewa w naszych sercach 

miłość. I pisze dalej św. Fulgencjusz: 
 

„I słusznie prosimy, aby to się w nas spełniło za sprawą tego Ducha Świętego, który jest 

jednym Duchem Ojca i Syna, albowiem owa jedność, równość i miłość, którą w swej naturze 

jest Trójca Święta, jeden, jedyny i prawdziwy Bóg, swym niepodzielnym działaniem uświęca 

tych, których przybiera za dzieci, bo miłość Boża jest rozlana w naszych sercach przez Ducha 

Świętego, który został nam dany”42. 

 

Jedność osób w Trójcy Świętej jest dla Kościoła wzorem jedności, do którego 

nieustannie dąży. W sercu każdego, kto został wybrany na „żywy kamień” do 

budowania duchowej świątyni, Duch Święty rozlewa miłość i uświęca. 

Duchowa budowla składa się z żywych kamieni, które są kształtowane przez 

Ducha Świętego. Ta budowla jeszcze nie jest ukończona, nadal wznosi się ku górze. 

Każda trwała budowla potrzebuje mocnego fundamentu, który stanowi jej podstawę  

i początek i przez cały czas ją podtrzymuje. Jakość fundamentu świadczy już od 

samego początku o jakości budowli. Kościół, duchowa budowla posiada boski, 

ponadczasowy fundament43.  

Św. Paweł napisał w Liście do Koryntian: „nikt bowiem nie może położyć 

innego fundamentu, oprócz tego, który jest już położony, a którym jest Jezus 

Chrystus” (1 Kor 3,11), a w Liście do Tymoteusza:. „jednak niewzruszenie trwa 

mocny fundament Boży” (1 Tm 2,19) i w Liście do Kolosan: „w Nim postępujcie,  

w Nim zakorzenieni i zbudowani, mocni wiarą, której was nauczono” (Kol 2, 6-7).  

                                                 
41 Św. Fulgencjusz, biskup Ruspe, Do Monima, Sakrament jedności i miłości, dz. cyt., s. 515. 
42 Św. Fulgencjusz, biskup, Ruspe, Sakrament jedności i miłości, dz. cyt., s. 515. 
43 „Mało cię ubezpiecza miejsce, gdy brak żarliwości ducha; nie ostoi się też długo ten twój pokój 
zewnętrzny, jeżeli w sercu nie ma swego prawdziwego fundamentu. Znaczy to, że jeśli się nie oprzesz 
na Mnie, możesz się zmienić, ale nie udoskonalić”. Takie słowa Chrystusa czytamy w: Tomasza  
a’ Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, XXVII, 3. 



291 
 

Zatem jedynie Jezus Chrystus jest odpowiednim fundamentem dla Kościoła - 

duchowej budowli. Jedynie On zapewnia mu trwałość i niezniszczalność. Cyryl 

Aleksandryjski odwołując się do słów św. Pawła, stwierdza: 
 

„Chrystus jest podstawą i fundamentem. Na Nim bowiem jesteśmy zbudowani i nazwani 

żywymi i duchowymi kamieniami, abyśmy byli świętym kapłaństwem i świątynią Boga 

przez Ducha. I w żaden inny sposób nie możemy być wbudowani w tę świątynię, lecz tylko 

wtedy, gdy Chrystus jest naszym fundamentem” (por. 1 Kor 3, 11-16)44. 

 

W fundament zostaliśmy wbudowani przez Chrystusa w sakramencie chrztu 

świętego. To On zapragnął, abyśmy byli żywymi kamieniami duchowej budowli, 

budowani na mocnym fundamencie - Jezusie Chrystusie. To „Bóg Ojciec wybrał nas 

zgodnie ze swym odwiecznym postanowieniem, a Duch uświęcił” (1 P 1,2). 

Św. Paweł w Liście do Efezjan mówi, że jesteśmy zbudowani na fundamencie 

apostołów i proroków.  

 
„Jesteście zbudowani na fundamencie apostołów i proroków, a kamieniem węgielnym jest 

Jezus Chrystus. W Nim cała budowla wzrasta, aby stawać się świętą w Panu świątynią.  

W Nim także wy wspólnie budujcie, aby być mieszaniem Boga w Duchu” (Ef 2, 21-22). 

 

Apostołowie poprzez głoszenie z mocą Dobrej Nowiny, wynikające z nakazu 

misyjnego Zmartwychwstałego (zob. Łk 24, 47-48; Mk 15, 15-19), kładli fundament 

Kościoła, którym jest Jezus Chrystus. Jezus jest początkiem podstawą budowli, ale 

również jej końcem: „Ja jestem Alfa i Omega, Pierwszy i Ostatni, Początek  

i Koniec” (Ap 22,13). Św. Paweł stwierdza, że budowla jeszcze nie jest ukończona. 

Proces budowy nadal trwa. W ten proces budowy jesteśmy włączeni poprzez 

sakrament chrztu św. 

Jesteśmy zbudowani na fundamencie Apostołów i proroków. W tym 

momencie przypominają nam się słowa Jezusa skierowane do Piotra: „Ja zaś mówię 

Tobie, że Ty jesteś skałą. Na tej Skale zbuduję mój Kościół, a potęga piekła go nie 

zwycięży” (Mt 16,18). Związek fundamentu z prorokami i Apostołami ukazany jest 

również w Księdze Apokalipsy: „Mur miasta miał dwanaście fundamentów,  

a na nich - dwanaście imion dwunastu apostołów Baranka” (Ap 21,14). Oczywiście 

                                                 
44 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Ja jestem krzewem winnym, wy - latoroślami, dz. cyt.,  
s. 652-653. 



292 
 

podstawowym fundamentem jest Jezus Chrystus Apostołowie, prorocy budują na 

Chrystusie. Oni położyli jako fundament Chrystusa (zob. 1 Kor 3,11)45. Chrystus jest 

kamieniem węgielnym. On łączy budowlę od fundamentów jej powstania. Kamień 

węgielny jest niezbędny u początku budowy a także przez cały czas jej trwania. 

Cyryl Aleksandryjski podkreśla: „Na Nim bowiem jesteśmy zbudowani  

i nazwani żywymi i duchowymi kamieniami, abyśmy byli świętym kapłaństwem  

i świątynią Boga przez Ducha”46. Cyryl wskazuje na cel całej budowli: święta w 

Panu świątynia (zob. Ef 2,21). Chrystus kamień węgielny, podstawa, stanowi źródło 

świętości budowli. Każdy wierny jest żywym kamieniem (zob. 1 P 2,5) i ma swój 

udział w budowie (zob. 1 P 4,16). Budowa tej świątyni będzie trwała, aż do 

powtórnego przyjścia Chrystusa. Kres jej ukaże się dopiero w Apokalipsie 21, 3.22:  

 
„Usłyszałem też potężny głos rozlegający się od tronu: Oto mieszkanie Boga z ludźmi. On 

zamieszka z nimi i będą Jego ludem, a On będzie Bogiem z Nimi. Świątyni w mieście nie 

widziałem, gdyż jego świątynią jest Pan, Bóg Wszechmocny i Baranek”. 

 

Jednak teraz budowa świątyni nadal trwa. Chrystus jest zasadą jedności  

i wzrostu dla poszczególnego wiernego i dla całego Kościoła - duchowej budowli. 

On jest tym, który podtrzymuje całą budowlę, zapewnia jej trwałość. Fundament 

ukryty jest w ziemi i nie widać go, jednak jest podstawą. Tylko Jezus może być 

mocnym i trwałym fundamentem. Św. Paweł ostrzega:  

 
„Nikt nie może położyć innego fundamentu oprócz, tego, który jest już położony, a którym 

jest Jezus Chrystus. A czy ktoś buduje na fundamencie ze złota, srebra, szlachetnych 

kamieni, drewna, siana lub słomy to okaże się w dniu, w którym wyjdzie na jaw dzieło 

każdego” (1 Kor 3, 11-13). 

 
Zatem jak pisze św. Cyryl Aleksandryjski „w żaden inny sposób nie możemy 

być wbudowani w tę świątynię, lecz tylko wtedy, gdy Chrystus jest naszym 

fundamentem”. Na Chrystusie można oprzeć się jak na skale, On jest fundamentem 

Kościoła. W czasie swojej ziemskiej działalności Jezus uczył, co znaczy budować na 

skale, na mocnym fundamencie:  

 
                                                 
45 A. Jankowski, Listy więzienne świętego Pawła, dz. cyt., s. 413. 
46 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Ja jestem krzewem winnym, wy - latoroślami, dz. cyt., s. 653. 



293 
 

„Każdy, kto słucha moich słów i wprowadza je w czyn , jest podobny do człowieka, 

rozsądnego, który zbudował dom na skale. Spadł ulewny deszcz, wezbrały rzeki, zerwały się 

silne wiatry i uderzyły w ten dom. Ale on nie runął bo zbudowany był na skale”  
(Mt 7, 24-25). 

 

Fundament duchowej budowli jest tak mocny, że „potęga piekła do nie 

zwycięży” (zob. Mt 16,18; Ap 12, 7-12). Jesteśmy więc wezwani do trwania  

w Chrystusie dzięki, któremu jesteśmy mocni. Cyryl Aleksandryjski, w cytowanym 

już wcześniej komentarzu do Ewangelii św. Jana, zestawia ze sobą dwa obrazy: 

obraz Kościoła jako winnego krzewu i obraz Kościoła jako duchowej świątyni.  

W jednym i drugim obrazie kładzie akcent na Chrystusa, który wszczepia, umacnia, 

podtrzymuje47. Trwanie w Jezusie, budowanie na Nim jest źródłem doskonałej 

radości:  

 
„Jak Mnie umiłował Ojciec, tak i ja was umiłowałem. Trwajcie w mojej miłości. Będziecie 

zaś trwać w Mojej miłości, jeśli zachowacie moje przykazania, podobnie jak ja spełniam 

przykazania Ojca mojego i trwam w Jego miłości. Powiedziałem wam to, aby wypełniła się 

w was moja radość i aby ta radość była doskonała” (J 15, 9.11). 

 

W czytaniach Tradycji, w Godzinie czytań okresu wielkanocnego jawi nam 

się obraz Chrystusa jako podstawy, fundamentu istnienia Kościoła i jego wzrostu  

i pełni. Ojcowie Kościoła opierają się na fragmentach listów św. Pawła i Piotra,  

a także Ewangelii według św. Jana, w których Kościół porównywany jest do krzewu 

winnego, ciała, duchowej budowli. Celem tych obrazów jest wskazanie na Jezusa, 

który jest podstawą i istnienia Kościoła.  

Konstytucja o Kościele Soboru Watykańskiego II stanowi może posłużyć za 

podsumowanie tego, o czym była mowa: „Kościół jest ukazany jako budowla Boża 
                                                 
47 „W tym samym znaczeniu Chrystus mówi o sobie, że jest krzewem winnym, tym, który daje życie 
latoroślom i który je żywi. Jesteśmy więc odrodzeni z Niego i w Nim w Duchu Świętym, aby 
przynosić owoce życia, nie dawnego i zastarzałego, ale odnowionego przez wiarę i miłość ku Niemu. 
A zachowujemy życie wtedy, gdy trwamy wszczepieni w Pana, gdy ze wszystkich sił zachowujemy 
Jego przykazania, i staramy się zachować szlachetność nam daną, słowem, gdy czynimy wszystko, 
aby w niczym nie zasmucić zamieszkującego w nas Ducha Świętego, przez którego - jak wiemy - Bóg 
w nas mieszka. O tym zaś, w jaki sposób trwamy w Chrystusie, a On w nas, mówi nam mądrze święty 
Jan: Przez to poznajemy, że my trwamy w Nim, a On w nas, bo udzielił nam ze swego Ducha”.  
Jak korzeń udziela winnym pędom swoich naturalnych właściwości, tak też Słowo Boże, 
Jednorodzony Syn Boga i Ojca, wszczepia świętym niejako pokrewieństwo ze swoją naturą,  
bo szczególnie udziela Ducha Świętego tym, którzy są z nim złączeni przez wiarę i różnorodną 
świętość; żywi w nich uczucie miłości i sprawia, że poznają, czym jest wszelka cnota i dobroć”:  
św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Ja jestem krzewem winnym, wy - latoroślami, dz. cyt., s. 652-653. 



294 
 

(zob. 1 Kor 3,9). Siebie samego porównał Pan do kamienia, który odrzucili budujący, 

ale który stał się kamieniem węgielnym (zob. Mt 21,42; Dz 4,11; 1 P 2,7; Ps 117,22). 

Na tym fundamencie budują Apostołowie Kościół (zob. 1 Kor 3,11), od niego też 

bierze on swoją moc i spoistość”48. W dniu przyjścia Jezusa na końcu czasów 

poznamy, że Chrystus jest w Ojcu, my w Chrystusie, a On w nas (zob. J 14,20).  

W tym dniu zobaczymy w pełni wspaniały fundament, który jest podstawą duchowej 

budowli (zob. Ap 21, 9-21), zobaczymy również Głowę Ciała, której wszystko 

zostanie poddane (zob. Ap 21, 22-26). 

 
„Oczywiście, Bóg będzie wszystkim we wszystkich dopiero w życiu wiecznym, a nie w tym 

doczesnym; a jednak nawet i teraz nie opuszcza Pan nigdy swojej świątyni, w której 

przebywa, a którą jest Kościół. On sam nam to obiecał, kiedy powiedział: A oto Ja jestem  

z wami przez wszystkie dni aż do skończenia świata”49.  

 

Wszystko, co Syn Boży uczynił i czego nauczał dla zbawienia świata, znamy 

nie tylko z dziejów przeszłych wydarzeń, lecz poznajemy w Jego mocy działającej 

obecnie.  

W czytaniach Tradycji Godziny czytań okresu wielkanocnego, w paragrafie 

pierwszym zatrzymaliśmy się nad obrazem Kościoła jako Ciała Chrystusa, którego 

Głową jest sam Chrystus i stwierdziliśmy, że celem Kościoła, jego pełnią jest Jezus 

Chrystus (Chrystus od góry). W tym paragrafie zatrzymaliśmy się nad obrazem 

Kościoła jako duchowej budowli, której fundamentem, kamieniem węgielnym jest 

Jezus Chrystus. On całą budowlę scala, jednoczy i podtrzymuje (Chrystus od dołu). 

Duchową budowlę tworzą ludzie (żywe kamienie) Fundamentem jest Jezus 

Chrystus, jest niewidzialny, chociaż powiedział Piotrowi: „Ty jesteś skała”  

(zob. Mt 16, 17-20). W Chrystusie fundamencie, kamieniu węgielnym uwidacznia 

się władza nauczania - utwierdzania braci. 

 
 
c. Kościół owczarnią - Chrystus Pasterzem 

Kolejnym obrazem Kościoła, który pojawia się w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego, jest obraz owczarni i pasterza. Kościół to owce, a Jezus to pasterz 

                                                 
48 KK 6. 
49 Św. Leon Wielki, papież, Chrystus żyje w swoim Kościele, s. 522. 
 



295 
 

prowadzący owce do zbawienia. Temat pasterza i trzody pojawiał się już w Starym 

Testamencie: 

 
„Ja sam zbiorę resztę mych owiec ze wszystkich krajów, do których je wypędziłem, sprowadzę 

je na ich pastwisko aby były płodne i liczne” (Jr 23,3). 

 

Jest to proroctwo dotyczące zjednoczenia wszystkich owiec pod 

przewodnictwem jednego Najwyższego Pasterza, jak zobaczymy w Ewangeliach, 

tym Najwyższym Pasterzem jest Jezus Chrystus. Celem zjednoczenia wszystkich 

owiec jest zapewnienie im dostatku i szczęścia. Jest to wyraz ogromnej miłości  

i zatroskania z Jego strony. Bóg nie tylko gromadzi, ale również czuwa nad swoja 

trzodą: „Ten co rozproszył Izraela zgromadzi go i będzie czuwał nad nim jak pasterz 

nad swą trzodą” (Jr 31,10b). Prorok Micheasz ukazuje obraz pasterza, który idzie 

przed owcami, toruje im drogę (zob. Mi 2, 12-13).  

W czasach Starego Testamentu Pan Bóg powierzał swoim sługom owce, 

które sam pasł między innymi ręką Mojżesza (zob. Ps 77,21), Dawida  

(zob. Ps 78,70nn; 2 Sm 7,8). Jednak pasterze Izraela nie okazali się wiernymi wobec 

przekazanej im misji. Nie szukali Jahwe (zob. Jr 10,21), zbuntowali się przeciw 

Niemu (Jer 2,8), nie zajmowali się trzodą, lecz karmili siebie samych (zob. Ez 34,3) 

dopuszczając do pogubienia się i rozproszenia owiec (zob. Jr 23,1n.; 50,6;  

Ez 34, 1-10). Dlatego Pan Bóg weźmie całą trzodę, zgromadzi ją, sprowadzi na jedno 

miejsce i będzie strzegł jej do końca50. 

Możemy sądzić, że ojcowie Kościoła doskonale znali Pismo Święte  

i fragmenty cytowane powyżej nie były im obce51. W swoich kazaniach, homiliach 

podejmując tematy z Pisma Świętego dokonywali ich interpretacji, która odnosiła się 

do tajemnicy Kościoła, do życia sakramentalnego. Interpretacja Pisma miała swoje 

zastosowanie w liturgii. Nie chodziło tu jedynie o wyjaśnienie tekstu biblijnego, ale 

przede wszystkim o interpretację czynności liturgicznych, interpretację tajemnicy 

Kościoła w oparciu o Słowo Boże. Doskonałym przykładem takiej interpretacji i jej 

zastosowania są katechezy mistagogiczne. 

                                                 
50 Pasterz i trzoda, w: Słownik Teologii Biblijnej, dz. cyt., s. 652. 
51 W czytaniach Tradycji nie pojawiają się fragmenty z ksiąg prorockich dotyczących owczarni, 
pasterza. Zostały one przytoczone w celu lepszego zrozumienia porównania Kościoła do owczarni,  
a Chrystusa do pasterza. Zakładamy, że autorzy Tradycji znali te teksty, jednak nie mają potrzeby by 
na nie się powoływać, ponieważ proroctwa dotyczące doskonałego pasterza znalazły swoją realizację 
w osobie Jezusa Chrystusa.  



296 
 

 Czytając teksty Tradycji zauważamy, że Ojcowie mieli żywą świadomość,  

iż podstawowym miejscem interpretacji Pisma Świętego jest Kościół.  

Kościół dokonując interpretacji Pisma odkrywa samego i swoje powołanie. 

Przykładem może być perykopa z J 10 mówiąca o owcach i pasterzu. Ojcowie obraz 

pasterza i owiec odnosili do Kościoła i Chrystusa. Tak jak pasterz prowadzi owce na 

najlepsze pastwiska, tak Chrystus prowadzi Kościół do zbawienia. Temat pasterza  

i owiec w Godzinie czytań okresu wielkanocnego podejmują: papież Leon Wielki, 

Teodor Studyta i papież Grzegorz Wielki. W homilii Papież Grzegorz Wielkiego do 

Ewangelii Jana czytamy: 

 
„Ja jestem dobrym pasterzem i znam owce moje - to znaczy miłuję je - a moje mnie znają. 

Jakby chciał otwarcie powiedzieć: miłujący są posłuszni. Ten bowiem, kto nie miłuje 

prawdy, wciąż jeszcze jej nie zna”52. 
 

Te słowa są nam bliskie, słyszmy w nich echo słów z Pierwszego Listu  

św. Jana 4,7-8: „Kto nie miłuje, nie zna Boga bo Bóg jest miłością”. Miłość jest 

wyrazem posłuszeństwa Jezusa Ojcu, jest również wyrazem naszego posłuszeństwa 

Bogu. Umiłować prawdę, to umiłować Jezusa.  

Miłość do Jezusa wyraża się przede wszystkim w uczynkach miłości 

względem bliźnich. I dalej pisze Papież Grzegorz Wielki: 

 
„Ponieważ słyszeliście już, bracia najmilsi, o naszej odpowiedzialności, pomyślcie i wy, na 

podstawie słów Pana, również o waszej odpowiedzialności. Rozważcie, czy jesteście Jego 

owcami, rozważcie, czy poznaliście Go, rozważcie, czy znacie światło prawdy. Poznacie zaś to 

nie przez wiarę, lecz przez miłość. Poznacie to nie przez wierzenie, ale przez czyny”53.  

 

Papież wzywa do przeprowadzenia rachunku sumienia pod kontem 

odpowiedzialności za miłość. Jezusa - Światło prawdy poznajemy przede wszystkim 

przez miłość. Nasza praktyka miłości poprzez uczynki weryfikuje naszą miłość do 

Boga i pokazuje, że znamy Boga. 

 
„Świadczy o tym sam Jan Ewangelista, gdy pisze: Kto mówi, że zna Boga, a nie zachowuje 

Jego przykazań, ten jest kłamcą. Dlatego też Pan mówi dalej: Podobnie jak Mnie zna Ojciec i Ja 

                                                 
52 Św. Grzegorz Wielki, papież, Homilia do Ewangelii, 14 3-6, Chrystus dobry pasterz, s. 593. 
53Tamże. 



297 
 

znam Ojca i życie moje oddaję za moje owce. To tak jakby powiedział: Dowodem tego, że 

znam Ojca i że On Mnie zna, jest to, iż oddaję moje życie za owce; to znaczy: jak bardzo miłuję 

Ojca pokazuję przez to, że umieram za owce”54.  

 

Pasterz z miłości do owiec oddaje swoje życie. Jego śmierć jest również 

wyrazem miłości i posłuszeństwa do Ojca. Iść za Jezusem Pasterzem, to naśladować 

Go w sposób szczególny w wyniszczaniu się z miłości i dla miłości. On zna swoje 

owce i tak je miłuje, że oddaje za nie swoje życie. Pasterz oddaje życie za owce, aby 

one „miały życie i to życie w pełni” (J 10,10). Jezus zna swoje owce, woła je po 

imieniu, a one idą za Jego głosem (zob. J 10,16). Znać kogoś, to wejść z nim  

w głęboką relację, intymną więź. W takiej relacji jest Jezus do Ojca i w takiej relacji 

pragnie być w stosunku do swoich owiec. Owce poznają pasterza po głosie, tak jak 

osoba zakochana poznaje umiłowanego po głosie i czuje się w jego obecności 

bezpieczna. Oto w Księdze Pieśni nad Pieśniami czytamy: „Głos mojego 

ukochanego! Oto on! Oto nadchodzi!” (Pnp 2,8). „Miły mój odzywa się i mówi do 

mnie: Powstań, przyjaciółko ma, piękna ma i pójdź!” (Pnp 2,10), „daj mi usłyszeć 

twój głos! Bo słodki jest twój głos” (Pnp 2,14).  

Znać głos Jezusa pasterza, to znać Jego naukę, która tożsama jest z Jego 

osobą. I pisze dalej Papież Grzegorz Wielki: 

 
„O tych owcach Pan znowu mówi: Moje owce słuchają mego głosu, a Ja je znam, idą za Mną 

 i Ja im daję życie wieczne. Mówi także o nich nieco wyżej: Jeżeli ktoś wejdzie przeze Mnie, 

będzie zbawiony, wejdzie i wyjdzie, i znajdzie pastwiska. Wejdzie - to znaczy osiągnie wiarę; 

wyjdzie - od wiary do oglądania Boga; od wierzenia do kontemplacji, bo znajdzie pastwiska 

wielkiego nasycenia”55.  

 

Brama, wchodzenie przez nią, oznacza prawowitość pasterza, któremu należy 

przeciwstawić złodziei i zabójców, wchodzących do owiec bez uprawnień. Jezus jest 

bramą prowadzącą do zbawienia (zob. Ap 3, 7-8). Sam symbol bramy jest dość 

powszechnie znany zarówno w Starym Testamencie (zob. Ps 100,4; 118,20) jak  

i w Nowym Testamencie (zob. Dz 14,27; Kol 4,3.). Jezus jest bramą do Ojca56.  

„Pastwiska wszelkiego nasycenia” to życie wieczne, czyli oglądanie Boga 

twarzą w twarz i przebywanie z Nim w doskonałej komunii. Jezus jest bramą, ale jest 
                                                 
54 Św. Grzegorz Wielki, papież, Chrystus dobry pasterz, dz. cyt., s. 593. 
55 Tamże, s. 593-594. 
56 L. Stachowiak, Ewangelia według Św. Jana, dz. cyt., s. 263. 



298 
 

też drogą, która prowadzi do prawdziwego życia - życia w pełni Bożej miłości. 

Przejście od wierzenia do kontemplacji ukazuje nam św. Jan w Apokalipsie:  

„W mieście będzie stał tron Boga i Baranka, a Jego słudzy będą Mu usługiwać. Będą 

oglądać Jego oblicze i na ich czołach będzie Jego imię” ( Ap 22, 3-4). Dalej w swojej 

homilii papież Grzegorz Wielki pisze: 

 
„Tak więc owce znajdują pastwiska, bo ktokolwiek z szczerym sercem idzie za Nim, żywi się 

pokarmem trwającym wiecznie. Tymi pastwiskami owiec są radości wewnętrzne wiecznie 

kwitnącego raju. Pokarmem wybranych jest obecność oblicza Bożego. Gdy się weń wpatrują, 

dusza syci się bez końca pokarmem życia”57.  

 

Żywić się pokarmem trwającym wiecznie, to karmić się Jego Ciałem i pić 

Jego Krew (zob. J 6, 51.54. 56-57). 

Jezus-pasterz prowadzi owce do pastwisk, którymi, jak pisze Papież Grzegorz 

Wielki „są radości wewnętrzne wiecznie kwitnącego raju”, w którym pokarmem 

będzie obecność Bożego oblicza, trwanie w komunii z Bogiem, tak jak było 

początku w Raju: „Pan Bóg umieścił człowieka w ogrodzie Eden”, rozmawiał  

z człowiekiem (zob. Rdz 2, 8-22). 

Szczęście pierwszych ludzi, o którym pisze autor Księgi Rodzaju, a które 

zostało utracone na skutek grzechu nieposłuszeństwa, staje się na nowo udziałem 

odkupionych przez Chrystusa.  

Powróćmy jeszcze raz do homilii Grzegorza Wielkiego: „Ja jestem dobrym 

pasterzem i znam owce moje” (J 10,11) - to znaczy miłuję je - a moje mnie znają58. 

Jezus pasterz stanowi nierozerwalną jedność ze swoimi owcami, nie opuszcza ich 

nigdy, wyprowadzając rano i wprowadzając wieczorem do owczarni, wzorem 

najlepszych pasterzy (zob. Pwt 28,7). On troszczy się o wyszukiwanie najlepszych 

pastwisk, zapewnia swoim pełny rozwój wiary i drogę do zbawienia59. Dobroć  

i wielkość pasterza polega na tym, że daje życie za swoje owce. W razie 

niebezpieczeństwa pasterz bronił trzody własnoręcznie, niekiedy z narażeniem 

życia60. 

                                                 
57 Św. Grzegorz Wielki, papież, Chrystus dobry pasterz, dz. cyt., s. 594. 
58 Tamże, s. 593. 
59 L. Stachowiak, Ewangelia według św. Jana, dz. cyt., s. 263. 
60 Tamże, s. 264. 



299 
 

Zjednoczenie z Jezusem zakłada stały postęp i rozwój. Poznanie Jezusa przez 

Jego trzodę zakłada stale pogłębiające się zjednoczenie61. Jezus swoje życie ofiaruje 

za wszystkie owce, także za te, które nie należały dotąd do narodu wybranego62. 

Św. Teodor Studyta w Kazaniu na cześć krzyża odkrywa prze nami jeszcze 

jedną, bardzo istotną prawdę, a mianowicie to, że dzięki krzyżowi Chrystusa 

możemy tworzyć jedną owczarnię, krzyż jest źródłem jedności i bramą do 

niebieskiej owczarni. 

 
„Dzięki krzyżowi przyoblekamy się w Chrystusa i porzucamy starego człowieka. Przez 

zostaliśmy zgromadzeni w jedną owczarnię jako owce Chrystusa i przeznaczeni do 

niebiańskiej owczarni”63. 

 
Dzięki krzyżowi Chrystusa stajemy się Jego własnością i zostajemy 

przeznaczeni do „niebiańskiej owczarni”, którą jest zamieszkanie na wieki z Bogiem.  

W dalszej części kazania św. Teodor Studyta pisze, że „Chrystus wstąpił na 

to drzewo (krzyż) jak na rydwan królewski, obalił diabła i jego moc śmiercionośną  

i wyzwolił ludzkość z okrutnej niewoli”64. I w ten sposób zostaliśmy przeznaczeni 

do „niebiańskiej owczarni”. Sformułowania „wstąpił na rydwan”, „obalił szatana” 

podkreślają moc, siłę i celowość działania Chrystusa. Kościół wpatrzony w swojego 

pasterza idzie nieustannie Jego śladem. Mamy udział w Jego krzyżu i w Jego 

zwycięstwie.  

Wychodząc z doświadczenia dawnego Izraela, kroczymy ku wieczności  

z Jezusem Pasterzem. On uczy nas, że w tej drodze doznajemy opieki Ojca 

Niebieskiego, który wie, czego nam potrzeba (Mt 6, 25-34). Św. Grzegorz, papież,  

w cytowanej już homilii do Ewangelii św. Jana zachęca wytrwałego dążenia do celu, 

którym jest Jezus Chrystus. 

 
„Podążajmy, bracia najmilsi, do tych pastwisk, na których będziemy się radować spotkaniem 

z ich znakomitymi mieszkańcami. Niech zaprasza nas do tego radość tych, którzy tam żyją 

szczęśliwie. Rozpalmy więc, bracia, nasze serca, niech wiara zapala się do tego, co jest jej 

                                                 
61,L. Stachowiak, Ewangelia według św. Jana, dz. cyt., s. 264. 
62 Tamże, s. 265. 
63 Św. Teodor Studyta, Kazanie na cześć krzyża św., Drogocenny i życiodajny krzyż Chrystusowy,  
s. 535. 
64 Tamże, s. 534. 



300 
 

przedmiotem, niech nasze pragnienia kierują się ku dobrom niebieskim; taka miłość jest już 

dążeniem do nich”65.  

 

Św. Grzegorz zachęca, aby rozpalić serca, aby wiara zapalała się do tego,  

co jest jej przedmiotem, czyli ku Bogu, który jest naszym największym szczęściem  

i największą radością. Papież Grzegorz również wzywa do tego, aby „żadne 

przeciwności nie odwracały nas od duchowego wesela tego święta, bo jeśli ktoś 

mocno pragnie podążać do ukazanego mu celu, to temu pragnieniu nie przeciwstawią 

się żadne trudy wiodącej tam drogi”66.  

 
„Niech żadne przeciwności nie odwracają nas od duchowego wesela tego święta, bo jeśli tylko 

ktoś mocno pragnie podążać do ukazanego mu celu, to temu pragnieniu nie przeciwstawią się 

żadne trudy wiodącej tam drogi. A więc niech nas nie skusi ułuda zwodniczego szczęścia, bo 

zaiste, niemądry to wędrowiec, który pociągnięty urokiem ukwieconych łąk zapomina, dokąd 

miał zamiar skierować swe kroki”67. 

 

Jezus jest tym, który stoi na czele owiec. On jest tym, który wytyczył drogę  

i cel. Do zagrody owiec przychodzi pasterz - Jezus, który mieszka poza zagrodą, 

wyprowadza każdego dnia owce na pastwisko; zostaje on wpuszczony przez 

odźwiernego do owczarni i znanym owcom głosem wyprowadza je na zewnątrz ku 

pastwiskom. W drodze staje na czele trzody, która podąża za jego głosem; natomiast 

na głos obcych pozostaje obojętna. Wchodzenie do owczarni, wołanie po imieniu 

owiec nie jest tylko przenośnią, pasterze palestyńscy bowiem dawni i współcześni 

nadają takie imiona ulubionym przez siebie sztukom68. 

Wszystkie owce to uczniowie Jezusa, wierni kroczący Jego śladami  

i spełniający Jego wolę. Cel, do którego dąży pasterz ze swym stadem, to pastwisko 

określone również jako zbawienie69. 

 
„To On, Chrystus, tworzy jedną świętą owczarnię ze wszystkich plemion i narodów, jakie są 

pod słońcem, żadnego z nich nie wyłączając, i tak codziennie spełnia to, co obiecał: Mam także 

                                                 
65 Św. Grzegorz Wielki, papież, Chrystus dobry pasterz, dz. cyt., s. 594. 
66 Tamże. 
67 Tamże . 
68 L. Stachowiak, Ewangelia według Św. Jana, dz. cyt., s. 262. 
69 Teologia Nowego Testamentu, t. 3, dz. cyt., s. 112. 



301 
 

inne owce, które nie są z tej owczarni. I te muszę przyprowadzić, i będą słuchać mego głosu,  

i nastanie jedna owczarnia i jeden pasterz”70.  

 

Gromadzenie się wierzących wokół jednego Pasterza - Jezusa, ustrzeże ich od 

fałszywych pasterzy-przywódców. Jezus oddaje własne życie za swoją społeczność 

przez dobrowolną ofiarę krzyżową71. O Chrystusie pasterzu mówi autor Listu do 

Hebrajczyków:  

 
„A Bóg pokoju, który przez krew wiecznego przymierza wyprowadził spośród zmarłych 

wielkiego pasterza owiec, naszego Pana Jezusa Chrystusa, udzieli wam wszelkiego dobra, 

abyście spełnili Jego wolę” (Hbr 13, 20-21). 

 

Również św. Piotr podkreśla, że Jezus jest pasterzem większym niż Mojżesz: 

„A gdy objawi się Najwyższy Pasterz, otrzymacie niewiędnący wieniec chwały”  

(1 P 5,4), zatem Chrystus jest Głową pasterzy. Św. Piotr podkreśla, że dzięki 

krzyżowi, dzięki Jego męce zostaliśmy uzdrowieni i na nowo wprowadzeni do Bożej 

owczarni, zagrody.  

Na ostatniej wieczerzy Jezus mówił, że idzie do Ojca. Obraz ten przedstawia 

Jezusa idącego na przedzie swych wiernych, których prowadzi do nieba, gdzie czeka 

Bóg, aby każdego z nich przyjąć72. Kościół jest owczarnią, której bramą jedyną  

i konieczną jest Jezus Chrystus (zob. J 10, 1-10). Jest również trzodą, której sam Bóg 

zapowiedział, że będzie jej pasterzem (zob. Iz 40,11; Ez 34,11nn.) i której owce choć 

kierują nimi pasterze - ludzie, nieustannie przecież prowadzi i żywi sam Chrystus, 

dobry pasterz książę pasterzy (zob. J 10,11; 1 P 5,4), który życie swoje za owce 

oddał (zob. J 10, 11-15)73. 

 
„Choć przede wszystkim do Piotra Pan powiedział: Paś owce moje, to jednak On sam prowadzi 

wszystkich pasterzy, a ktokolwiek przystępuje do tej skały, otrzymuje pożywienie na żyznych  

i soczystych pastwiskach. Tak więc niezliczone mnóstwo owiec krzepi się pełnością Jego 

miłości i nie wahają się one oddać życie za swego Pasterza, jak On, Dobry Pasterz, zechciał 

oddać życie za swoje owce”74.  

 

                                                 
70 Św. Leon Wielki, papież, Chrystus żyje w swoim Kościele, dz. cyt., s. 522. 
71 L. Stachowiak, Ewangelia według św. Jana, dz. cyt. s. 261. 
72 Teologia Nowego Testamentu, t. 3, dz. cyt., s. 112. 
73 KK 6. 
74 Św. Leon Wielki, papież, Chrystus żyje w swoim Kościele, dz. cyt., s. 522. 



302 
 

Wszystkie dotychczasowe obrazy Kościoła mają charakter dynamiczny 

wyrażając żywą tkankę Kościoła, który jest w trakcie stawania się, aż po swój kres, 

który jest nieustannie w nim antycypowany. Ciało, fundament, owczarnia w pewnym 

sensie wyjaśniają, odsłaniają tajemnicę Chrystusa w doświadczeniu rzeczywistym, 

realnym, suponując jednocześnie Jego kres, czyli ludzkie spełnienie - 

eschatologiczną Pełnię. 

W obrazie Kościoła jako owczarni nasza uwaga zostaje skierowana na rolę 

pasterza. Owczarnia Boża - trzoda jest rzeczywistością widzialną, Pasterz jest 

rzeczywistością niewidzialną, chociaż Jezus powiedział Piotrowi: „Paś baranki 

moje” (zob. J 21, 15-19). W osobie pasterza ukazany jest Chrystus jako ten, który 

prowadzi Kościół do eschatologicznej Pełni.  

Trzy obrazy Kościoła jako ciała, budowli i owczarni wskazują na jego 

eschatologiczne powołanie, do którego prowadzi Chrystus - Pasterz, którego 

podstawą jest Chrystus - fundament, i którego szczytem i celem jest Chrystus-Głowa. 

Warto podkreślić, że prawdy te Kościół eksponuje w sposób szczególny w Godzinie 

czytań okresu wielkanocnego.  

Czas paschalny jest więc dla Kościoła zaproszeniem do celebrowania swojego 

eschatologicznego powołania, które zostało wyrażone i podkreślone przez Ojców  

w czytaniach Tradycji okresu wielkanocnego. 

W czytaniach Tradycji zostaje również podkreślony paschalny wymiar 

Kościoła, który wyraża się przede wszystkim w celebracji sakramentów paschalnych 

chrztu świętego i Eucharystii. Z kolei wymiar paschalny Kościoła ściśle się wiąże  

z jego wymiarem eschatologicznym, ponieważ w wydarzeniu paschalnym, które 

uobecnia się w sakramencie chrztu i Eucharystii, Kościół przechodzi ku Życiu, ku 

Chrystusowi - eschatologicznej Pełni. 



303 
 

 

2. Sakramenty paschalne: Chrzest i Eucharystia 
 

Kościół - Ciało Chrystusa, Duchowa budowla, Boża owczarnia sprawuje 

sakramenty. Poszczególne sakramenty są sposobem, w jaki Kościół realizuje swoje 

życie i zbawcze pośrednictwo wobec jego poszczególnych członków. 

Kościół nabiera w sakramentach właściwego mu kształtu i bez nich nie może 

istnieć, odnosi się to w pierwszym rzędzie do sakramentów chrztu i Eucharystii. 

Kościół w sprawowaniu sakramentów przejawia swoje życie75.W poszczególnych 

sakramentach urzeczywistnia się jego sakramentalna istota jako trwałego znaku 

bliskości Boga76.  

Nie wszystkie znaki sakramentalne mają to samo znaczenie. Są wśród nich 

takie, które w szczególny sposób są znakami Paschy Chrystusa i daru Ducha 

Świętego. Są to tak zwane sacramenta maiora: chrzest i Eucharystia77. Wraz z nimi  

i dzięki nim wszystkie sakramenty mają swoje zakorzenienie w Kościele 

Chrystusa78. Chrzest i Eucharystia określa się mianem sakramentów większych, 

podstawowych, ale także nazywa się je sakramentami paschalnymi, ponieważ ich 

celem jest przemiana całego życia, aby się stało w całości paschą - przejściem ku 

Bogu79.  

Chrzest jest fundamentem całego życia chrześcijańskiego, bramą do życia  

w Duchu i bramą otwierającą dostęp do innych sakramentów. Przez chrzest 

zostajemy wyzwoleni od grzechu i odrodzeni jako synowie Boży, stajemy się 

członkami Chrystusa oraz zostajemy wszczepieni w Kościół i stajemy się 

uczestnikami jego posłania. Chrzest jest odrodzeniem przez wodę w słowie80.  

Ci, którzy przez chrzest zostali wyniesieni do godności królewskiego 

kapłaństwa, za pośrednictwem Eucharystii uczestniczą razem z całą wspólnotą  

w ofierze Pana81.  

                                                 
75 F. Courth, P. Neuner, Podręcznik Teologii Dogmatycznej. Mariologia. Eklezjologia, Kraków 1999, 
s. 409. Zob., J. Buxakowski, Wieczność i człowiek. Eschatologia, dz. cyt., s. 393-396, s. 211-215. 
76 W. Hryniewicz, Nasza Pascha z Chrystusem. Zarys chrześcijańskiej teologii paschalnej, t. 2,  
Lublin 1987, s. 285n. 
77 Y. Congar, Idea sakramentów większych, czyli głównych, w: „Concilium” 1-10(1968), s. 9-17. 
78 W. Hryniewicz, Nasza Pascha z Chrystusem, dz. cyt., s. 285. 
79 Tamże, s. 285n. 
80 KKK 1213. 
81 KKK 1322. 



304 
 

Chrzest jest narodzeniem do nowego życia w Chrystusie82, jest wyjściem 

(exodus), początkiem drogi, natomiast Eucharystia oznacza i urzeczywistnia 

komunię życia z Bogiem i jedność Ludu Bożego, przez które Kościół jest sobą83. 

Przez celebrację Eucharystii jednoczymy się już teraz z liturgią niebieską  

i uprzedzamy życie wieczne, gdy Bóg będzie wszystkim we wszystkich84. 

Chrzest i Eucharystia są sakramentami paschalnymi, bo sprawiają, że zostajemy 

włączeni w Tajemnicę paschalną. Przez nie zostajemy również złączeni z Jezusem 

Chrystusem. Chrzest i Eucharystia nazywane są również sakramentami inicjacji 

chrześcijańskiej, czyli chrześcijańskiego wtajemniczenia.  

Może pojawić się pytanie, dlaczego pominięty zostaje sakrament bierzmowania, 

który również przynależy do sakramentów inicjacji chrześcijańskiej. Historia 

bierzmowania jest ściśle związana z historią chrztu, ponieważ zawsze stanowiła  

z nim jedność. Z tego powodu w opracowaniach teologicznych zwłaszcza w okresie 

patrystycznym, nie rozdzielano tych dwóch sakramentów, to co mówiło się o chrzcie 

odnosiło się także do bierzmowania85. 

W ciągu pierwszych ośmiu wieków istnienia chrześcijaństwa, trudno jest 

mówić o bierzmowaniu jako odrębnym sakramencie, jednakże w samej liturgii 

bierzmowania można było wyróżnić kilka elementów, które z czasem przyczyniły się 

do wyodrębnienia oddzielnych liturgii obydwu sakramentów w zakresie inicjacji 

chrześcijańskiej.  

W jednej celebracji chrzcielnej za obrzęd najważniejszy było uważane 

zanurzenie w wodzie, po którym następowały inne obrzędy, szczególnie 

namaszczenia, pieczęci ze znakiem krzyża86. Namaszczenie krzyżmem i nałożenie 

rąk następowało bezpośrednio po chrzcie.  

Symbolika chrzcielna jest przede wszystkim symboliką odpuszczenia grzechów 

i przywrócenia do życia, poprzez wejście w tajemnicę śmierci i zmartwychwstania. 

Symbolika namaszczenia krzyżmem i nałożenia rąk jest mocno związana z tajemnicą 

Ducha Świętego, który zstąpił na Chrystusa podczas Jego chrztu, a później na 

wspólnotę apostołów w Zielone Święta87. 

                                                 
82 KKK 1277. 
83 KKK 1325. 
84 KKK 1326. 
85 M. Qualizza, Inicjacja chrześcijańska, Kraków 2002, s. 103. 
86 Tamże, s. 104. 
87 Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt., s. 59. 



305 
 

Cyryl Jerozolimski podkreślał, że w chrzcie zostaje udzielone przebaczenie 

grzechów, ale także i dar Ducha. I tenże Duch zostaje udzielony przez olej 

namaszczenia chrzcielnego. Na synodach w Riez (439) i w Orange (441) termin 

bierzmowanie confirmatio został użyty dla oznaczenia obrzędów po-chrzcielnych, 

dokonywanych przez biskupa. Chrzest coraz częściej był udzielany podczas 

nieobecności biskupa, dlatego musiał on uzupełnić niektóre obrzędy88 zwane po-

chrzcielnymi. Liczba ochrzczonych rosła, a biskupi nie mogli być na celebracji 

większości chrztów. Wschód powierzył całość liturgii kapłanom, aż po końcowe 

namaszczenie. Kapłani używali olejów poświeconych przez biskupa. Zachód 

powierzył kapłanom jedynie chrzest i zachował znak osobistej obecności biskupa 

przy ostatnim rycie. Ta decyzja doprowadziła do oddzielenia go w czasie od rytu 

chrzcielnego, którego liturgię dotąd zamykał. W tym okresie słowo „namaszczenie” 

(krzyżmem) zostało na Zachodzie zastąpione przez słowo „bierzmowanie” 

(confirmatio), co zachowywało jego odniesienie do chrztu89. Oczywiście takie 

rozumowanie ma sens tylko wtedy, jeśli używa się łacińskiego określenia 

confirmatio (potwierdzenie, umocnienie)90. 

W tej części pracy w dużej mierze korzystamy tekstów Tradycji, jakie 

proponuje Kościół w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. Testy te pochodzą  

z pierwszych wieków chrześcijaństwa. W tym okresie chrzest i bierzmowanie 

tworzyły jedną całość91.  

Zanurzenie w wodzie, namaszczenie i nałożenie rąk, stanowią istotne elementy 

liturgii chrztu świętego. Dlatego w tekstach Tradycji Godziny czytań okresu 

wielkanocnego nie mówi się wprost o bierzmowaniu, lecz o rycie namaszczenia  

i włożenia rąk, które są znakiem umocnienia Duchem Świętym.  

                                                 
88 M. Qualizza, Inicjacja chrześcijańska, dz. cyt., s. 105. 
89 Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt., s. 60. 
90Już sama nazwa bierzmowania - confirmatio oznacza, że ten sakrament utwierdzeni chrzest  
i równocześnie umacnia łaskę chrzcielną, zob., KKK 1289. Przez bierzmowanie ochrzczeni są 
bardziej upodobnieni do Chrystusa, zob., KKK 1322. Na związek ze chrztem wskazuje wyznanie 
wiary chrzcielnej przed bierzmowaniem, zob., KKK 1298, oraz świadek bierzmowania, którym  
w zasadzie powinien być chrzestny, celem podkreślenia jedności tych dwóch sakramentów, zob., 
KKK 1311, zob., Cz. Krakowiak, Bierzmowanie w kontekście inicjacji chrześcijańskiej,  
w: AK 2(1977), s. 242-256. Polskie tłumaczenie confirmatio pochodzi od staropolskiego „bierzma” 
oznacza grubą belkę, która podtrzymuje cały strop, czyli sufit domu. Wiara dojrzała podobna jest do 
owego „bierzma”, w: K. Bukowski, Bierzmowanie mocnienie ucznia Chrystusa, w: [http ://www. 
opoka. org. pl/ biblioteka /K/ warto/warto_30.html (2.04.2007)]. Zob., B. Nadolski, Liturgika, t. 3,  
dz. cyt., s. 62. 
91 Odwołując się do najstarszej tradycji wspólnej Kościołowi Wschodniemu i Zachodniemu 
Katechizm Kościoła Katolickiego przytacza wyrażenie św. Cypriana, według, którego bierzmowanie 
wraz ze chrztem tworzy „podwójny sakrament” (zob. KKK 1290). 



306 
 

Liturgia chrztu w starożytności chrześcijańskiej była liturgią uroczystą, która 

rozwijała liczne ryty i zawierała w sobie chrzest związany z namaszczeniem 

krzyżmem i przystąpienie do Eucharystii. Ryty te miały miejsce podczas Nocy 

Paschalnej w celu uwypuklenia ich związku z paschalnym misterium Chrystusa92.  

Zatrzymamy się nad tymi dwoma sakramentami chrztem i Eucharystią. Mają 

one podstawę w wyraźnym nakazie Chrystusa.  

Sakrament Eucharystii: „Bierzcie i jedzcie, to jest ciało moje [...] to jest moja 

krew przymierza, która wylewa się za wielu” (Mk 14, 22-23). 

Sakrament chrztu świętego: „Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię 

wszelkiemu stworzeniu, kto uwierzy i przyjmie chrzest, będzie zbawiony, a kto nie 

uwierzy, ten się potępi” (Mk 16, 15-16)93. 

Począwszy od Zesłania Ducha Świętego, widzimy, jak rodzą się najważniejsze 

ryty budujące strukturę wspólnoty: chrzest z jednej strony (zob. Dz 2, 38.41;  

8, 12.13.16.38; 9,18; 10, 47.48; 16, 15.33; 18,8; 19, 3-5; 22,16), natomiast z drugiej 

strony Eucharystia, która określana była w Dziejach Apostolskich, jako „łamanie 

chleba” (Dz 2,42).  

Rozwijające się wspólnoty chciały być posłuszne nakazowi Pana.  

To posłuszeństwo wyrażało się między innymi w sprawowaniu chrztu świętego  

i Eucharystii. Te dwa sakramenty stanowią podstawę życia Kościoła i jego rozwoju. 

W nich w sposób szczególny uobecnia się paschalne misterium Chrystusa.  

W pierwszych wiekach chrześcijaństwa uprzywilejowanym okresem 

sprawowania sakramentu chrztu był okres paschalny, podkreślano, że przyjmujący 

chrzest doświadczają Paschy, przechodzą ze śmierci do życia, zanurzają się w Paschę 

Chrystusa. Zatem w paschalnych sakramentach inicjacji dokonuje się i uobecnia 

wydarzenie śmierci i zmartwychwstania Chrystusa.  

Ludzie przyjmujący przez wiarę prawdę o zbawczej śmierci  

i zmartwychwstaniu, stają się, zwłaszcza przez sakramenty chrztu i Eucharystii, 

uczestnikami tajemnicy paschalnej, której działanie przedłuża się w ten sposób,  

w całym obecnym czasie istnienia Kościoła od Zesłania Ducha Świętego aż do 

ponownego przyjścia Chrystusa94. Te historyczną perspektywę liturgii, sięgającą aż 

                                                 
92 Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt., s. 56. 
93 B. Testa, Sakramenty Kościoła, t. 9, Poznań 1998, s. 21-22. 
94 S. Czerwik, Wprowadzenie do Konstytucji o Świętej Liturgii, Wrocław 1986, s. 14. 



307 
 

do paruzji, czyli powtórnego przyjścia Chrystusa, wyrażają słowa z Konstytucji  

o Świętej Liturgii:  

 
„Liturgia sprawowana tu na ziemi jest zapowiedzią i początkowym udziałem w liturgii 

niebieskiego Jeruzalem. Znaki liturgiczne zwłaszcza sakramenty już w obecnym życiu udzielają 

zadatku ostatecznej eschatologicznej przemiany naszego człowieczeństwa na wzór 

uwielbionego człowieczeństwa Chrystusa, który jest ośrodkiem liturgii sprawowanej na ziemi 

liturgii niebieskiej”95. 

 

Starożytność chrześcijańska odznaczała się głębokim zamysłem misteryjnego 

wymiaru egzystencji eklezjalnej. Kościół wierzył, że cała pełnia paschalnej 

tajemnicy Chrystusa uobecnia się w jego sakramentalnym kulcie. Chrzest  

i Eucharystia zajmowały w nim od początku szczególne miejsce. Do nich odnosiło 

się przede wszystkim określenie mysterion i sacramentum96. Chrzest dopełniony 

przez bierzmowanie i Eucharystia wcześniej nazwane zostały sakramentami 

chrześcijańskiego wtajemniczenia, określonego również mianem chrześcijańskiej 

mistagogii lub chrześcijańskiej inicjacji97. 

Teksty Tradycji Godziny czytań okresu wielkanocnego podkreślają wagę 

sakramentu Chrztu i Eucharystii. Kościół pierwotny pojmował chrzest  

w perspektywie eschatologicznej, w świetle zmartwychwstania Chrystusa i daru 

Ducha Świętego. Dar Ducha jest zawsze darem eschatologicznej bliskości Boga: 

„uroczyście zapewniam was: Kto jest posłuszny mojej nauce i kto wierzy w Tego, 

który mnie posłał, ma życie wieczne i nie będzie sądzony, lecz przeszedł ze śmierci 

do życia” (J 5,24).  

Chrzest i Eucharystia uważane są w tradycji chrześcijańskiej za  

tzw. sakramenty główne. Stoją one w najściślejszym i najbardziej bezpośrednim 

związku z misterium Paschy i Pięćdziesiątnicy. Misterium zbawienia aktualizuje się 

w nich w sposób najbardziej wyraźny i intensywny98. 

W pierwszych wiekach chrześcijaństwa okres wielkanocny był 

uprzywilejowanym czasem przyjmowania sakramentu chrztu św. i Eucharystii. 

Przyjmowanie sakramentu chrztu w okresie wielkanocnym podkreślało jego 

                                                 
95 KL 8. 
96 Tak pisze Bazyli z Seleucji (Homilia Paschalna 3 ) już chrzest jest streszczeniem wszystkich dóbr, 
dokupieniem w streszczeniu. Zob. B. Testa, Sakramenty Kościoła, dz. cyt., s. 23-31. 
97 W. Hryniewicz, Nasza Pascha z Chrystusem, dz. cyt., s. 287. 
98 Tamże, s. 308. 



308 
 

charakter paschalny. Podstawą sakramentów chrztu i Eucharystii jest ofiara 

krzyżowa Jezusa Chrystusa: „Albowiem z boku umierającego na krzyżu Chrystusa 

zrodził się przedziwny sakrament całego Kościoła”99. Św. Chryzostom  

w Katechezie chrzcielnej pisze:  

 
„Czytamy w Ewangelii, że po śmierci Jezusa, gdy On jeszcze wisiał na krzyżu, jeden  

z żołnierzy zbliżył się, włócznią przebił mu bok i natychmiast wypłynęła krew i woda. Woda 

była obrazem chrztu, a krew Eucharystii [...] woda i krew są obrazem chrztu i Eucharystii.  

Z tych dwóch sakramentów bierze swój początek Kościół przez obmycie odradzające  

i odnawiające w Duchu Świętym, to znaczy przez chrzest i Eucharystię, które wywodzą się  

z boku Zbawiciela. Kościół więc powstał z boku Chrystusa podobnie jak z boku Adama 

wyszła jego małżonka, Ewa [...] I tak jak Bóg wyprowadził Ewę z głęboko uśpionego Adama 

tak też Chrystus po śmierci dał nam wodę i krew”100. 

 

Ojcowie Kościoła, pisarze kościelni swoim życiem głęboko zakorzenieni  

w Piśmie Świętym i w liturgii101, doskonale rozumieli wagę i znaczenie okresu 

paschalnego, który był i jest centralnym „czasem” życia Kościoła. Odzwierciedla on 

sytuację Kościoła, który jest w drodze i zmierza ku ostatecznemu przejściu, na 

spotkanie z Chrystusem. Jednak w tej drodze w każdym z członków Kościoła 

dokonuje się nieustanna pascha, przechodzenie ze śmierci do życia, z ciemności do 

światła. Ta droga rozpoczyna się w momencie przyjęcia chrztu świętego. Pokarmem 

duchowym w paschalnej drodze jest Eucharystia. 

Staje się jasne, dlaczego w okresie wielkanocnym w drugich czytaniach 

Godziny czytań tak dużo miejsca poświęcono sakramentom chrztu i Eucharystii.  

O tych sakramentach pośrednio jest już mowa w czytaniach biblijnych Godziny 

czytań okresu wielkanocnego. Nie pojawiają się tam wprost określenia: Eucharystia, 

chrzest, lecz z kontekstu wypowiedzi wyciągamy wnioski, że autorzy lekcji  

z Nowego Testamentu nawiązują do tych sakramentów (zob. 1 P 2, 5.10n.; 1 P 1,3; 

1,23; 1 P 2, 9; 2,4n.; 1 J 2, 20.27; 1 J 5,6; Ap 7,9; 7, 13-14; 19,9). 

W okresie patrystycznym udzielanie chrztu dorosłym poprzedzało 

przygotowanie, które prowadzono w ramach katechezy katechumenalnej,  

ale wymagało ono także kontynuacji, a tę zapewniały katechezy mistagogiczne. 

Katechezę opracowywano według scalonego i spójnego planu, który obejmował trzy 

                                                 
99 KL 5. 
100 Św. Jan Chryzostom, Katecheza chrzcielna 3, 13-19, Moc krwi Chrystusowej, s. 367. 
101 E. Mazza, La mistagogia. Le catechesi liturgiche, dz. cyt., s. 16-28. 



309 
 

momenty: katechezę biblijną, katechezę dogmatyczną i katechezę sakramentalną. 

Pierwsza z nich doszukiwała się uzasadnienia dla chrztu w mądrościowej lekturze 

całej Biblii. Katecheza dogmatyczna wyjaśniała znaczenie symboli w stosunku do 

prawdy, którą wyrażały oraz w odniesieniu do wiary, którą wzbogacały. Natomiast 

element sakramentalny zajmował się tłumaczeniem symboli na język życia 

codziennego w celu wprowadzenia ich w konkretne życie. Moment biblijny miał za 

zadanie ukazanie aktualności tego, co głosiła Biblia, a co znajdowało konkretyzację 

w rzeczywistości. Moment dogmatyczny rzucał światło na lekturę, wiązał treści 

wiary z życiem. Element sakralny ożywiał życie102. 

Przejdziemy teraz do omówienia poszczególnych tekstów Tradycji mówiących 

o chrzcie i Eucharystii, zawartych w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. 

 

2.1 Chrzest 

Nasz stan sprzed chrztu 

Chrzest jest oświeceniem, ponieważ umysły ochrzczonych zostały oświecone. 

Do momentu chrztu katechumeni żyli w niewiedzy. Stan niewiedzy, to życie z dala 

do Boga. Św. Piotr w Pierwszym Liście pisze: „Bądźcie jako posłuszne dzieci i nie 

ulegajcie żądzom, które dawniej wynikały z waszej niewiedzy” (1 P 1,14) i dalej 

pisze: „Taka jest bowiem wola Boża: abyście swoim dobrym postępowaniem 

zmuszali do milczenia niewiedzę głupich ludzi” (1 P 2, 15). Stan niewiedzy można 

określić jako życie według ciała. Justyn pokazuje sytuację, w jakiej byliśmy przed 

przyjęciem chrztu. Ten stan charakteryzował się nieświadomością, wychowaniem  

w złych obyczajach, ogólnie mówiąc w życiu w niewiedzy. 

 
„Przyszliśmy na świat nieświadomi i zrodzeni przez naszych rodziców zgodnie  

z nieodwracalnymi prawami natury. Zostaliśmy wychowani w złych i przewrotnych 

obyczajach”103.  

 

We chrzcie przeszliśmy z życia w niewiedzy do życia „oświeconego wyboru”, 

czyli życia w mądrości. Życie w wiedzy, to życie według Ducha, poznanie Boga. 

Papież Leon Wielki przypomina, że grzech pierwszych ludzi, zniszczył w człowieku 

jego pierwotne piękno, obraz samego Boga. Człowiek sięgając po owoc poznania 

                                                 
102 M. Qualizza, Inicjacja chrześcijańska, dz. cyt., s. 43. 
103 Św. Justyn, męczennik, Apologia chrześcijan, rozdz. 61, Chrzest odrodzenia, s. 568. 



310 
 

dobra i zła, złamał zakaz Boga i tym samym skazał się na stan oddalenia od Boga, na 

trwanie w ciemności i niewiedzy. Rozpoczął życie według ciała, mimo tego, że Bóg 

zapragnął dla niego życia według Ducha. 

 
„Duch Święty, wraz z Ojcem i Synem jedyny Bóg, razem z Nimi odradza nas w chrzcie  

i przywraca nam pierwotne piękno, które zostało zeszpecone. Napełnia nas swoją łaską do tego 

stopnia, że nie możemy już pragnąć rzeczy, których pragnąć nie należy; wyzwala nas z grzechu 

i śmierci i czyni ludźmi uduchowionymi tych, którzy powstali z prochu ziemi; czyni ich 

uczestnikami chwały Bożej, synami i dziedzicami Boga i Ojca, na wzór obrazu Jego Syna, 

współdziedzicami i braćmi Chrystusa, razem z Nim przeznaczonymi do chwały, razem z Nim 

mającymi objąć królowanie. W zamian za ziemię daje im niebo i otwarty dostęp do raju; czyni 

ich godniejszymi od aniołów i przez moc Bożą gasi wodami chrztu wiekuiste płomienie 

piekieł”104.  

 

Papież Leon Wielki w Kazaniu O Wniebowstąpieniu Pańskim podkreśla 

również, że Bóg w Trójcy Świętej w chrzcie przywraca nam pierwotne piękno 

„Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży go stworzył, stworzył 

mężczyznę i niewiastę” (Rdz 1,27 ). To piękno zostało zniszczone przez grzech 

nieposłuszeństwa pierwszych ludzi (zob. Rdz 3, 1-24).  

Każdy, kto przyjął chrzest, został napełniony łaską do tego stopnia, że już nie 

może pragnąć rzeczy, do których nie należy, czyli świata i związanego z nim 

grzechu. Ci, którzy przyjęli chrzest stają się uczestnikami Bożego życia, synami  

i dziedzicami Boga i Ojca, na wzór obrazu Jego Syna.  

Niegdyś Bóg podarował ludziom ziemię: „Pan Bóg wziął zatem człowieka  

i mieścił go w ogrodzie Eden, aby uprawiał go i doglądał” (Rdz 2,15). Teraz  

w zamian za ziemię daje niebo i otwarty dostęp do raju.  

Chrzest wynosi wierzących do godności Dzieci Bożych, „czyni godniejszymi 

od aniołów”. Papież Leon podkreśla, że chrzest jest wielkim darem Boga dla 

Kościoła, dla każdego człowieka. Chrzest staje się drugim poczęciem, pierwsze było 

z ciała, a drugie jest z Ducha Świętego. 
 

                                                 
104 Leona Wielkiego, papież, Kazanie 2 o Wniebowstąpieniu 1-4, Wniebowstąpienie Pana pomnaża 
naszą wiarę, s. 738. Zob. H. Pietras, Eschatologia Kościoła w pierwszych czterech wieków, Warszawa 
2007, s. 37-41. 



311 
 

„Dwojakie jest poczęcie człowieka: jedno z ludzkiego ciała, drugie z Ducha Świętego. O tych 

dwóch poczęciach pisali zgodnie z prawdą uczeni teologowie. Ja przytoczę ich imię i naukę.  

To co było widzialne w naszym Zbawicielu zostało teraz zawarte w sakramentach”105. 

 

Warto przywołać scenę z Ewangelii według św. Jana, kiedy Jezus rozmawiał  

z dostojnikiem żydowskim (zob. J 3, 1-21). Jezus wyjaśniał Nikodemowi: „Jeśli się 

ktoś nie narodzi z wody i Ducha, nie może wejść do Królestwa Bożego” (J 3,5).  

W ten sposób Jezus chciał podkreślić znaczenie narodzenia z Boga. „To, co urodziło 

się z ciała, pozostanie cielesne, natomiast, co się zrodziło z Ducha, jest duchowe”  

(J 3,6). W rozmowie z Nikodemem Jezus wskazuje, że narodziny z „wody i Ducha” 

(J 3,5) wyznaczają kierunek życia chrześcijanina, bowiem rodzi się on do życia 

nadprzyrodzonego (z góry). 

Chrzcielnica symbolizuje łono matczyne Kościoła, który rodzi nowe dzieci dla 

chwały Ojca i dla budowania nowej ludzkości, żyjącej we wspólnocie i wolności106.  

Dlatego też chrzest nazywany jest oświeceniem. Słowo Boga oświeca - autor 

psalmu powie: „Twoje słowo jest pochodnią dla nóg moich i światłem na mojej 

ścieżce” (Ps 119,105). Jezus w rozmowie z Nikodemem stwierdził: „Ten, kto żyje  

w prawdzie, zbliża się do światłości, aby jego czyny były widoczne - jako dokonane 

w Bogu” (J 3,21). Prawda jest w Jezusie, On sam jest prawdą (zob. J 14,6). Duch 

Święty, którego posyła jest Duchem prawdy (zob. J 14,17; Dz 2). Prawda pozwala 

doświadczyć prawdziwego Boga w Jezusie Chrystusie. Jezus jest nie tylko prawdą, 

jest również światłością. Św. Jan w prologu swojej Ewangelii pisze: „A życie to było 

światłością dla ludzi. Światłość świeci w ciemności, lecz ciemność jej nie ogarnęła” 

(J 1,5). To Słowo Boga budzi wiarę, to ono oświeca.  

Jezus również sam o sobie powiedział: „Ja jestem światłością świata.  

Kto idzie za Mną, nie będzie chodził w ciemności, lecz będzie miał światło życia”  

(J 8,12). W tym fragmencie pojawia się ciekawe zestawienie słów światło i życie.  

Te dwie rzeczywistości wzajemnie się przenikają, tam gdzie jest światło, tam jest 

życie. Chrzest święty nazywany jest „zrodzeniem na nowo” (zob. 1 P 1,3), 

narodzeniem z Ducha, oświeceniem.  

Życie zapoczątkowane na chrzcie świętym - oświecenie jest przedsmakiem 

pełni życia, pełni światła, poznania, które będzie udziałem całego Kościoła  

                                                 
105 Leon Wielki, papież, Wniebowstąpienie Pana pomnaża naszą wiarę, dz. cyt., s. 738. 
106 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 58. 



312 
 

w Niebieskim Jeruzalem: „i pokazał mi Miasto Święte, Jeruzalem, zstępujące z nieba 

od Boga. W Nim była chwała Boga. Jego blask był podobny do drogocennego 

kamienia jaspisu” (Ap 21,10-11). „Miastu nie potrzeba słońca ani księżyca,  

bo oświetla je chwała Boża, a Baranek jest jego lampą” (Ap 21,23). „I nie będzie już 

nocy i nie będą potrzebować światła lampy ani światła słońca, ponieważ Pan Bóg 

będzie świecił nad nimi” (Ap 22,5). Powyższe określenia Chrztu mają zastosowanie 

praktyczne w liturgii sakramentu.  

W Godzinie czytań okresu wielkanocnego mamy wiele świadectw 

dotyczących przebiegu liturgii chrztu, symboliki chrztu, która nawiązuje do 

wydarzeń ze Starego Testamentu i przez znaki widzialne uobecnia Paschę Jezusa 

Chrystusa.  

 

Wiara podstawą chrztu 

Wiara jest warunkiem chrztu, ale z drugiej strony poprzez chrzest wchodzimy 

na drogę wiary, na drogę życia z Chrystusem. 

 
„Kroczycie teraz drogą wiary, dopóki pozostajecie w tym śmiertelnym ciele i jesteście 

pielgrzymami daleko jeszcze od Pana, lecz Jezus Chrystus, do którego zdążacie i który raczył 

dla nas stać się człowiekiem, jest dla nas drogą niezawodną. Pan zachował wielką słodkość 

dla tych, którzy się Go boją. Wyleje ją w obfitości na tych, którzy w Nim pokładają nadzieję, 

gdy dostąpimy tej rzeczywistości, którą obecnie posiadamy przez nadzieję. Dzisiaj jest ósmy 

dzień waszych narodzin w Bogu; dziś dopełnia się w was znamię wiary”107. 

 

Kroczymy drogą wiary tak, jak niegdyś kroczył naród izraelski. Jesteśmy ludem 

w drodze. Jezus sam o sobie powiedział: „Ja jestem drogą” (J 14,6). Św. Augustyn 

podkreśla, że Jezus jest dla nas drogą niezawodną. Ci, którzy przyjęli chrzest, żyją 

nadzieją na udział w pełni rzeczywistości, którą obecnie posiadają przez nadzieję.  

Tą rzeczywistością, o której mówi Augustyn, jest sam Jezus Chrystus. Kiedy 

ukończymy naszą ziemską pielgrzymkę „Pan wielką słodkość wyleje w obfitości na 

tych, którzy w Nim pokładają nadzieję”. Dydym Aleksandryjski powołując się na 

Pierwszy List św. Jana podkreśla znacznie wiary. Wiara jest początkiem życia  

w Bogu, jest podstawą, warunkiem stania się dzieckiem Boga. Chrzest połączony 

jest nie tylko z wyznaniem grzechów, ale również z wyznaniem wiary: czy wierzysz? 

                                                 
107 Św. Augustyn, biskup, Nowe stworzenie w Chrystusie, dz. cyt., s. 502. 



313 
 

 

„Pisze święty Jan: Wszystkim tym jednak, którzy Go przyjęli, dał moc, aby się stali dziećmi 

Bożymi, tym, którzy wierzą w imię Jego, którzy ani z krwi, ani z żądzy ciała, ani z woli męża, 

ale z Boga się narodzili. Ci więc, mówi Jan, którzy uwierzyli w Chrystusa, otrzymali moc stania 

się synami Boga, to jest Ducha Świętego, i uczestniczenia w Jego naturze. A jako dowód,  

że zostali oni zrodzeni z Ducha Świętego, Jan dodaje słowa Chrystusa: Zaprawdę, zaprawdę 

mówię tobie: Jeśli się ktoś nie narodzi z wody i z Ducha, nie może wejść do królestwa 

Bożego”108.  

 

Poprzez chrzest, zrodzeni z Ducha Świętego, stajemy się uczestnikami natury 

samego Boga. Chrzest jest bramą do życia wiecznego (zob. J 10,7n.), jest również 

warunkiem wejścia do Królestwa Bożego. Św. Jan mówi, że „ci, którzy uwierzyli 

otrzymali moc stania się synami Bożymi”. Otrzymać moc, to otrzymać wewnętrzną 

siłę, łaskę, u której podstaw jest wiara. „Bo jeśli wyznasz ustami, że Jezus jest 

Panem i uwierzysz w sercu, że Bóg Go wskrzesił z martwych, będziesz zbawiony” 

(Rz 10,9). „Kto wyznaje, że Jezus jest Synem Bożym, w tym przebywa Bóg, a on  

w Bogu” (1 J 4,15).  

Wiara jest zatem podstawą chrztu świętego i jego konsekwencją. Zbawienie 

przez wiarę, zbawienie przez chrzest jest jednym i tym samym wydarzeniem. Wiara  

i chrzest w sposób nierozerwalny przynależą do siebie. Wierzyć w Chrystusa, 

oznacza przyjąć chrzest. Chrzest stwarza podstawową relację do Chrystusa: być 

chrześcijaninem, to znaczy być ochrzczonym. Cała dynamika wiary znajduje swoje 

podstawy i spełnienie we chrzcie. Z wiary rodzi się pragnienie chrztu i w chrzcie 

wiara znajduje swoje spełnienie. Przyjęcie chrztu otwiera drogę realizacji tych treści, 

które są w nim zawarte. Treści te natomiast znajdują swoje wyjaśnienie w tajemnicy 

Paschy. W ujęciu statycznym chrztu oznacza on początek wyjścia (exodus) i wejście 

na nowa drogę.  

U ojców Kościoła chrzest w aspekcie dynamicznym przyjmuje charakter 

paschy, świętowania zwycięstwa Boga, w którym ma udział każdy ochrzczony109. 

Między wiarą a chrztem zachodzi ścisła relacja, przy czym chrzest jako sakrament 

jest rozumiany jako dar. Bł. Izaak pisze w 42 kazaniu: 

 

                                                 
108 Dydym Aleksandryjski, O Trójcy Świętej, księga 2, 12, Duch Święty odradza nas w chrzcie,  
s. 689-690. 
109 E. Mazza, La mistagogia. Le catechesi liturgiche della fine del quatro secolo e il loro metodo, 
Roma 1996, s. 176-181. 



314 
 

„On w swoim ciele poniósł na drzewo krzyża grzechy, z których obmył swoje mistyczne 

ciało w wodzie chrzcielnej. On zbawia przez drzewo i wodę , jako baranek Boży gładzi 

grzechy świata, które wziął na siebie”110. 

 

Izaak podkreśla, że Pan na krzyżu obmył z grzechów swoje mistyczne ciało. 

Mistycznym Ciałem Chrystusa jest Kościół, który sprawuje sakramenty. Pierwszym 

sakramentem jest chrzest. Chrzest ma swoje źródło w śmierci i zmartwychwstaniu 

Chrystusa. Podstawowym warunkiem przyjęcia Chrztu jest wiara: „a kto uwierzy  

i przyjmie chrzest, będzie zbawiony” (Mk 16,16). 

 Chrzest jest sakramentem oczyszczenia i wejścia w nowe przymierze  

z Bogiem, eschatologicznym znakiem wielkiego przełomu i podziału między 

istnieniem starego człowieka naznaczonym winą i ciemnością, a nowym życiem 

łaski i oświecenia. Chrzest jest przejściem - paschą do nowego istnienia, jego 

początkiem. Chrzest jest skierowany ku Eucharystii111. Bez chrztu Eucharystia jest 

niemożliwa. Warunkiem sprawowania i uczestnictwa w Eucharystii jest włączenie  

w Kościół i w jego wiarę, co dokonuje się przez chrzest. Włączenie w paschalne 

misterium Chrystusa jest włączeniem w Jego Kościół, który urzeczywistnia się 

najpełniej jako wspólnota zgromadzona wokół stołu Zmartwychwstałego112 . 

 
Figuratywny charakter chrztu 

Całą dynamikę wiary najlepiej wyraża figuratywny charakter chrztu, który 

znajduje swoje spełnienie w obrazie exodusu i paschy. 

Dla przykładu katechumeni po wyrzeczeniu się szatana, wchodzili do wody, 

w której byli obmyci w imię Trójcy Przenajświętszej. To wydarzenie nawiązywało 

do starotestamentowego wyjścia Izraela (exodus) i przejścia (paschy) przez wody 

Morza Czerwonego.  

 
„Przedstawimy teraz, w jaki sposób zostaliśmy poświęceni Bogu my, których Chrystus 

odrodził do życia. Ci wszyscy, którzy przekonali się i uwierzyli, że prawdziwa jest nasza 

nauka i to, co głosimy, przyrzekają, że według niej będą żyli. Wtedy pouczamy ich, by się 

modlili i poszcząc błagali Boga o przebaczenie im grzechów i my też razem z nimi modlimy 

się i pościmy. Następnie prowadzimy ich tam, gdzie jest woda, i tam, w ten sam sposób,  

                                                 
110 Bł. Izaak, opat klasztoru Stella, Kazanie 42, Pierworodny spośród wielu braci, dz. cyt., s. 671. 
111 W. Hryniewicz, Nasza Pascha z Chrystusem, dz. cyt., s. 325. 
112 Tamże. 



315 
 

w jaki zostaliśmy odrodzeni, oni również dostępują odrodzenia. Albowiem zostają obmyci  

w wodzie w imię Boga Ojca i Pana wszechrzeczy, i Jezusa Chrystusa naszego Zbawiciela,  

i Ducha Świętego”113.  

 

Pascha chrześcijańska, która ma swój wyraz w sakramencie chrztu,  

w obrzędzie zanurzenia i wynurzenia z wody, dokonuje się w imię Boga 

Trójjedynego. To wydarzenie jest włączeniem każdego ochrzczonego w Paschę 

Jezusa Chrystusa, który przeszedł ze śmierci do życia. Chrzest z jednej strony jest 

realizacją starotestamentowej figury przejścia, natomiast z drugiej zapowiedzią 

ostatecznego przejścia. 

Kolejna figura starotestamentowa, która realizuje się we chrzcie,  

to „niezatarte znamię”. W Starym Testamencie to znak ocalenia, wybrania, 

szczególnego przeznaczenia (zob. Wj 12,7; Ez 9,4; Wj 28,36). 

Justyn męczennik w swojej Apologii podkreśla, że chrzest wyciska niezatarte 

znamię, oczywiście nie posługuje się takim określeniem, ale wskazują na to słowa:  

 
„Chrystus bowiem powiedział: Jeżeli nie narodzicie się powtórnie, nie wejdziecie do 

królestwa niebieskiego. A przecież jest rzeczą jasną, że ci, którzy się już narodzili, nie mogą 

powrócić do łona swojej matki114. Obmycie zaś, o którym tu mowa, jest nazwane 

oświeceniem, bo umysły tych, którzy uczą się tych prawd, zostają oświecone. A ten, który 

doznaje oświecenia, jest obmyty również w imię Jezusa Chrystusa, ukrzyżowanego pod 

Poncjuszem Piłatem, oraz w imię Ducha Świętego, który przez proroków przepowiedział 

wszystko, co się tyczy Jezusa”115. 

 

Sakramenty mają podwójny wymiar: słowo oraz związany z ciałem gest. 

Starożytność chrześcijańska, zarówno na Wschodzie jak i na Zachodzie mówiła, że 

sakrament jest „znakiem” w taki sposób, że widzialne prowadzi do niewidzialnego,  

a figura do tajemniczej rzeczywistości. Zatem sakrament jest aktem przyjścia. 

Nakierowuje wiarę na pewną odmienność116. Środki figuratywne sakramentów miały 

duże znaczenie u starożytnych chrześcijan. Ojcowie wskazywali główne elementy 

aspektu figuratywnego. Należą do nich: 

a. Rzeczywistość materialna np. woda, chleb, wino, olej, a także gesty: 

obmycie, jedzenie, namaszczenie, położenie reki na czyjąś głowę. 
                                                 
113 Św. Justyn, męczennik, Pierwsza Apologia chrześcijan, rozdz. 61, Chrzest odrodzenia, s. 568. 
114 Tamże, s. 568-569. 
115 Tamże. 
116 Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt., s. 26. 



316 
 

b. Szafarz, jego posługa wyraża obecność i działanie Chrystusa 

c. Powiązanie z historią zbawienia. Sakramentalny aspekt figuratywny 

powiązany jest z historią biblijną Starego i Nowego Testamentu  

i przesłaniem Jezusa. 

Znaczenie sakramentu określane jest również przez wydarzenia i teksty biblijne, 

np. woda chrzcielna przywołuje Chrzest Jezusa lub wodę, która wypłynęła  

z przebitego boku ukrzyżowanego, ale odnosi się również do przejścia przez Morze 

Czerwone. Eucharystia z kolei powiązana jest nie tylko z nowotestamentowymi 

przekazami o Ostatniej Wieczerzy, ale z tymi o rozmnożeniu chleba, z obrazem 

baranka paschalnego, a szczególnie z tekstem z Ml 1, 11-14, który mówi o ofierze 

czystej, której przyjście zapowiada, a którą sakrament Eucharystii realizuje117. 

Autorzy czytań Tradycji okresu wielkanocnego pisząc o sakramencie chrztu  

i Eucharystii, podkreślają znaczenie rzeczywistości materialnej i powiązanie 

sakramentów z historią zbawienia. 

 Cyryl Jerozolimski ukazuje obrzęd chrztu i wyjaśnia jego znaczenie odwołując 

się do misterium paschalnego Jezusa. Trzykrotne zanurzenie w wodzie jest 

symbolem złożenia Chrystusa do grobu, w którym przebywał trzy dni i trzy noce. 

Katechumen zanurzając się w wodzie doświadcza śmierci, umiera dla świata, dla 

grzechu. „Zostaliście przyprowadzeni do świętego zdroju wód chrzcielnych, tak jak 

złożono do grobu ciało Chrystusa zdjęte z krzyża”118. Następnie składa wyznanie 

wiary: 

 
„Każdy z was był pytany, czy wierzy w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego. I złożyliście 

wyznanie wiary dającej zbawienie, potem zaś po trzykroć zanurzono was w wodzie i z niej 

wynurzono, a przez to zaznaczyliście w obrazie i symbolu trzydniowe pogrzebanie 

Chrystusa”119.  

 

Zanurzenie w wodzie i wynurzenie się z niej jest wyobrażeniem śmierci  

i zmartwychwstania, ma charakter paschalny, który z kolei ma ukierunkowanie 

eschatologiczne. Kto przeszedł ze śmierci do życia, z ciemności do światła, nie 

należy już do świata, lecz do Chrystusa.  
 

                                                 
117Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt.,, s. 27. 
118 Św. Cyryl Jerozolimski, Katecheza 20, Mystagogiczna, 2, 4-6, Chrzest znakiem męki Chrystusa, 
 s. 469. 
119 Tamże. 



317 
 

„Nasz Zbawiciel pozostał we wnętrzu ziemi przez trzy dni i trzy noce; wy zaś wynurzywszy 

się pierwszy raz z wody, wyobraziliście pierwszy dzień przebywania Chrystusa w grobie,  

a przez zanurzenie pierwszą z tych nocy. Ten, który żyje w nocy, nie widzi nic, ten zaś, kto 

żyje w dniu, chodzi w światłości. Wy również, zanurzeni w wodzie nic nie widzieliście, 

jakoby w nocy, lecz wychodząc z niej, wyszliście na światło dzienne. W tej samej też chwili 

przeszliście przez śmierć i zostaliście zrodzeni, a woda zbawienna stała się dla was 

równocześnie i gromem, i rodzicielką”120.  

 

To przejście nie ma charakteru fizycznego, lecz duchowy. Sakrament jest 

widzialnym znakiem niewidzialnej łaski, np. woda w zewnętrznym znaku obmywa 

ciało, jednak jest znakiem obmycia duszy. 
 

„Jest czas rodzenia i czas umierania - powiada Salomon. Choć to powiedzenie odnosi się do 

czego innego, jednakże może być zastosowane także do was, mimo że w innym porządku: 

czas umierania i czas rodzenia. W jednej chwili obie te rzeczy w was się spełniły tak,  

iż wasze obumarcie zbiegło się z waszym narodzeniem się do życia.  

O nowe i niesłychane wydarzenie! Przecież nie umarliśmy prawdziwie, nie zostaliśmy 

pogrzebani ani też rzeczywiście przybici do krzyża nie zmartwychwstaliśmy. Ale śmierć  

i grób, krzyż i zmartwychwstanie zostały wyrażone przez znak sakramentalny, a prawda  

w nich zawarta dała zbawienie”121.  

 

Cyryl Jerozolimski w tym fragmencie podkreśla charakter duchowy 

sakramentu chrztu: śmierć, grób, krzyż i zmartwychwstanie zostały wyrażone przez 

znak sakramentalny, który jest nośnikiem łaski, zbawczej rzeczywistości. Ten kto 

przyjmuje chrzest, nie umiera fizycznie i nie zmartwychwstaje fizycznie, aczkolwiek 

fizyczna śmierć nastąpi w swoim czasie i zmartwychwstanie przy powtórnym 

przyjściu Chrystusa. Chrystus został prawdziwie ukrzyżowany, pogrzebany  

i prawdziwie zmartwychwstał, my natomiast uczestniczmy w tych wydarzeniach na 

sposób duchowy, poprzez łaskę, w sakramencie chrztu świętego. 

 
„Chrystus został prawdziwie ukrzyżowany i prawdziwie pogrzebany, i prawdziwie 

zmartwychwstał; to zaś, co się stało z Chrystusem, zostało nam przyznane przez łaskę, 

abyśmy dostąpili udziału w Jego cierpieniach przez znak, który je wyobraża i prawdziwie 

osiągnęli zbawienie. Wiemy natomiast dobrze, że nasz chrzest nie tylko uwalnia od grzechów 

i daje nam Ducha Świętego, ale jest także obrazem męki Chrystusa. Dlatego święty Paweł 

mógł słusznie powiedzieć: Czyż nie wiecie, że my wszyscy, którzy otrzymaliśmy chrzest 

                                                 
120 Św. Cyryl Jerozolimski, Chrzest znakiem męki Chrystusa, dz. cyt., s. 469. 
121 Tamże, s. 469- 470. 



318 
 

zanurzający w Chrystusa Jezusa, zostaliśmy zanurzeni w śmierć Jego? Przyjmując więc 

chrzest zanurzający nas w śmierć, zostaliśmy razem z Nim pogrzebani”122. 

 

Św. Bazyli wyjaśniając, czym jest chrzest, również odwołuje się do obrazu 

życia i śmierci. Na początku wyjaśnia, że chrzest jest wyobrażeniem śmierci i życia. 

Natomiast jego celem jest zniszczenie grzesznego ciała i udział w nowym życiu 

danym przez Ducha Świętego, którego owocem jest uświęcenie, życie w świętości. 

Warto zauważyć, że każdy tekst mówiący o chrzcie podkreśla dwa aspekty: 

umieranie, śmierć i zmartwychwstanie, nowe życie. W ten sposób zostaje 

podkreślony charakter paschalny chrztu świętego, który z kolei prowadzi nas ku 

wymiarowi eschatologicznemu tego sakramentu. Nowe życie w Chrystusie 

otrzymane na chrzcie powinno się nieustannie rozwijać. Bo, jak pisze św. Bazyli, 

owocem nowego życia jest uświęcenie, czyli dążenie do komunii z Bogiem, która 

osiągnie swoją pełnię w życiu wiecznym. 
 

„Pan, który rządzi naszym życiem, ustanowił z nami przymierze chrztu będącego 

wyobrażeniem śmierci i życia. Woda wyobraża tu śmierć, natomiast Duch daje zadatek życia. 

Otóż cel chrztu jest dwojaki: ma być zniszczone grzeszne ciało, aby później nie przynosiło 

śmierci i ma być dane życie Ducha, przynoszące jako owoc uświęcenie”123.  

 

Zatem cel chrztu jest podwójny zniszczenie grzesznego ciała i otrzymanie nowego 

życia, danego przez Ducha Świętego. Chrzest ma dwa bieguny, z jednej strony jest 

wyobrażeniem śmierci z drugiej strony wyobrażeniem życia. 

 
„Wyobrażeniem śmierci jest woda jak grób zamykający się nad ochrzczonym, a ożywiająca 

moc Ducha odradza nas ze śmierci grzechu i przywraca do życia, które było dane na 

początku. Na tym więc polega powtórne narodzenie z wody i Ducha; umiera się przez wodę, 

życie natomiast nasze jest dziełem Ducha”124.  

 

Bazyli podkreśla ożywczą rolę Duch Świętego, który odradza i przywraca do 

życia. Dydym Aleksandryjski zestawia ze sobą w obrazie chrztu elementy widzialne 

i niewidzialne. Poucza, że znak widzialny odwołuje nas do rzeczywistości duchowej. 

Zanurzenie w wodzie i wynurzenie się z niej, posługa kapłana, stanowią widzialną 

                                                 
122 Św. Cyryl Jerozolimski, Chrzest znakiem męki Chrystusa, dz. cyt., s. 469- 470. 
123 Św. Bazyli, biskup, Duch ożywiciel, dz. cyt., s. 600. 
124 Tamże. 



319 
 

rzeczywistość, która wskazuje na aspekt duchowy. W czasie chrztu widzimy 

kapłanów, ale to aniołowie usługują. W czasie chrztu widzimy wodę i ciało 

wynurzające się z niej, ale to Duch Boży chrzci duszę w samym sobie i odradza. 
 

„Sadzawka chrzcielna w sposób widzialny rodzi niejako nasze widzialne ciało, gdy wyłania 

się ono z wody, a usługują przy tym kapłani; duchowo zaś ciało i duszę chrzci w samym 

sobie i odradza Duch Boży, którego nikt nie może widzieć, a usługują przy tym 

aniołowie”125.  

 

Duch Święty chrzci i odradza ciało i duszę w samym sobie, a usługują przy tym 

aniołowie. Zarówno Ducha Świętego jak i aniołów nikt nie może widzieć. Widzimy 

tu ścisłą zależność pomiędzy rzeczywistością widzialną i niewidzialną, pomiędzy 

rzeczywistością materialną i duchową. Rzeczywistość materialna ciało, woda, kapłan 

odnoszą nas do rzeczywistości duchowej. Dydym Aleksandryjski porównuje 

człowieka do glinianego naczynia, to porównanie znane jest ze Starego Testamentu. 

 
„Jan Chrzciciel, w odpowiedniej chwili dziejów, zgodnie z tymi słowami: Z wody  

i z Ducha, rzekł o Chrystusie: On chrzcić was będzie Duchem Świętym i ogniem. 

Glinianym naczyniem jest człowiek, dlatego należy go wpierw obmyć wodą, a następnie 

umocnić i wykończyć w ogniu, a Bóg jest ogniem trawiącym. Człowiek więc potrzebuje 

Ducha Świętego, aby On go odnowił i doprowadził do doskonałości. Ten duchowy ogień 

może nawodnić; ta duchowa woda może przetopić”126. 

 

To gliniane naczynie jest najpierw obmywane wodą, a następnie umocnione  

i wykończone w ogniu, tym ogniem jest Duch Święty. To Duch Święty doprowadza 

wewnętrznego człowieka do doskonałości. To, co widzialne, materialne jest 

nośnikiem rzeczywistości duchowej.  

 

„Wielka tajemnica chrztu dopełnia się więc przez potrójne zanurzenie i potrójne wezwanie, 

aby urzeczywistniło się wyobrażenie śmierci i aby dusza ochrzczonego została oświecona 

przez pokazanie wiedzy Bożej. Tak więc łaska zawarta w wodzie nie pochodzi od niej samej 

lecz daje ją obecność Ducha bo woda chrzcielna nie jest obmyciem z brudu ciała, lecz prośbą 

o dobre sumienie skierowaną do Boga. Pan chce przysposobić do życia mającego swe źródło 

w zmartwychwstaniu dlatego poucza nas jak mamy żyć według Ewangelii: poleca nam 

abyśmy się nie gniewali znosili ludzi złych, abyśmy byli czyści od pożądliwości i wolni od 

                                                 
125 Dydym Aleksandryjski, O Trójcy Świętej, księga 2, 12, Duch Święty odradza nas w chrzcie, s. 690. 
126 Tamże. 



320 
 

chciwości. W ten sposób mamy z wolnego wyboru zachować, to wszystko, co będzie dla nas 

całkiem naturalne w życiu przyszłym. Duch Święty daje nam powrót do raju, otwiera nam 

bramy niebios i czyni nas znowu przybranymi dziećmi. On daje nam udział w łasce 

Chrystusa i sprawia, że stajemy się synami światłości. On również jest zadatkiem przyszłej 

chwały”127. 

 

Św. Bazyli podkreśla, że woda chrzcielna nie obmywa brudu ciała, lecz brud 

grzechu. Jest prośbą skierowaną do Boga o dobre sumienie, o umiejętność życia 

według Ewangelii, w której podstawowym prawem życia jest prawo miłości. Miłość 

w przyszłym życiu będzie dla nas czymś naturalnym, bo Bóg jest miłością. Poprzez 

życie w miłości tu na ziemi Duch Święty umożliwia nam powrót do raju, daje nam 

udział w łasce Chrystusa. On, który jest miłością Ojca i Syna, jest dla nas zadatkiem 

przyszłej chwały  

 

Ochrzczony własnością Chrystusa 

Cyryl Jerozolimski wskazuje, że w sakramencie chrztu świętego 

upodabniamy się do Chrystusa, przyoblekamy się w Niego. Upodobnić się do 

Chrystusa to mieć udział w Jego życiu. 
 

„Ochrzczeni w Chrystusie i obleczeni w Chrystusa, otrzymaliście naturę podobną do Syna 

Bożego. Ten, który przeznaczył nas dla siebie jako przybranych synów, uczynił nas 

podobnymi do uwielbionego ciała Chrystusa. Będąc tedy uczestnikami Tego, który jest 

Chrystusem, czyli Pomazańcem Bożym, słusznie i wy zwiecie się chrystusami, czyli 

pomazańcami, i o was Bóg mówi w Piśmie: Nie dotykajcie moich pomazańców128.  

 

Na chrzcie świętym Bóg czyni nas swoimi dziećmi, upodabnia nas do 

Chrystusa. Poprzez chrzest stajemy się uczestnikami boskiej natury i życia 

Chrystusa. Chrzest jest bramą, która przeprowadza nas ze sfery profanum do sfery 

sacrum, z życia w świecie i dla świata, do życia w Chrystusie i dla Chrystusa. 

Stajemy się „przybranymi synami, podobnymi do uwielbionego ciała Chrystusa”.  

W Pierwszym Liście św. Jana czytamy:  

 
Zobaczcie jak wielką miłością obdarzył nas Ojciec, abyśmy zostali nazwani dziećmi Bożymi- 

i nimi jesteśmy! Świat nie zna nas ponieważ nie poznał Jego. Umiłowani teraz jesteśmy 

                                                 
127 Św. Bazyli, biskup, Duch ożywiciel, dz. cyt., s. 600-601. 
128Św. Cyryl Jerozolimski, Namaszczenie Ducha Świętego, dz. cyt., s. 479-480. 



321 
 

dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie okazało, czym będziemy. Wiemy, że gdy się objawi 

będziemy do Niego podobni, gdyż ujrzymy Go takim, jaki jest” (1 J 3, 1-2). 

 

Być dzieckiem Boga, to być Jego własnością. Własnością Boga stajemy się przez 

przyjęcie Ducha Świętego, Cyryl Jerozolimski pisze:  
 

„Staliście się własnością Chrystusa, ponieważ przyjęliście znamię Ducha Świętego, a to 

wszystko spełniło się w was poprzez obraz niosący w sobie rzeczywistość Bożą, bo też 

istotnie staliście się na obraz Chrystusa. On zaś został obmyty w wodach Jordanu i wyszedł z 

nich udzieliwszy im wonności promieniującego zeń Bóstwa; potem zaś zstąpił na Niego 

substancjalnie Duch Święty i podobny spoczął na podobnym”129.  

 

Poprzez chrzest stajemy się własnością Chrystusa, ponieważ zostaliśmy 

naznaczeni Duchem Świętym. To On upodobnił nas do Chrystusa. Cyryl mówiąc  

o naszym chrzcie, nawiązuje również do chrztu Jezusa w Jordanie i podkreśla, że 

woda, z której wyszedł Jezus, została napełniona „wonnościami promieniującego  

z Niego Bóstwa” i w ten sposób została uświęcona i pobłogosławiona. 

Kiedy Jezus wychodził z wody, Duch Święty stąpił na Niego: „zaraz potem 

gdy wychodził z wody, ujrzał niebo otwarte i Ducha, który zstępował na Niego jakby 

gołębica. I rozległ się głos z nieba: Ty jesteś moim synem umiłowanym, Ciebie 

upodobałem sobie” (Mk 1, 10-11).  

W sakramencie chrztu świętego naznaczenie krzyżmem jest znakiem 

zstąpienia Ducha Świętego. To namaszczenie nie tylko sprawia, że się do Chrystusa 

upodabniamy, ale jest również wezwaniem do trwania z Nim w komunii.  

W momencie zstępowania Ducha na Jezusa otworzyło się niebo. Możemy 

powiedzieć, że w momencie każdego chrztu otwiera się niebo jako znak afirmacji  

i przyjęcia do wspólnoty Kościoła, którego celem jest Niebieskie Jeruzalem.  

W czasie chrztu Jezusa rozległ się głos Ojca. Również w czasie każdego chrztu 

słyszymy słowa Ojca, który czyni nas swoimi dziećmi.  
 

„Tak i wy: gdyście wyszli ze źródła wód świętych, naznaczono was krzyżmem, będącym 

znakiem tego, którym został namaszczony Chrystus, to jest Ducha Świętego.  

O Nim powiedział w proroctwie błogosławiony Izajasz mówiąc o osobie Pana: Duch Pański 

nade mną, dlatego mnie namaścił; posłał mnie, by głosić dobrą nowinę ubogim”130. 

                                                 
129Św. Cyryl Jerozolimski, Namaszczenie Ducha Świętego, dz. cyt., s. 479-480. 
130 Św. Cyryl Jerozolimski, Namaszczenie Ducha Świętego, dz. cyt., s. 480. 



322 
 

 

Od momentu chrztu stajemy się własnością Chrystusa. Namaszczenie jest 

znakiem wybraństwa i przeznaczenia do życia w komunii z Bogiem.  

Z namaszczeniem wiąże się posłanie, aby głosić dobrą nowinę ubogim.  

Chrystus głosił orędzie zbawienia nie tylko słowami, ale przede wszystkim 

swoim życiem, które było świadectwem miłości Boga do ludzi. Każdy, kto stał się 

przez chrzest własnością Chrystusa, wezwany jest do naśladowania i do 

upodabniania się do Tego, który nas wybrał i uczynił swoimi przybranymi dziećmi. 

Zatem każdy ochrzczony staje się własnością Chrystusa, to znaczy, że nie należy już 

do świata choć w tym świecie żyje. Każdy ochrzczony zostaje zrodzony dla nieba  

i do życia z wiecznej komunii z Bogiem. Chrzest jest początkiem nowego życia,  

w którym wszystko powinno zostać podporządkowane Chrystusowi. Ojcowie 

Kościoła, których teksty obecne są w Godzinie czytań okresu wielkanocnego, 

nazywają sakrament chrztu również wszczepieniem w winny krzew, w Chrystusa,  

w Jego Ciało. 

 

Chrzest jest wszczepieniem w Chrystusa, w Kościół 

Chrzest jest wszczepieniem w krzew winny. Wszczepienie w winny krzew to 

złączenie z Jezusem, umocnienie w Nim. Dzięki łasce chrztu świętego stajemy się 

uczestnikami Bożej natury przez Ducha Świętego, który łączy ochrzczonych  

z Chrystusem. 
 

„Pan powiedział o sobie, że jest krzewem winnym. Tak mówiąc chciał nam udowodnić, że 

mamy trwać w Jego miłości i że jest to dla nas bardzo wielkim dobrem. Do latorośli Pan 

porównuje tych, którzy są z Nim złączeni i jak gdyby w Niego wszczepieni i w Nim umocnieni, 

i już stali się uczestnikami Jego natury przez Ducha Świętego, który został im dany. Albowiem 

to święty Duch Chrystusa łączy nas z Nim”131.  

 

To wszczepienie w Chrystusa dokonuje się mocą aktu woli i przez wiarę. Dzięki 

Chrystusowi otrzymujemy godność przybranych synów Bożych. 

 
„Ci, którzy przystępują do Krzewu winnego, czynią to aktem woli, na mocy powziętego przez 

nich postanowienia; ale On się nam udziela dając nam swoją miłość, która w nas trwa. Dzięki 

dobremu postanowieniu przystępujemy przez wiarę do Chrystusa, ale stajemy się z Jego rodu 

                                                 
131 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Ja jestem krzewem winnym, wy - latoroślami, dz. cyt., s. 652-653. 



323 
 

dzięki temu, że od Niego otrzymujemy godność przybranych synów Bożych. Według świętego 

Pawła ten, kto się łączy z Panem, jest z Nim jednym duchem”132.  

 

Chrzest jest odrodzeniem z Chrystusa i w Chrystusie i w Duchu Świętym. 

Zjednoczenie z Chrystusem i odrodzenie do nowego życia zobowiązuje do życia, 

które przynosi owoce. Ochrzczeni, pisze Cyryl Aleksandryjski, powinni  

ze wszystkich sił zachowywać przykazania i tak postępować, by nie zasmucać 

mieszkającego w nich Ducha Świętego. 
 

„Chrystus mówi o sobie, że jest krzewem winnym, tym, który daje życie latoroślom i który je 

żywi. Jesteśmy więc odrodzeni z Niego i w Nim w Duchu Świętym, aby przynosić owoce 

życia, nie dawnego i zastarzałego, ale odnowionego przez wiarę i miłość ku Niemu.  

A zachowujemy życie wtedy, gdy trwamy wszczepieni w Pana, gdy ze wszystkich sił 

zachowujemy Jego przykazania, i staramy się zachować szlachetność nam daną, słowem, gdy 

czynimy wszystko, aby w niczym nie zasmucić zamieszkującego w nas Ducha Świętego, przez 

którego - jak wiemy - Bóg w nas mieszka. O tym zaś, w jaki sposób trwamy w Chrystusie, a On 

w nas, mówi nam mądrze święty Jan: Przez to poznajemy, że my trwamy w Nim, a On w nas, 

bo udzielił nam ze swego Ducha”133.  

 

Jeżeli trwamy w komunii z Chrystusem, nie możemy grzeszyć, ponieważ 

grzech wyklucza tę komunię. Nie można trwać w Chrystusie i grzeszyć. Jeżeli 

jesteśmy zjednoczeni z Chrystusem, Bóg mieszka w nas przez Ducha Świętego, 

który w nas odradza w nas miłość, wiarę i nadzieję. 
 

„Jak korzeń udziela winnym pędom swoich naturalnych właściwości, tak też Słowo Boże, 

Jednorodzony Syn Boga i Ojca, wszczepia świętym niejako pokrewieństwo ze swoją naturą, 

bo szczególnie udziela Ducha Świętego tym, którzy są z nim złączeni przez wiarę  

i różnorodną świętość; żywi w nich uczucie miłości i sprawia, że poznają, czym jest wszelka 

cnota i dobroć”134. 

 

Dzięki zjednoczeniu z Chrystusem ochrzczeni stają się dziećmi Bożymi, stają 

się spokrewnieni z Chrystusem, z Jego boską naturą. Duch Święty ożywia w nich 

uczucie miłości, dlatego też są w stanie poznać, czym jest cnota i dobroć.  

W sakramencie chrztu, który jest wszczepieniem w Chrystusa zostaje nam 

wszczepione pokrewieństwo z Jego naturą, które zobowiązuje do życia w miłości. 
                                                 
132 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Ja jestem krzewem winnym, wy - latoroślami,, s. 653. 
133 Tamże. 
134 Tamże, s. 653-654. 



324 
 

 
Nowe potomstwo Kościoła 

Kościół nieustannie otwiera się na nowe potomstwo. Dzięki wierze dokonuje 

się poczęcie, natomiast dzięki sakramentowi chrztu dokonuje się odrodzenie. O nowe 

potomstwo, nowe życie troszczy się Kościół poprzez nauczanie i sprawowanie 

sakramentów, w sposób szczególny Eucharystii, która podtrzymuje nowe życie 

otrzymane na chrzcie świętym. 
 

„Poczęcie dokonuje się przez wiarę, przychodzi na świat przez odrodzenie chrztu. Jego 

piastunką jest Kościół, którego nauką i zasadami żywi się ono jak u piersi matki, a chleb  

z nieba jest jego pokarmem”135. 

 

Starożytny autor podkreśla, że Kościół poprzez chrzest rodzi nowe 

potomstwo. Chrzest włącza do wspólnoty Kościoła i otwiera możliwość 

przystępowania do Eucharystii, która zostaje nazwana duchowym sakramentem.  

Dydym Aleksandryjski podkreśla, że człowiek ma udział w dwóch 

poczęciach - pierwsze z ludzkiego ciała, natomiast drugie z Ducha Świętego. 

Poczęcie z Ducha upodabnia nas do Chrystusa i czyni dziećmi Bożymi: „Dwojakie 

poczęcie człowieka: jedno z ludzkiego ciała, drugie z Ducha Świętego”136. Kościół 

rodzi nowe potomstwo w życiodajnym zdroju, którym jest chrzest święty 

 
„Dlatego zrodzeni przez święty Kościół w życiodajnym zdroju, odrodzeni w niewinności 

dziecięcej głośno się radują z czystego sumienia. Dlatego nieskazitelni ojcowie i skromne 

matki otrzymują dzięki wierze nowe niezliczone potomstwo.  

Dlatego pod drzewem wiary, przy łonie nieskalanego źródła jaśnieją świece. Dlatego nowo 

ochrzczeni są uświęceni darem niebiańskiej zasługi i nakarmieni przesławną tajemnicą 

duchowego sakramentu”137.  

 

Drzewem wiary, o którym mówi starożytny autor, jest krzyż, natomiast darem 

niebiańskiej zasługi jest ofiara Chrystusa na krzyżu, duchowym sakramentem jest 

Eucharystia.  

                                                 
135 Św. Grzegorz z Nyssy, biskup, Kazanie 1, Na zmartwychwstanie Chrystusa, s. 647. 
136 Dydym Aleksandryjski, Duch Święty odradza nas w chrzcie, s. 689. 
137 Homilia paschalna starożytnego autora, Mowa 35, 6-9, Chrystus twórcą zmartwychwstania i życia, 
s. 458. 



325 
 

Święty Augustyn zwraca się do nowo ochrzczonych i podkreśla, że są 

potomstwem Kościoła. Kościół raduje się ze swoich nowych dzieci zrodzonych  

z wody i Ducha Świętego 

 
„Zwracam się do was wszystkich, dzieci nowo narodzone, niemowlęta Chrystusowe, nowe 

potomstwo Kościoła. Jesteście łaską Ojca i płodnością Matki-Kościoła, świętą latoroślą, 

świeżym zastępem, kwiatem naszej czci i owocem trudów, radością i nagrodą naszą, wy 

wszyscy, którzy trwacie w Panu”138.  

 
Nowe potomstwo Kościoła, które zostało zrodzone z wody i Ducha Świętego jest 

radością Matki - Kościoła, jest nagrodą i owocem trudów. 
 

„To On zrodzony z Matki Dziewicy za sprawą Ducha Świętego, tym samym Duchem 

napełnia nieskalany swój Kościół, który przez chrzest rodzi Bogu niezliczone potomstwo 

synów. O nich powiedziano: którzy ani z krwi ani z żądzy ciała, ani z woli męża, ale z Boga 

się narodzili”139. 

 
Chrzest jest początkiem życia w Chrystusie. Nowe potomstwo Kościoła rodzi 

się z woli Boga, a nie „z żądzy ciała, czy też z woli męża”. Chrystus przyjął ludzkie 

ciało za sprawą Ducha Świętego, upodobnił się do każdego człowieka w jego 

cielesności. W chrzcie świętym ten sam Duch napełnia Kościół i każdego, kto 

zostaje włączony poprzez chrzest do Kościoła. Duch Święty upodabnia nas do 

Chrystusa, w Jego boskości. Podstawą chrztu jest wiara, która powinna prowadzić 

upodabniania się do Chrystusa. Życie chrześcijańskie polega na nieustannym 

przyoblekaniu się w Chrystusa, na nieustannym wybieraniu Chrystusa i, by dzięki 

temu, stanowić z Nim jedno. 
 

„Przemawiam do was słowami Apostoła: Przyobleczcie się w Pana Jezusa Chrystusa i nie 

dogadzajcie ciału idąc za jego pożądliwościami, abyście waszym życiem przyoblekli się  

w Tego, w którego przyoblekliście się przez sakrament. Bo wy wszyscy, którzy zostaliście 

ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliście się w Chrystusa. Nie ma już Żyda ani Greka, nie 

ma już niewolnika ani człowieka wolnego, nie ma już mężczyzny ani kobiety, wszyscy 

bowiem jesteście kimś jednym w Chrystusie Jezusie”140.  

                                                 
138 Św. Augustyn, biskup, Kazanie 8 na Oktawę Wielkanocy, 1. 4, Nowe stworzenie w Chrystusie,  
s. 501-502. 
139 Św. Leon Wielki, papieża, Chrystus żyje w swoim Kościele, dz. cyt., s. 521-522. 
140 Św. Augustyn, biskup, Nowe stworzenie w Chrystusie, dz. cyt., s. 501-502. 



326 
 

 
Chrzest jest sakramentem jedności w Chrystusie, ponieważ każdy, kto go 

przyjął, umarł dla siebie i dla świata, teraz żyje dla Chrystusa. Chrzest osiąga swoją 

pełnię w powstaniu z martwych, w wejściu w nowe życie: 
 

„Na tym polega moc sakramentu. Jest on bowiem sakramentem nowego życia, życia, które  

w tym czasie zaczyna się w chwili odpuszczenia wszystkich dotychczasowych grzechów,  

a osiąga swoją pełnię w powstaniu z martwych. Przyjmując bowiem chrzest zanurzający nas 

w śmierć, zostaliśmy razem z Chrystusem pogrzebani po to, abyśmy i my wkroczyli w nowe 

życie, jak Chrystus powstał z martwych”141.  

 

W chrzcie świętym wierzący otrzymują zadatek Ducha, zadatek życia 

wiecznego i dlatego też są zobowiązani do szukania „tego, co w górze”, do szukania 

Chrystusa i Jego woli, ponieważ życie chrześcijan ukryte jest w Bogu. 

 
„Toteż i wy otrzymaliście ten dar jeszcze nie w pełni, lecz posiadacie pewną nadzieję, 

ponieważ przyjęliście sakrament, który go przynosi i otrzymaliście zadatek Ducha. Jeśli więc 

razem z Chrystusem powstaliście z martwych, szukajcie tego, co jest w górze, gdzie 

przebywa Chrystus zasiadając po prawicy Boga. Dążcie do tego, co w górze, nie do tego, co 

na ziemi. Umarliście bowiem i wasze życie jest ukryte z Chrystusem w Bogu. Gdy się ukaże 

Chrystus, nasze życie, wtedy i wy razem z Nim ukażecie się w chwale”142 . 
 

Św. Augustyn tych, którzy przyjęli chrzest, nazwa świętym potomstwem  

z wysoka, odrodzonymi w Chrystusie i narodzonymi dla nieba. Przez chrzest stajemy 

się potomstwem Kościoła, który obecnie jest w drodze do niebieskiej ojczyzny. 

Jesteśmy zrodzeni dla nieba, dla Kościoła niebiańskiego, dlatego powinniśmy dążyć 

do tego, co w górze, gdzie przebywa Chrystus zasiadając po prawicy Boga. Życie 

ochrzczonych ukryte jest z Chrystusem w Bogu. Cyryl Aleksandryjski również 

podkreśla prawdę, że ochrzczeni narodzili się z nieba i dla nieba. Te narodziny są 

powodem to wyśpiewywania Panu pieśni uwielbienia, nowej pieśni. 
 

„O bracia i synowie, dzieci Kościoła, święte potomstwo z wysoka; o wy, odrodzeni  

w Chrystusie i narodzeni z nieba, posłuchajcie mnie, a raczej Tego, który mówi przeze mnie: 

                                                 
141Św. Augustyn, biskup, Nowe stworzenie w Chrystusie, dz. cyt., s. 502. 
142 Tamże, s. 501-502. 



327 
 

Śpiewajcie Panu pieśń nową. Oto śpiewam, mówisz. Owszem, śpiewasz i słyszę twój głos. 

Uważaj jednak, aby życie nie świadczyło przeciw słowom”143. 

 
Przyjęcie chrztu sprawia, że upodabniamy się do Chrystusa, stajemy się ludźmi 

niebiańskimi. Duch Święty w chrzcie daje nam udział w naturze samego Boga. 
 

„Nie jesteśmy już tylko ludźmi, lecz dziećmi Bożymi i ludźmi niebiańskimi, bo staliśmy się 

uczestnikami Boskiej natury”144. 

 

Królewskie Kapłaństwo 

Beda Czcigodny komentując Pierwszy List świętego Piotra przypomina, że 

jesteśmy wybranym plemieniem, królewskim kapłaństwem. 

 
„Wy zaś jesteście wybranym plemieniem, królewskim kapłaństwem, Mojżesz niegdyś 

wypowiedział na chwałę dawnego ludu Bożego. Słusznie powtarza je Piotr Apostoł, dając  

w ten sposób świadectwo nawróconym z pogaństwa, bo uwierzyli w Chrystusa. On bowiem 

jak kamień węgielny zjednoczył pogan, dając im zbawienie, które było udziałem Izraela”145.  

 

Powyższe określenia niegdyś były stosowane do Izraela, natomiast dziś odnoszą się 

do nowego ludu Bożego. Beda Czcigodny wyjaśnia znacznie poszczególnych 

określeń: plemię wybrane, królewskie kapłaństwo, święty naród na własność Bogu 

przeznaczony 

 
„Plemię wybrane to nazwa dana przychodzącym z pogaństwa z powodu ich wiary,  

w przeciwieństwie do tych, którzy odrzucili kamień węgielny i sami zostali odrzuceni. Są też 

nazwani królewskim kapłaństwem, bo złączyli się z Ciałem Tego, który jest największym 

królem i prawdziwym kapłanem: jako król daje swoim udział w królestwie, a jako kapłan gładzi 

ich grzechy przez swoją krew przelaną w ofierze. Są oni nazwani królewskim kapłaństwem, aby 

pamiętali, że mają wyczekiwać nieprzemijającego królestwa i zawsze składać Bogu w ofierze 

życie bez skazy. I są jeszcze nazwani świętym narodem, ludem Bogu na własność 

przeznaczonym. A więc staliśmy się ludem Bogu na własność przeznaczonym we krwi naszego 

                                                 
143 Św. Augustyn, biskup, Nowe stworzenie w Chrystusie, dz. cyt., s. 562. 
144 Św. Cyryl Aleksandryjski, biskup, Chrystus jest więzią jedności, s. 696. 
145 Św. Beda Czcigodny, kapłan, Komentarz do Pierwszego Listu św. Piotra, rozdz. 2, Wybrane 
plemię, królewskie kapłaństwo, s. 556. 



328 
 

Odkupiciela, podobnie jak niegdyś lud izraelski został wyzwolony z Egiptu dzięki krwi 

baranka”146.  

 

Po wyjaśnieniu określeń odnoszących się do Nowego Ludu Bożego Beda 

Czcigodny przypomina wydarzenie przejścia przez Morze Czerwone, które jest 

figurą chrztu świętego. I pisze: 

 
„Mojżesz wyzwolił tamten lud z niewoli Egiptu: przeszedł on Morze Czerwone, w którego 

falach znalazły zagładę zbrojne siły faraona. Wtedy cały lud wyśpiewał Panu pieśń zwycięstwa. 

My zaś dostąpiliśmy we chrzcie odpuszczenia grzechów; trzeba więc, abyśmy także składali 

Panu odpowiednie dzięki za tak wielkie dobrodziejstwa niebiańskie”147.  

 

Skoro wyzwolenie z niewoli fizycznej było powodem tak wielkiego 

dziękczynienia, wyrażonego w pieśni Mojżesza (zob. Wj 15, 1-20), to jak wielkie 

powinno być dziękczynienie za wyzwolenie z niewoli duchowej, niewoli grzechu. 

Dlatego Beda podkreśla i wzywa: „trzeba więc, abyśmy także składali Panu 

odpowiednie dzięki za tak wielkie dobrodziejstwa niebiańskie”. Następnie św. Beda 

ukazuje znaczenie wyzwolenia z niewoli egipskiej, które jest obrazem wyzwolenia  

z niewoli grzechu. 

 
„Egipcjanie, uciskający lud Boży, są obrazem ciemności i udręczeń, słusznie więc 

wyobrażają prześladujące nas grzechy zgładzone przez chrzest. Wyzwolenie synów Izraela  

i doprowadzenie ich do ziemi obiecanej jest zapowiedzią tajemnicy naszego odkupienia. 

Przez nią łaska Chrystusa nas oświeca i prowadzi ku jasności niebios. Obrazem tego światła 

łaski był ognisty słup obłoku towarzyszący Izraelitom w całej ich wędrówce: rozpraszał on 

ciemności nocy i doprowadził ich cudownie do obiecanej ojczyzny”148. 

 

Beda wskazuje na dwa momenty tego wydarzenia, a mianowicie wyzwolenie 

z niewoli ludu wybranego i jego wędrówka do obiecanej ojczyzny. Podczas tej 

wędrówki Bóg towarzyszył swojemu ludowi i troszczył się o niego  

(zob. Wj 14, 19-31; 15,1-20). Te dwa momenty obecne są w życiu chrześcijańskim. 

Chrystus wyzwolił nas z niewoli grzechu przez swoją śmierć i zmartwychwstanie.  

W sakramencie chrztu uczestniczymy w tym wydarzeniu na sposób duchowy To jest 

                                                 
146 Św. Beda Czcigodny, kapłan, Wybrane plemię, królewskie kapłaństwo, s. 556. 
147Tamże, s. 555-556.  
148Tamże, s. 556. 
 



329 
 

nasze pierwsze przejście. Drugie przejście to opuszczenie tego świata i wejście do 

niebieskiej ojczyzny. Tak jak naród wybrany idziemy do ziemi obiecanej, do 

niebieskiej ojczyzny. Św. Paweł w Liście do Filipian pisze: „Nasza zaś ojczyzna jest 

w niebie. Stamtąd też oczekujemy Zbawiciela Pana, Jezusa Chrystusa, który 

przemieni nasze marne ciało i upodobni je do swego chwalebnego ciała” (Flp 3,20). 

W drodze nie jesteśmy sami, łaska Chrystusa, Duch Święty oświeca naszą drogę, 

rozprasza ciemności.  

 
Wezwanie do dziękczynienia 

W tekstach Tradycji mówiących o chrzcie świętym pojawia się również 

wezwanie do dziękczynienia. Zachęca do niego między innymi papież Klemens. 

Punktem wyjścia do dziękczynienia jest przypomnienie wielkich dzieł Boga  

w naszym życiu, a mianowicie stworzenia, wyzwolenia z niewoli grzechu, ciemności 

i wprowadzenia do udziału w życiu samego Boga. To wszystko Bóg zaplanował 

jeszcze przed naszym narodzeniem. Dlatego też za to wszystko powinniśmy Bogu 

dziękować. 
 

„Rozważmy, z czego zostaliśmy utworzeni i jacy przyszliśmy na ten świat. Rozważmy, skąd 

nas wywiódł i z jakich ciemności wyprowadził nas na swój świat Ten, który nas stworzył  

i ukształtował. Przygotował On dla nas swoje dobrodziejstwa jeszcze przed naszym 

narodzeniem. Wszystko więc, co mamy, otrzymujemy od Niego i dlatego Jemu powinniśmy za 

to wszystko dzięki składać; Jemu chwała na wieki wieków. Amen”149. 

 
Do dziękczynienia wzywa również św. Augustyn. To dziękczynienie wyraża się  

w śpiewie, który wypływa z głębi ludzkiego serca i który jest tożsamy z życiem. 

Istniej wzajemna relacja między życiem a śpiewem. Tak naprawdę to życie każdego 

wierzącego powinno być pieśnią pochwalną Boga. 

 
„Śpiewajcie głosem, śpiewajcie sercami, śpiewajcie ustami, śpiewajcie swoim życiem: 

Śpiewajcie Panu pieśń nową. Pytacie, co macie śpiewać o Tym, którego miłujecie, bo na pewno 

chcesz śpiewać o Tym, którego kochasz. Szukasz, jaką pieśnią chwały Go uczcić. Słyszeliście: 

Śpiewajcie Panu pieśń nową. Szukacie pieśni pochwalnej? Chwała Jego niech zabrzmi  

w zgromadzeniu świętych. Sam śpiewak jest pochwałą swojego śpiewu. Chcecie wyśpiewywać 

                                                 
149 Św. Klemens I, papież, Wiele jest ścieżek, ale jedna Droga, dz. cyt., s. 626-627. 



330 
 

chwałę Boga? Sami bądźcie tym, co śpiewacie. A jesteście Jego pieśnią pochwalną, gdy wasze 

życie jest dobre”150. 

 
Św. Augustyn tych, którzy przyjęli chrzest, nazywa „dziećmi Kościoła”151, 

„świętym potomstwem z wysoka”152, „odrodzonymi w Chrystusie”153  

i „narodzonymi z nieba”154. Te określenia ukazują i podkreślają źródło i cel życia 

ochrzczonych, jest nim Chrystus. Ukazują one sytuację, w której znajdują się 

ochrzczeni, ich związek z Kościołem i z Chrystusem, ich niebiańskie przeznaczenie, 

tę prawdę podkreśla również Diogenet w swoim liście. Niebiańskie powołanie 

chrześcijan odróżnia ich od innych ludzi:  

 
„Są w ciele, lecz żyją nie według ciała. Przebywają na ziemi lecz są obywatelami nieba. 

Jednym słowem czym jest dusza w ciele tym są w świecie chrześcijanie. Dusza mieszka  

w ciele a jednak nie jest z ciała i chrześcijanie w świecie mieszkają, a jednak nie są ze 

świata”155. 

 

Każdy ochrzczony otrzymuje zadatek życia wiecznego, zadatek Ducha 

Świętego i przeznaczony jest do życia w chwale z Bogiem.  

Św. Augustyn zachęca, aby dzieci Kościoła wyśpiewywały swoim życiem 

„pieśń nową”. Ta pieśń to doskonałe uwielbienie Boga. W tej pieśni słyszymy echo 

śpiewu Pieśni Mojżesza i Baranka, z Księgi Wyjścia, kiedy Naród Wybrany 

przeszedł przez Morze Czerwone (zob. Wj 14, 19-31; 15, 1-20), ale w sposób 

szczególny tą pieśń śpiewa wielki tłum zbawionych w Apokalipsie św. Jana  

(zob. Ap 15, 1-4). 

                                                 
150 Św. Augustyn, biskup, Kazanie 34, 1-3. 5-6, Śpiewajmy Panu pieśń miłości, s. 562- 563. 
151 Ten temat porusza również św. Maksym, biskup Turynu, Kazanie 53, 1-2. 4, Chrystus jest dniem, 
s. 640-641. Zob., Starożytny autor, Homilia Paschalna, Mowa 35, 6-9, Chrystus twórcą 
zmartwychwstania i życia, s. 457-458. 
152 Ten temat porusza również św. Cyryl Aleksandryjski, Chrystus jest więzią jedności, dz. cyt.,  
s. 694-696. Tenże, Komentarz do Drugiego Listu do Koryntian, rozdz. 5, 5-6, 2, Bóg nas pojednał ze 
sobą przez Chrystusa i powierzył nam posługę jednania, s. 682-684. Zob., Leon Wielki, papież, 
Kazanie I o Wniebowstąpieniu 2-4, Dni między zmartwychwstaniem a wniebowstąpieniem Pańskim, 
dz. cyt., s. 701-702. Zob., Św. Beda Czcigodny, Wybrane plemię, królewskie kapłaństwo, dz. cyt.,  
s. 555-557. 
153 Ten temat porusza również Starożytny autor, Homilia Paschalna, Mowa 35, 6-9, Chrystus twórcą 
zmartwychwstania i życia, dz. cyt., s. 457-458. Zob., Cyryl Jerozolimski, Chrzest znakiem męki 
Chrystusa, dz. cyt., s. 469-470. Tenże, Namaszczenie Ducha Świętego, dz. cyt., s. 479-480.  
Zob., Św. Augustyn, biskup, Nowe stworzenie w Chrystusie, dz. cyt., s. 501-502. 
154 Ten temat porusza również, List do Diogeneta, nr 5-6, Chrześcijanie w świecie, s. 658-659. 
155 List do Diogeneta, nr 5-6, Chrześcijanie w świecie, s. 658-659. 



331 
 

Życie każdego ochrzczonego ma stać się pieśnią pochwalną: „Chcecie 

wyśpiewać chwałę Boga? Sami bądźcie tym, co śpiewacie”. Augustyn ostrzega 

„uważaj, aby życie nie świadczyło przeciw twoim słowom”. Jeżeli nasze życie jest 

dobre i nie ma w nim fałszu czyli niezgodności pomiędzy życiem, a słowami, staje 

się ono pieśnią pochwalną, która już teraz jest włączeniem się w śpiew wielkiego 

tłumu stojącego przed tronem Ojca i Baranka w Niebieskim Jeruzalem (zob. Ap 14, 

1-5). Zatem życie każdego członka Kościoła ma charakter eschatologiczny. Jest 

włączaniem się w śpiew niezliczonego tłumu zgromadzonego w niebie przed 

Bogiem i Barankiem. Dalej pisze św. Augustyn, dopóki pozostajemy w ciele, 

jesteśmy pielgrzymami daleko od Pana, ale do Niego zdążamy. Wierzymy jednak, że 

osiągniemy cel naszej wędrówki, ponieważ pokładamy nadzieję w Chrystusie. 

Dziękczynienie rodzi się z doświadczenia i refleksji nad obecnością Boga w naszym 

życiu i Jego działaniu. Aby wyraźnie dostrzegać działanie Boga w życiu trzeba trwać 

w komunii z Nim. A samo już trwanie w Chrystusie staje się pieśnią dziękczynną, 

„sam śpiewak jest pochwałą swojego śpiewu”156. 

                                                 
156 Św. Augustyn, biskup, Śpiewajmy Panu pieśń miłości, dz. cyt., s. 562- 563. 



332 
 

 
2.2 Eucharystia 
 

Czytania Tradycji mówią również o sakramencie Eucharystii, która wraz  

z chrztem należy to sakramentów paschalnych inicjacji chrześcijańskiej.  

Chrzest jest początkiem nowego życia (exodus). Eucharystia dopełnia 

wtajemniczenie chrześcijańskie i jest pokarmem w nowym życiu, dzięki któremu już 

teraz dokonuje się nasze przejście do życia wiecznego (pascha).  

W czytaniach Tradycji okresu wielkanocnego autorzy podkreślają, że 

Eucharystia jest sakramentem ustanowionym przez Jezusa Chrystusa (zob. Mk 14, 

22-26; Mt 26, 26-30, Łk 22, 15-20, 1 Kor 11, 23-26) i jest wypełnianiem Jego 

polecenia „czyńcie to na moją pamiątkę” (1 Kor 11,24). Eucharystia, tak samo jak 

chrzest, ma podstawę w wyraźnym nakazie Chrystusa. 

Autorzy czytań Tradycji zwracają uwagę na miejsce i czas sprawowania 

Eucharystii. Przypominają warunki uczestnictwa w Eucharystii, a następnie 

określają, czym jest Eucharystia i jakie znaczenie ma dla chrześcijan. Prawdą 

najbardziej uwypuklaną jest ta, że dzięki Eucharystii jednoczymy się z Chrystusem  

i doświadczamy przedsmaku życia wiecznego. Przejdziemy teraz do omówienia 

poszczególnych tekstów Tradycji Godziny czytań okresu wielkanocnego. Pierwszy  

z aspektów Eucharystii to pamiątka. 

 

Eucharystia pamiątką – wypełnieniem polecenia Pana 

Justyn męczennik w swojej Apologii przypomina, że Jezus polecił Apostołom 

sprawowanie Eucharystii. To oni pierwsi uczestniczyli w Przedziwnej Tajemnicy. 

Justyn tę prawdę podkreśla w słowach „i rozdawał tylko im samym”. 

Z Eucharystią u Justyna wiążą się czyny miłosierdzia, czyli „wspieranie tych, 

którzy cierpią niedostatek”, ponieważ dzięki Ofierze Jezusa Chrystusa stanowimy 

jedno. Każda Eucharystia jest uwielbieniem Boga w Trójcy Świętej „Stwórcy 

wszechrzeczy przez Jego Syna, Jezusa Chrystusa, i przez Ducha Świętego”. 

 
„Apostołowie w napisanych przez siebie pamiętnikach, czyli Ewangeliach, podali nam, że takie 

przykazanie otrzymali od Jezusa, który wziął chleb, dzięki składał i rzekł: To czyńcie na moją 

pamiątkę. To jest Ciało moje. Podobnie też wziął kielich, dzięki składał i rzekł: To jest Krew 

moja. I rozdawał tylko im samym. Odtąd więc czynimy to samo na Jego pamiątkę,  

a zamożniejsi spośród nas wspierają tych wszystkich, którzy cierpią niedostatek, i tak zawsze 



333 
 

stanowimy jedno. I przy każdej ofierze wielbimy Stwórcę wszechrzeczy przez Jego Syna, 

Jezusa Chrystusa, i przez Ducha Świętego”157.  

 
Również Cyryl Jerozolimski przypomina ustanowienie Eucharystii przez 

Chrystusa, ale dodatkowo podkreśla, że to jest prawdziwe Ciało Chrystusa  

i prawdziwa Krew. Jedynym i niezawodnym argumentem potwierdzającym 

prawdziwość Ciała i Krwi Pańskiej są słowa Jezusa: „To jest Ciało moje”, „To jest 

Krew moja”. Jeżeli ktoś powątpiewa, to tym samym podważa słowa Jezusa, które 

wypowiedział podczas Ostatniej Wieczerzy. 

 
„Pan nasz Jezus Chrystus tej nocy, której był wydany, wziął chleb i dzięki uczyniwszy 

połamał go i dał swoim uczniom, mówiąc: Bierzcie i jedzcie, to jest Ciało moje. Następnie 

wziął kielich i odmówiwszy dziękczynienie mówił: Bierzcie i pijcie, to jest Krew moja. 

Kiedy sam Chrystus wyrzekł te słowa i powiedział o chlebie: To jest Ciało moje, kto jeszcze 

ośmieli się wątpić? I gdy stwierdził i powiedział: To jest Krew moja, któż odtąd mógłby 

powątpiewać i twierdzić, że nie jest to Jego Krew?”158. 

 
Eucharystia jest więc wypełnianiem polecenia Pana. Jest ona Jego 

prawdziwym Ciałem i Prawdziwą Krwią. Eucharystia jest uwielbieniem Boga- 

„Stwórcy przez jego Syna Jezusa Chrystusa i przez Ducha Świętego”. Miejscem 

sprawowania Eucharystii jest wspólnota Kościoła. Zalążkiem tej wspólnoty byli 

Apostołowie, którzy jako pierwsi spożyli Ciało i Krew Jezusa w czasie Ostatniej 

Wieczerzy. 

Kiedy Kościół w czasie sprawowania liturgii eucharystycznej „czyni to na 

Jego pamiątkę” (zob. Łk 22, 19-22), eis ten emen anamnesis [-in], oddaje swoją 

ofiarę w Jego ręce, by ten przekazał ją Ojcu jako odpowiedź Oblubienicy159. Już  

w tradycji Izraela anamneza jest rozumiana jako sakramentalne uobecnienie 

zbawczego wydarzenia Boga160, choć główny jej akcent skierowany jest ku 

eschatologicznemu dopełnieniu. W Septuagincie słowo anamnesis występuje  

w Księdze Kapłańskiej oraz w Księdze Liczb. W Biblii Tysiąclecia słowo anamnesis 

w Kpł 24,7 przetłumaczone jest jako „pamiątka” natomiast w Lb 10,10 jako 

„przypomnienie”. W obu przypadkach słowo anamnesis odnosi się do składania 
                                                 
157 Św. Justyn, męczennik, Sprawowanie Eucharystii, s. 548- 549. 
158 Św. Cyryl Jerozolimski, Katecheza 22, Mystagogiczna, 4, 1. 3-6. 9, Chleb niebiański i kielich 
zbawienia, s. 490. 
159 W. Świerzawski, Dynamiczna „Pamiątka” Pana. Eucharystyczna anamneza Misterium 
Paschalnego i jego egzystencjalna dynamika, Kraków 1980, s. 193. 
160Tamże.  



334 
 

ofiary. W Księdze Kapłańskiej odnosi się ono do ofiary chleba: „Położysz na 

każdym stosie trochę czystego kadzidła - to będzie pamiątka chleba, ofiara spalana 

dla Pana” (Kpł 24,7). W Księdze Liczb słowo anamnesis odnosi się do składania 

ofiary całopalnej: „Również w wasze dni radosne, w dni święte, na nowiu księżyca, 

przy waszych ofiarach całopalnych i biesiadnych będziecie dąć w trąby; one będą 

przypomnieniem o was przed Panem. Jam jest Pan Bóg wasz” (Lb 10,10). 

Dlatego też w Ewangelii anamnesis ma jasne odniesienie do liturgii ofiary: 

„to czyńcie na moją pamiątkę (anamnesis)” (zob. Łk 22,19; 1 Kor 11, 24), co  

w świadomości pierwszych chrześcijan-Żydów łączyło się z ofiarami na kształt 

starotestamentowych ofiar. Najciekawsze jest skojarzenie z Księgi Kapłańskiej: 

anamneza to ta część ofiary, którą „odsyła się” wraz z dymem wprost do nieba161.  

Należy podkreślić, że w Księdze Kapłańskiej i w Księdze Liczb anamnesis 

jest to „przypomnienie” Bogu i „pamiątka” dla Niego, a nie dla człowieka. 

 W teologii chrześcijańskiej hebrajskie zikkaron (anamnesis) nie tylko 

kontynuuje, ale i przekracza pojęcie starotestamentowe162.  

Za każdym razem, kiedy uczestniczymy w Eucharystii, mocą Ducha 

Świętego, chleb staje się Ciałem Chrystusa, a wino Jego Krwią. Obecność Chrystusa 

pod postaciami chleba i wina jest impulsem i wezwaniem do uwielbienia Boga  

w Trójcy Świętej.  

 
 „Łono Kościoła” miejscem sprawowania Eucharystii 

Starożytny autor wypowiada znaczące słowa, że „wspólnota ludu Bożego 

posila się na łonie świętego Kościoła”. Możemy sądzić, że Ojcowie Kościoła 

mówiąc o łonie mają na myśli sakrament chrztu świętego, który wszczepia nas  

w Ciało Chrystusa, w Kościół. Dziś chrzcielnica, a w pierwszych wiekach 

baptysterium jest symbolem matczynego łona Kościoła, który rodzi nowe dzieci dla 

chwały Ojca i dla budowania nowej ludzkości, żyjącej we wspólnocie i wolności163. 

Łono w odniesieniu do ludzkiego organizmu jest miejscem, w którym wzrasta  

i kształtuje się życie. Jest miejscem bogatym we wszystko to, co jest potrzebne 

                                                 
161 W czasie liturgii eucharystycznej jest mowa zaniesieniu Ofiary do nieba: „Pokornie błagamy Cię, 
wszechmogący Boże, niech Twój święty Anioł zaniesie tę ofiarę na ołtarz w niebie przed oblicze 
boskiego majestatu Twego, abyśmy przyjmując z tego ołtarza Najświętsze Ciało i Krew Twojego 
Syna otrzymali obfite błogosławieństwo i łaskę”, w: MRP, Pierwsza Modlitwa eucharystyczna,  
s. 310*. 
162 W. Świerzawski, Dynamiczna „Pamiątka”, dz. cyt., s. 216-217. 
163 A. Donghi, Gesty i słowa, dz. cyt., s. 58. 



335 
 

rozwijającemu się życiu. Kościół jest łonem, czyli miejscem naszego wzrastania  

w miłość. Posiłkiem, który daje wzrost jest Eucharystia. 
  

„Dlatego wspólnota jednego ludu Bożego, posilona na łonie świętego Kościoła, wielbi istotę 

Boga jedynego i moc imienia Trójcy śpiewając razem z prorokiem psalm tej uroczystości: 

"Oto dzień, który Pan uczynił, radujmy się w nim i weselmy”164.  

 

Spożycie Ciała i Krwi Pańskiej na łonie Kościoła jest powodem do 

dziękczynienia i uwielbienia „istoty Boga jedynego i mocy imienia Trójcy”. 

Uwielbienie wyrażone zostaje w słowach: „Oto dzień, który Pan uczynił, radujmy się 

w nim i weselmy”. Te słowa wyrażają między innymi uwielbienie za niedzielę, 

uprzywilejowany dzień sprawowania Eucharystii. To uwielbienie wypływa z „łona 

Świętego Kościoła” i kieruje się ku Trójcy Przenajświętszej.  

 
 
Eucharystia wyobraża Kościół 

Eucharystia jest obrazem Kościoła, jest wielością, która tworzy jedność  

w Chrystusie. Św. Gaudencjusz w powstawaniu chleba i wina widzi podobieństwo 

do obrazu kształtowania się Ciała Chrystusowego- Kościoła. 

 
„Chleb powstaje z wielu ziaren pszenicy. Miele się je na mąkę; rozrabia z wodą i wypieka na 

ogniu. Słusznie można się w tym dopatrywać wyobrażenia Ciała Chrystusowego: powstaje ono 

z wielości całego rodzaju ludzkiego jako jedno ciało, a doprowadza je do doskonałości ogień 

Ducha Świętego. Podobnie ma się rzecz z winem Krwi Chrystusa; zebrane z wielu latorośli 

winnicy przez Niego zasadzonej i wyciśnięte w tłoczni krzyża, wzbiera i pieni się swoją mocą 

w obszernych naczyniach serc wiernych, którzy ją przyjmują”165.  

 

Powstawanie chleba jest wyobrażeniem kształtowania się Ciała Chrystusowego, 

natomiast proces powstawania wina jest obrazem Krwi Chrystusa, która rozlewa się 

w sercach wiernych. Serca wiernych porównane są do obszernych naczyń, które są 

otwarte na przyjęcie Ciała i Krwi Chrystusa. Ogień Ducha Świętego doprowadza 

jedność Ciała Chrystusowego do doskonałości. Gaudencjusz przypomina, że Jezus 

jest obecny w swoich sakramentach. On uświęcił przez swoją Ofiarę Paschalną 

                                                 
164 Starożytny autor, Chrystus twórcą zmartwychwstania i życia, dz. cyt., s. 458. 
165 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Traktat 2, Dziedziczny dar Nowego Przymierza, s. 529. 



336 
 

„głębiny naszych dusz i nieustannie uświęca. Jego moc niewysłowiona trwa po 

wszystkie wieki”. 
 

„Rozważcie z nami tę zbawienną Ofiarę Paschy wy, którzy wyszliście z mocy Egiptu i faraona, 

to jest szatana, z sercem przepełnionym gorącym pragnieniem, aby Pan nasz Jezus Chrystus, 

który - jak wierzymy jest obecny w swoich sakramentach, uświęcił głębiny dusz naszych; Jego 

moc niewysłowiona trwa po wszystkie wieki”166. 

 

Bóg rozlewa się w Duchu Świętym w naszych sercach i uświęca nas, przez co 

upodabnia nas coraz bardziej do Chrystusa. Jego moc jest tak wielka, że nasze 

uwielbienie nie jest w stanie tego wyrazić. Jego moc trwa na wieki. Dlatego też 

uwielbienie Kościoła nieustannie się wznosi ku Bogu w Trójcy Świętej. 

 

Czas, miejsce i przebieg sprawowania Eucharystii 

Justyn zaczyna opis umieszczając go dokładnie w „dniu słońca”, gdyż był to 

dzień zmartwychwstania Jezusa. To utożsamienie „dnia Pańskiego” z niedzielą, jest 

powszechnym świadectwem wczesnych chrześcijan. Jako podstawowy dzień 

oddawania Bogu czci niedziela wypełniła i zastąpiła siódmy dzień, szabat Żydów167. 

Dlatego Justyn w Pierwszej Apologii pisze, że chrześcijanie gromadzą się na 

Eucharystii w Dniu Słońca. 

Wyjaśniając dlaczego właśnie ten dzień, powołuje się na wydarzenia ze 

Starego Testamentu i z Nowego Testamentu: stworzenie świata, zmartwychwstanie 

Jezusa Chrystusa i objawienie się uczniom. Justyn w Apologii opisuje całość 

celebracji, która ma miejsce w niedzielę, ponieważ dzień ten upamiętnia 

jednocześnie stworzenie i zmartwychwstanie Chrystusa. Justyn wspomina i liturgię 

słowa i homilię. Podkreśla, że celebracji towarzyszy zbieranie darów dla braci, 

którzy są w potrzebie168. 
 

„Dlatego zaś zbieramy się w Dniu Słońca, bo w tym pierwszym dniu Bóg przemienił 

ciemności i materię i stworzył świat. W tym też dniu zmartwychwstał nasz Zbawiciel, Jezus 

Chrystus. W przeddzień bowiem dnia Saturna, został On ukrzyżowany, a nazajutrz po owym 

                                                 
166 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Traktat 2, Dziedziczny dar Nowego Przymierza, s. 529. 
167 S. Hahn, The Lamb’s Supper, dz. cyt., s. 35. 
168 Historia dogmatów, t. 3, dz. cyt., 67n. 



337 
 

dniu, czyli właśnie w Dniu Słońca, objawił się Apostołom i uczniom oraz pouczył ich o tym 

wszystkim, co właśnie przedstawiliśmy Wam tutaj do rozważenia”169. 

 

W czasie Eucharystii czytane są Ewangelie i Pisma prorockie. Czyta się tak długo, 

jak czas na to pozwala. Po czytaniu przewodniczący zgromadzenia poucza, jak żyć  

i zachęca do wprowadzenia tych pouczeń w życie. 
 

„A w dniu zwanym Dniem Słońca zbieramy się wszyscy razem w jednym miejscu, czy to  

z miast, czy też ze wsi, i czyta się wtedy pamiętniki apostolskie albo Pisma prorockie tak długo, 

jak na to czas pozwala. Gdy zaś lektor skończy czytać, ten, który przewodniczy, upomina nas 

 i zachęca do wprowadzenia w życie tych przepięknych pouczeń”170.  

 

Uczestnicy Eucharystii są zobowiązani wprowadzać w życie usłyszane pouczenia. 

Ponieważ mocy Słowo Boga będą doświadczać wtedy, gdy wprowadzą Je w czyn. 

Dalej pisze Justyn: 

 
Następnie powstajemy z naszych miejsc i modlimy się; po czym, jak to już powiedziano, gdy 

przestajemy się modlić, przynoszą chleb oraz wino i wodę, a ten, który przewodniczy, zanosi 

modlitwy dziękczynne, ile tylko może, a lud odpowiada Amen. Wreszcie wszystkim obecnym 

rozdaje się i rozdziela to, co się stało Eucharystią, nieobecnym zaś rozsyła się ją przez 

diakonów171.  

 

Po czytaniach i pouczeniach ten, który przewodniczy zanosi modlitwy dziękczynne 

do Boga, a następnie rozdziela się Eucharystię. Do tych, którzy nie mogą być na 

Eucharystii Ciało Chrystusa roznoszą diakoni. Po przyjęciu Eucharystii następuje 

zbiórka dla potrzebujących. 

 
„Ci, którym się dobrze powodzi, dają dobrowolnie ze swego, co tylko chcą, a wszystko, co się 

zbierze, składa się na ręce przewodniczącego. On zaś przychodzi z pomocą sierotom, wdowom 

i chorym, i tym wszystkim, którzy dla jakiejkolwiek przyczyny cierpią niedostatek, a także 

więźniom i przybyszom z dalekich stron; jednym słowem, śpieszy on z pomocą wszystkim 

potrzebującym”172.  

 

                                                 
169 Św. Justyn, męczennik, Sprawowanie Eucharystii, dz. cyt., s. 548- 549. 
170 Tamże. 
171 Tamże. 
172 Tamże. 



338 
 

To kolejny tekst, który podkreśla ścisły związek Eucharystii z czynami miłosierdzia. 

Miłość do Boga wyraża się w miłości do bliźniego. 

 

Eucharystia - prawdziwym Ciałem i prawdziwą Krwią Chrystusa 

Święty Gaudencjusz mówi, że chleb i wino złożone w ofierze to Ciało Baranka 

i Jego Krew.  
 

„To jest Ciało Baranka, to jest Jego Krew; Chleb, który zstąpił z nieba, powiedział: Chlebem, 

który Ja dam, jest moje Ciało za życie świata. Słusznie też wino przedstawia Jego Krew. Pan 

bowiem mówi o sobie w Ewangelii: Ja jestem prawdziwym krzewem winnym. Tak mówiąc 

stwierdza w sposób wystarczający, że Jego Krwią jest wszelkie wino ofiarowane jako znak Jego 

męki. Stąd też błogosławiony patriarcha Jakub prorokował o Chrystusie, kiedy rzekł: W winie 

obmyje swą suknię i w soku winnym swą szatę. Albowiem Chrystus przywdział szatę naszego 

ciała, by ją obmyć własną Krwią”173.  

 

Chrystus przyjął ludzkie ciało i obmył je własną krwią. 
 

„On jest Stwórcą i Panem stworzenia; On z ziemi wydobywa chleb i czyni go własnym Ciałem, 

albowiem może to uczynić i to obiecał. On też, który przemienił wodę w wino, sprawił, że wino 

staje się Jego Krwią. Jest to Pascha Pana, czyli Jego przejście. Nie sądź więc, że jest ziemskim 

to, co stało się niebiańskim przez Chrystusa, który przeszedł w chleb i wino i uczynił je swoim 

Ciałem i Krwią”174.  

 

Gaudencjusz przemianę chleba w Ciało Chrystusa i wino w Jego Krew nazywa 

„Paschą Pana”- Jego przejściem. Jezus czyni chleb i wino Swoim Ciałem i Krwią. 

Tak jak Chrystus przemienia to, co ziemskie, w niebieskie, czyli chleb w swoje Ciało  

i wino w swoją krew, tak ludzi ziemskich przemienia w niebiańskich. Kiedy wierni 

spożywają Ciało Chrystusa, stają się uczestnikami przejścia Chrystusa i jednocześnie 

doświadczają przedsmaku paschy wieczystej. Starożytny autor w homilii paschalnej 

„Pascha duchowa”175 podkreśla, że Pascha Starego Testamentu była figurą Paschy 

Nowego Testamentu. I tak, jak w starotestamentowa Pascha stała się źródłem 

ocalenia pierworodnych, tak w wydarzeniu paschalnym Chrystusa zostaliśmy 

                                                 
173 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Traktat 2, Eucharystia jest Paschą Pana, dz. cyt., s. 665-666. 
174 Tamże. 
175Starożytny autor, Homilia paschalna, PG 59, 723-724, Pascha duchowa, s. 508-510.  
Zob., A. Minicault , Przejście Pana, w: „Pastores” 4(2005), s. 18-26. 



339 
 

ocaleni. Za każdym razem, kiedy dokonuje się przemiana chleba w Ciało Chrystusa  

i wina w Jego krew, Chrystus ocala nas, wskrzesza do życia wiecznego. 

Gaudencjusz wzywa do przyjęcia postawy głębokiej wiary i ufności gdy 

przyjmujemy Ciało i Krew Chrystusa. Skoro Jezus powiedział „to jest Ciało moje;  

to jest Krew moja”, to tak jest: „Prawda bowiem nie zna kłamstwa” 
 

„To, co przyjmujesz, jest Ciałem Tego, który jest chlebem z nieba i Krwią Tego, który jest 

świętym krzewem winnym. Bo podając uczniom chleb i wino uświęcone w ofierze, Pan rzekł: 

To jest Ciało moje; to jest Krew moja. Uwierzmy, proszę, Temu, któremu zawierzyliśmy: 

Prawda bowiem nie zna kłamstwa”176.  

 

Cyryl Jerozolimski naucza, że Ciało i Krew Chrystusa przynoszą zbawienie 

oraz uświęcają duszę i ciało. „Bo jak chleb odpowiada ciału, tak Słowo Ojca jest 

pokarmem właściwym dla Ducha”. Jezus - Słowo Ojca przyjął ludzkie ciało, w ten 

sposób uświęcił i uświęca, za każdym razem kiedy Go przyjmujemy - nasze ciało  

i duszę. Cyryl podobnie jak Gaudencjusz wzywa do głębokiej i niezachwianej wiary 

w obecność Chrystusa pod postacią chleba i wina. Choć zmysły mogą mówić nam, 

że to zwykły chleb i wino, to wiara daje niezachwianą pewność, że to jest prawdziwe 

Ciało i prawdziwa Krew Chrystusa.  

Cyryl Jerozolimski podkreśla aspekt wiary, to ona daje nam niezachwianą 

pewność, że przyjmując Eucharystię przyjmujemy prawdziwą Krew i Ciało 

Chrystusa. Cyryl nazywa Ciało Chrystusa „niebiańskim chlebem”, a Krew Chrystusa 

„napojem przynoszącym zbawienie”. One uświęcają duszę i ciało tych, którzy 

przyjmują Eucharystię. 
 

„W nowym zaś Przymierzu chleb jest niebiański i napój przynoszący zbawienie, które 

uświęcają duszę i ciało. Bo tak jak chleb odpowiada ciału, tak też Słowo Ojca jest pokarmem 

właściwym dla ducha. Gdy więc przyjmujesz Eucharystię, pamiętaj, że nie jest to zwykły  

i pospolity chleb i wino, ale jak stwierdził Pan, to jest Jego Ciało i Krew. A choćby zmysły 

mówiły ci coś innego, to wiara daje ci niezachwianą pewność” 177.  

 
Cyryl Jerozolimski kilka razy w tej katechezie podkreśla, że spożywamy 

prawdziwe Ciało i pijemy prawdziwą Krew Chrystusa i przez to stajemy się 

uczestnikami Jego Ciała i Krwi. Otrzymujemy udział w życiu Jezusa, w Jego 

                                                 
176 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Eucharystia jest Paschą Pana, dz. cyt., s. 665-666. 
177 Św. Cyryl Jerozolimski, Chleb niebiański i kielich zbawienia, dz. cyt., s. 490-491. 



340 
 

przejściu ze śmierci do życia. Nosimy w sobie Chrystusa ponieważ „w członkach 

naszych znajduje się Jego Ciało i Jego Krew”. Jak powie papież Leon: „Bo mając 

udział w Ciele i Krwi Chrystusa, przemieniamy się w Tego, którego pożywamy”178 

czyli dokonuje się w nas Pascha, która jest przedsmakiem Paschy wieczystej179: 

 
„Dlatego też z całkowitym przekonaniem spożywamy chleb i wino jako Ciało i Krew 

Chrystusa. Ponieważ pod postacią chleba otrzymujesz Ciało i pod postacią wina otrzymujesz 

Krew, a gdy spożywasz Ciało i Krew Chrystusa stajesz się uczestnikiem Jego Ciała i Jego Krwi. 

I tak stajemy się nosicielami Chrystusa, gdyż w członkach naszych znajduje się Jego Ciało  

i Jego Krew. Tak więc według św. Piotra stajemy się uczestnikami Bożej natury”180. 

 

Przyjęcie Ciała i Krwi Chrystusa upodabnia nas do Chrystusa i dzięki temu 

stajemy się uczestnikami Bożej natury. Choć chleb na zewnątrz wygląda jak zwykły 

chleb i wino jak normalne wino, na to też wskazują nasze zmysły, to jednak wiara 

prowadzi nas dalej, daje nam pewność, że pod tymi postaciami, obecny jest Chrystus 

w Ciele i Krwi. 

 
„Zostałeś pouczony o tym i jesteś w pełni przekonany, że to, co się tobie zdaje chlebem, nie jest 

chlebem, choć ma jego smak, ale Ciałem Chrystusa; i to, co się tobie zdaje winem, nie jest 

winem, choć smak ci o tym mówi, ale Krwią Chrystusa. O tym już bardzo dawno mówił Dawid 

w psalmach: Chleb ludzkie serce krzepi, a oliwa rozpogadza twarze. Pokrzep więc twe serce, 

spożywając ten chleb jako pokarm duchowy i rozwesel oblicze twej duszy”181.  

 

Eucharystia krzepi, wzmacnia serce i daje radość. Starożytny autor, podobnie 

jak Justyn męczennik, podkreśla, że Eucharystia jest uwielbieniem „istoty Boga  

i mocy imienia Trójcy”. I dalej Justyn w apologii przypomina, że chleb i winą stają 

się Ciałem i Krwią Chrystusa przez modlitwę zawierającą Jego własne słowa. 

Pokarm, który przyjmujemy jest Ciałem i Krwią Jezusa. 
 

„Albowiem nie przyjmujemy tego pokarmu jak zwykły chleb albo zwykły napój. Lecz jak za 

sprawą Słowa Bożego nasz Zbawiciel Jezus Chrystus stał się człowiekiem i przybrał ciało  

i krew dla naszego zbawienia, tak pokarm, który stał się Eucharystią przez modlitwę 

                                                 
178 Św. Leon Wielki, papież, Kazanie 12 o Męce, Chrystus żyje w swoim Kościele, dz. cyt., s. 522. 
179 Hymn Jutrzni okresu wielkanocnego podkreśla tę prawdę wyrażoną w gorącej prośbie: „O stań się 
Jezu dla duszy Radością Paschy wieczystej. I nas, wskrzeszonych Twą mocą do swego przyłącz 
orszaku”, s. 425- 426. 
180 Św. Cyryl Jerozolimski, Chleb niebiański i kielich zbawienia, dz. cyt., s. 490-491. 
181 Tamże. 



341 
 

zawierającą Jego własne słowa, dzięki przemianie odżywia nasze ciało i krew naszą. 

Przekazano zaś nam w pouczeniu, że ów pokarm jest właśnie Ciałem i Krwią wcielonego 

Jezusa”182.  

 

Tak jak za sprawą słowa Jezus stał się człowiekiem - przybrał ciało i krew, 

tak również modlitwa zawierająca Jego własne słowa sprawia, że zwykły chleb  

i napój stają się Jego Ciałem i Krwią. Justyn podkreśla, że ten pokarm odżywia nasze 

ciało i naszą krew. Jednak nie każdy może karmić się tym pokarmem, pisze Justyn 

męczennik.  

 

Warunek karmienia się Ciałem i Krwią Chrystusa  

  Aby przyjmować Eucharystię, prawdziwe Ciało i Krew Chrystusa należy 

spełnić trzy istotne warunki. Św. Justyn, Gaudencjusz, papież Leon, Cyryl 

Jerozolimski podkreślają prawdziwą obecność Chrystusa pod postaciami chleba  

i wina. Ta obecność jest prawdziwa, ponieważ zapowiedział ją sam Jezus i ustanowił 

słowami: „bierzcie i jedzcie, to jest Ciało moje, bierzcie i pijcie, to jest Krew moja”. 

Eucharystia jest prawdziwym Ciałem i Prawdziwą Krwią Chrystusa, wskazują na to 

słowa Chrystusa wypowiedziane podczas ostatniej wieczerzy. Jezus jest obecny  

w Eucharystii nie w sposób statyczny, lecz dynamicznie, On działa. Przyjmowanie 

Jego Ciała przebóstwia i wzmacnia. Przyjmujący Ciało Chrystusa stają się Jego 

nosicielami. 

Św. Justyn pisze, że warunkami udziału w Eucharystii jest wiara,  

a następnie chrzest święty, który odradza i odpuszcza grzechy. Do tych warunków 

należy również prowadzenie życia w zgodzie z tym, czego nauczał Jezus Chrystus.  

 
„Tylko ten może brać udział w Eucharystii, kto wierzy, że prawdą jest, czego uczymy, kto 

także został zanurzony w wodzie odradzającej i przynoszącej odpuszczenie grzechów, i żyje 

tak, jak nauczał Chrystus”183.  

 
 

Zatem nie każdy może uczestniczyć w Eucharystii, spełnienie powyższych 

warunków jest konieczne. Po ich spełnieniu można w pełni uczestniczyć  

w Eucharystii, której przebieg opisuje Justyn męczennik. 

 

                                                 
182 Św. Justyn, męczennik, Sprawowanie Eucharystii, dz. cyt., s. 548- 549. 
183 Tamże. 



342 
 

Eucharystia źródłem życia wiecznego  

Święty Ireneusz podkreśla znaczenie faktu wcielenia Słowa Bożego  

i odkupienia. 

 
„Słowo Boże prawdziwie stało się ciałem i odkupiło nas swoją krwią. tak pisze Apostoł:  

W Nim mamy odkupienie przez Jego Krew, odpuszczenie grzechów”184.  

 

„Krew Chrystusa umacnia naszą krew, a jego Ciało wzmacnia nasze ciało”185 w tych 

słowach Ireneusz podkreśla, że Ciało i Krew Chrystusa są dla nas źródłem życia  

i Paschy. Przyjmując Ciało i Krew przyjmujemy Słowo Boga. Skutkiem karmienia 

się Ciałem i Krwią Chrystusa jest przemiana nas w Eucharystię Krwi i Ciała 

Chrystusa. 

 
„Jego Krew umacnia naszą krew; także chleb, który należy do rzeczy stworzonych, uczynił 

swoim własnym Ciałem i przez Nie umacnia nasze własne ciało. Tak więc kielich ze 

zmieszanym winem i chleb gotowy do spożycia przyjmują w siebie Słowo Boga i stają się 

Eucharystią Krwi i Ciała Chrystusa, nasze ciało żywi się nimi i sobie je przyswaja. Jakże 

wiec niektórzy mogą odmawiać temu ciału zdolności przyjęcia daru Bożego, jakim jest życie 

wieczne, skoro jest ono karmione Ciałem i Krwią Chrystusa i jest Jego członkiem?  

To wszystko dzięki mądrości Bożej, obraca się na pożytek człowieka, a przyjmując Słowo 

Boże staje się Eucharystią, to jest Ciałem i Krwią Chrystusa”186. 

 

Przyjmując Ciało i Krew Chrystusa, przyjmujemy życie wieczne, stajemy się tym, co 

przyjmujemy. Nasze ciało żywi się Chrystusem i sobie Go przyswaja i w ten sposób 

otwieramy się na życie wieczne. Papież Leon Wielki powie: 
 

„Bo mając udział w Ciele i Krwi Chrystusa, przemieniamy się w Tego, którego pożywamy. 

Mamy więc stale nosić w naszym ciele i duchu Tego, w którym umarliśmy i zostaliśmy 

pogrzebani, lecz również powstaliśmy z martwych”187. 

 
Gaudencjusz podkreśla, że ofiara ustanowiona przez Chrystusa jest prawdziwym 

darem Jego obecności. 

 

                                                 
184 Św. Ireneusz, biskup, Traktat, Przeciw herezjom, księga 52, 2-3, Eucharystia rękojmą naszego 
zmartwychwstania, s. 574-575. 
185 Tamże. 
186 Tamże. 
187 Św. Leon Wielki, papież, Chrystus żyje w swoim Kościele, dz. cyt., s. 522. 



343 
 

„Niebiańska ofiara ustanowiona przez Chrystusa jest prawdziwym darem, który dziedziczą 

uczestnicy Jego Nowego Przymierza. Chrystus ją pozostawił jako rękojmię swojej obecności tej 

nocy, kiedy miał być wydany na ukrzyżowanie”188.  

 
Eucharystia jest pokarmem danym nam na drogę. Ona nas żywi i podtrzymuje. 

Spożywając Ciało i Krew Chrystusa otwieramy się na Chrystusa, który umacnia  

w nas swoje życie. 
 

„Jest ona pokarmem danym nam na drogę. Ma nas żywić i podtrzymywać na tej drodze życia, 

dopóki, po odejściu z tego świata, nie dojdziemy do Pana, gdyż On sam powiedział: Jeżeli nie 

będziecie spożywać mego Ciała i nie będziecie pili Krwi mojej, nie będziecie mieli życia  

w sobie”189.  

 

Chrystus nie tylko umacnia w nas swoje życie, On nas również uświęca. 

Gaudencjusz nazywa Eucharystię „tajemnicami życia wiecznego”. Przyjmując 

Eucharystię ustami, dotykając jej, powinniśmy mieć zawsze przed oczami obraz 

męki Jezusa i w sercu nosić pamięć o naszym odkupieniu, a także z nadzieją 

oczekiwać na powtórne przyjście Chrystusa. 

 
„Chrystus chciał, aby Jego dobrodziejstwa zawsze pozostawały wśród nas; chciał też, by dusze 

odkupione Jego drogocenną Krwią, mogły być nieustannie uświęcane pamiątką Jego męki. 

Dlatego poleca wiernym uczniom, których ustanowił pierwszymi kapłanami swojego Kościoła, 

by nie przestawali sprawować tych tajemnic życia wiecznego. A więc jest rzeczą konieczną, by 

były one odprawiane przez wszystkich kapłanów we wszystkich kościołach na całym świecie, 

aż znowu Chrystus nadejdzie na niebiosach. W ten sposób zarówno kapłani, jak i rzesze 

wiernych mają codziennie przed oczyma obraz męki Pana. A dotykając jej i przyjmując ustami  

i sercem zachowajmy niezatartą pamięć naszego odkupienia”190.  

 

Gaudencjusz przypomina, że Jezus umarł za wszystkich i składany w ofierze 

odnawia siły, ożywia i uświęca. 

 
„Jeden umarł za wszystkich i ten sam jest w świątyniach wszystkich Kościołów w tajemnicy 

chleba i wina; składany w ofierze odnawia siły, gdy się weń wierzy - ożywia; uświęca 

składających ofiarę, sam złożony w ofierze”191. 

 
                                                 
188 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Dziedziczny dar Nowego, dz. cyt., s. 528-529. 
189Tamże.  
190 Tamże. 
191 Św. Gaudencjusz , biskup Bresci, Eucharystia jest Paschą Pana, dz. cyt., s. 665-666.  



344 
 

Święty Hilary podobnie jak św. Ireneusz, podkreśla, że dzięki temu, że 

przyjmujemy Słowo, które stało się Ciałem, przebywa w nas Pan. Jezus przyjął 

ludzką naturę i zjednoczył ją z boską. Kiedy przyjmujemy Jego Ciało, otrzymujemy 

Boską naturę. Chrystus nas przebóstwia i daje nam tym samym udział w Jego życiu, 

które nie ma końca. 
 

„Jeżeli naprawdę Słowo Ciałem się stało, a my rzeczywiście przyjmujemy to Słowo, które 

Ciałem się stało, jako pokarm Pański, to czyż nie należy przyjąć, że dzięki temu Pan istotnie  

w nas przebywa? Bo gdy narodził się jako człowiek, przyjął na zawsze naszą ludzką naturę, 

zjednoczył ją z naturą Boską, dał nam ją w sakramencie Jego Ciała, który mamy 

przyjmować”192.  

 

Dzięki przyjęciu Ciała i Krwi Chrystusa stanowimy jedno z Chrystusem, a stanowiąc 

z Nim jedno, stanowimy również jedno z Ojcem, ponieważ Jezus powiedział:  

„Ja i Ojciec jedno jesteśmy” (J 10,30). 

 
„W ten sposób stajemy się wszyscy jedno: bo w Chrystusie jest Ojciec, a Chrystus jest w nas. 

Chrystus jest w nas przez swoje Ciało, a my jesteśmy w Nim. Nasza zaś natura, która jest  

w Chrystusie, jest w Bogu. Pan sam stwierdza, jak dalece jesteśmy w Nim przez sakrament 

Jego Ciała i Krwi. Ten świat nie będzie Mnie już oglądał. Ale wy Mnie widzicie, ponieważ Ja 

żyję i wy żyć będziecie. Ponieważ Ja jestem w Ojcu moim, a wy we Mnie i Ja w was”193.  

 

Karmienie się Ciałem Chrystusa prowadzi do komunii z Nim i z Ojcem. Jezus 

pozostaje w naturze Ojca dzięki zrodzeniu Go przez Ojca; my jesteśmy w Chrystusie 

przez wspólną naturę z nami. On jest w Ojcu, w jednej Boskiej naturze, my zaś  

w Nim dzięki Jego cielesnemu narodzeniu, a On znowu w nas przez tajemnicę 

sakramentu. Hilary ukazuje przedziwną wymianę Bóg stał się człowiekiem po to, by 

człowiek mógł mieć udział w życiu samego Boga.  

 
„Gdyby Pan chciał wskazać tylko na zjednoczenie w jednej wspólnej woli, nie byłby wyliczał 

kolejności i stopniowania w mającej zaistnieć jedności. A jeżeli tak uczynił, to dlatego, by 

uwierzono, że On jest w Ojcu w jednej Boskiej naturze, my zaś w Nim dzięki Jego cielesnemu 

narodzeniu, a On znowu w nas przez tajemnicę sakramentu. W ten sposób zostaliśmy pouczeni 

o pełnej jedności, która zaistniała dzięki Pośrednikowi. My pozostajemy w Nim, a On jest  

                                                 
192 Św. Hilary, biskup, Traktat, O Trójcy Świętej, księga 8, 13-16, Wcielenie Słowa i Eucharystia 
jednoczą wiernych w Bogu, dając im udział w Boskiej naturze, s. 612-614.  
193 Tamże. 



345 
 

w Ojcu, będąc zaś w Ojcu, pozostaje i w nas. Tak więc dana nam jest jedność z Ojcem: 

Chrystus pozostaje w naturze Ojca dzięki zrodzeniu Go przez Ojca; my jesteśmy w Chrystusie 

przez wspólną Mu z nami naturę ludzką, a przez tę samą naturę i On w nas trwa”194.  

 

Wcielenie Słowa - Jezusa i Eucharystia jednoczą wiernych w Bogu i dają udział 

w Jego naturze, czyli życiu wiecznym. Przyczyną życia Bożego w nas, jak pisze 

Hilary jest to, że „w nas ludziach cielesnych przebywa cieleśnie Chrystus” i właśnie 

„dzięki temu żyjemy przez Niego, jak On żyje przez Ojca”. Spożywając Ciało 

Chrystusa wchodzimy z Nim w komunię, stajemy się jednością. Jedność nasza z Nim 

opiera się na tej samej naturze, nasze człowieczeństwo zostaje przebóstwione,  

a natura Boża staje się naszym udziałem.  
  

„Oto Pan świadczy, że nasza jedność z Nim opiera się na tej naturze: Kto spożywa moje Ciało 

 i Krew moją pije, trwa we Mnie, a Ja w nim. Nikt nie będzie w Nim trwał, jeżeli On pierwszy 

nie przyjdzie do niego, i tylko tego włączy w swoje Ciało, kto Ciało to będzie spożywał”195.  

 

Spożywanie Ciała Chrystusa jest dla wiernych źródłem życia. Tak jak Chrystus 

żyje przez Ojca, tak my żyjemy przez Jego Ciało. W nas, ludziach cielesnych 

przebywa cieleśnie Chrystus. Hilary poprzez wskazanie na sposób życia Jezusa - On 

żyje przez Ojca, analogiczne ukazuje sposób życia tych, którzy karmią się Ciałem 

Chrystusa - ten, kto spożywa moje Ciało będzie żył przeze mnie. 
 

„Pan odkrył tajemnicę tej doskonałej jedności we wcześniej wypowiedzianych słowach: Jak 

Mnie posłał żyjący Ojciec, i Ja żyję przez Ojca; a ten, kto spożywa moje Ciało, będzie żył 

przeze Mnie. Chrystus żyje więc przez Ojca i jak On żyje przez Ojca, tak my żyjemy przez Jego 

Ciało. Każde porównanie zmierza ku temu, aby wyjaśnić na przykładzie istotę rzeczy i przez 

przykład ułatwić jej zrozumienie. Przyczyną życia Bożego w nas jest to, że w nas, ludziach 

cielesnych, przebywa cieleśnie Chrystus. Dzięki temu żyjemy przez Niego tak, jak On żyje 

przez Ojca”196. 

 

Spożywanie Ciała Chrystusa sprawia, że Chrystus przebywa w nas, a my  

w Nim. Ta komunia jest źródłem życia wiecznego (zob. J 6). Życie wieczne ma 

                                                 
194 Św. Hilary, biskup, Traktat, O Trójcy Świętej, Wcielenie Słowa i Eucharystia jednoczą wiernych  
w Bogu, dając im udział w Boskiej naturze, dz. cyt., s. 612-614. 
195 Tamże. 
196 Św. Hilary, biskup, Wcielenie Słowa i Eucharystia jednoczą wiernych w Bogu, dając im udział  
w Boskiej naturze, dz. cyt., s. 612-614. 



346 
 

swoje źródło w Ojcu, przez którego żyje Jezus. W przebywaniu Chrystusa w nas,  

w jedności z Nim i Ojcem doświadczmy przedsmaku nieba. 

 
Eucharystia przedsmakiem Nieba 

Cyryl Jerozolimski zachęca do wpatrywania się w chwałę Pańską i ze 

wzrokiem utkwionym w Jezusa. Wzywa również do postępowania „z chwały do 

chwały”, czyli do coraz ściślejszego jednoczenia się z Chrystusem. Wpatrywanie się 

w chwałę Pańską pobudza do uwielbienia, ponieważ Chrystusowi Jezusowi „przystoi 

cześć, moc i chwała na wszystkie wieki”. Cyryl kończy katechezę słowem amen, to 

słowo stanowi potwierdzenie: tak rzeczywiście jest. 
 

„Z odsłoniętym więc obliczem, czyli z czystym sercem, wpatruj się w chwałę Pańską, którą 

oglądasz jakby w zwierciadle, i postępuj z chwały do chwały, w Chrystusie Jezusie, Panu 

naszym, któremu przystoi cześć, moc i chwała na wszystkie wieki. Amen”197. 

 

Aby doświadczyć w sobie przedsmaku nieba, należy przyjmować Ciało i Krew 

Chrystusa z czystym sercem, które jest otwarte na Bożą obecność. 

Chrzest i Eucharystia stanowią źródło życia Kościoła. Każdy z tych 

sakramentów ma dwa wymiary: wymiar exodusu, czyli wyjścia, początku i wymiar 

paschy, czyli przechodzenia z życia w sobie i dla siebie, do życia w Chrystusie i dla 

Chrystusa. 

Czytania Tradycji podkreślają eschatologiczny wymiar tych sakramentów, 

które z jednej strony są realizacją zapowiedzi Starego Testamentu, natomiast  

z drugiej wskazują na nową rzeczywistość, do której jesteśmy powołani. 

Chrzest i Eucharystia są określane mianem sakramentów paschalnych, bo  

w nich doświadczamy owoców Paschy Chrystusa, czyli już teraz, przedsmaku życia 

wiecznego. Pascha Chrystusa jest wypełnieniem eschatologii. Chrystus  

w wydarzeniu paschalnym jawi się jako Eschaton, czyli punkt szczytowy 

eschatologii, jej dopełnienie i wypełnienie. Kościół sprawując sakramenty paschalne 

Eucharystię i chrzest wprowadza nas w doświadczenie Eschatonu.  

W chrześcijańskiej egzystencji nie chodzi o jednorazowe odtworzenie czy 

powtórzenie historii Jezusowego życia (które jako takie jest nie do powtórzenia),  

ale o paschalny styl życia, który odzwierciedla wznoszący ruch roku liturgicznego. 
                                                 
197 Cyryl Jerozolimski, Chleb niebiański i kielich zbawienia, dz. cyt., s. 490-491. 



347 
 

Misterium Paschalne musi stać się sposobem życia każdego chrześcijanina,  

w którym wszystko jest obecne i nic nie należy do przeszłości: ani krzyż, ani 

zmartwychwstanie198. 

Teksty Godziny czytań okresu wielkanocnego są swoistego rodzaju 

propozycją paschalnego stylu życia. Ten styl życia ukazał nam przede wszystkim 

Jezus Chrystus, który „uniżył samego siebie, stawszy się posłusznym aż do śmierci - 

i to śmierci krzyżowej. Dlatego też Bóg Go nad wszystko wywyższył” (Flp 2, 8-9). 

Eschatologiczna interpretacja Nowego Testamentu pozwoliła nam odkryć 

wartość i sens niebieskiego powołania Kościoła. Zarówno List Piotra, Listy Jana, 

Apokalipsa jak i czytania Tradycji, jakie proponuje nam Kościół w Godzinie czytań 

okresu wielkanocnego, stanowią konkretną propozycję paschalnego stylu życia 

ukierunkowanego eschatologiczne. Ten styl wyraża się w postawie żywej nadziei, do 

której wzywa św. Piotr w pierwszym liście. Wyraża się on również w praktyce 

miłości, o której mówi się św. Jan w swoich listach, a także doświadczeniu życia 

sakramentalnego, którego paschalny i eschatologiczny wymiar podkreślają czytania 

Tradycji okresu wielkanocnego. 

Fundamentalnym rysem człowieka paschalnego jest jego ukierunkowanie ku 

górze, ku Chrystusowi. Człowiek paschalny jest człowiekiem wspólnoty. Człowieka 

paschalnego charakteryzuje wewnętrzny dynamizm i odwaga, a także zaangażowanie 

w sprawy Pana199.  

Pascha, której doświadcza Kościół, jest przedsmakiem Paschy wieczystej, 

która została ukazana w osobie Jezusa Chrystusa. Zatem paschalny styl życia 

Kościoła, każdego chrześcijanina ma eschatologiczne ukierunkowanie, ku górze, ku 

Chrystusowi. W Nim wypełniła się cała eschatologia, On jest pełnią eschatologiczną, 

jej szczytowym punktem - Eschatonem. 

Godzina czytań okresu wielkanocnego przybliża nam sposób interpretacji, 

liturgii, która zawsze istniała w Kościele, ale dopiero pod koniec czwartego wieku 

osiągnęła konkretną formę - katechezy mistagogicznej. Głównym celem takiej 

katechezy było wyjaśnianie neofitom natury i znaczenia akcji liturgicznej, w której 

uczestniczyli: chrztu i Eucharystii200.  

                                                 
198 H. Urs Von Balthasar, Teologia Misterium Paschalnego, Kraków 2001, s. XV. 
199J. Kudasiewicz, Chrześcijanin człowiekiem paschalnym, w: [http://www.sfd.kuria.lublin.pl 
(11.04.2007)]. 
200 E. Mazza, La mistagogia. Le catechesi liturgiche, dz. cyt., s. 7-8. 



348 
 

Wierność ojców Kościoła w odniesieniu do Biblii łączy się w teologicznej 

refleksji patrystycznej z wiernością wobec tego, co stanowi Tradycję. Starożytni 

autorzy uważają siebie nie za właścicieli, ale za sługi Pisma Świętego, które 

otrzymują tekst od Kościoła, czytają go, wyjaśniają w Kościele i dla Kościoła, 

według reguły wiary zaproponowanej i objaśnionej przez Tradycję kościelną  

i apostolską201.  

Dla współczesnych czytania Tradycji okresu wielkanocnego stanowią 

swoistego rodzaju mistagogię, czyli wyjaśnienie znaczenie liturgii w kontekście 

biblijnym. Mistagogia nie jest niczym innym jak metodą interpretacji liturgii  

w kontekście historii zbawienia. Zatem w jaki sposób Ojcowie posługiwali się tą 

metodą? Podstawą było zawsze Pismo Święte. Ojcowie opisywali i interpretowali 

Pismo święte, a następnie zastosowywali typologię biblijną w liturgii. W ten sposób 

uformowała się teologia patrystyczna sakramentów202. Papież Pius XII w swojej 

encyklice Divino afflante Spiritu stwierdza, że Ojcowie Kościoła są dla nas 

prawdziwymi mistrzami egzegezy, przewyższającymi pod wieloma względami 

biblijnych komentatorów średniowiecza i epoki współczesnej z racji na „pewien 

rodzaj delikatnej intuicji rzeczywistości niebiańskich”. Tego typu egzegeza, w której 

dochodzi do ścisłego związku między życiem duchowym i rozumową refleksją 

teologiczną zwraca uwagę na fundamentalne rzeczywistości każdego wierzącego. 

Ojcowie starali się ukazać tajemnice chrześcijańskie w ich najpełniejszym wymiarze: 

rozpoczynali refleksję od Boga, kontynuowali ją przez zagadnienia dotyczące 

Chrystusa i Kościoła pojmowanego jako sakrament jedności z Bogiem i powrotu do 

Niego203. 

Patrząc na budowę Godziny czytań, a szczególnie jej centralny punkt czyli 

czytanie biblijne i czytanie z Tradycji, zauważamy, że obecność tych czytań 

podkreśla ścisły związek pomiędzy Pismem Świętym i Tradycją, one bowiem się ze 

sobą łączą i komunikują204 stanowią podwójne źródło Objawienia.  

Eklezjalna interpretacja wątków eschatologicznych w czytaniach Tradycji 

okresu wielkanocnego jest bardzo bogata i wieloaspektowa. Autorzy czytań Tradycji 

skupiają się przede wszystkim na tajemnicy Kościoła i jego eschatologicznym 

wymiarze. Ten wymiar już tu na ziemi staje się doświadczeniem Kościoła  
                                                 
201 W Turek., Dlaczego studiować pisma Ojców Kościoła?, w: SPłc., t. XXXI(2003), s. 20. 
202 E. Mazza, La mistagogia. Le catechesi liturgiche, dz. cyt., s. 17. 
203 W. Turek., Dlaczego studiować pisma Ojców Kościoła?, art. cyt., s. 20. 
204 KO 9. 



349 
 

w sprawowaniu liturgii sakramentów paschalnych chrztu i Eucharystii. Kościół  

w tych sakramentach staje się uczestnikiem wyjścia (exodusu) i przejścia (paschy). 

Pascha Kościoła dokonuje się w czasie i jest włączona nurt eschatologii Kościoła, 

który odnosi nas do jego ostatecznego przeznaczenia. Chrystus w swoim życiu 

używał tego, co ziemskie, do ukazania tego, co niebieskie. Przyjął ludzkie ciało,  

aby ukazać swoje Bóstwo, przemienił chleb w swoje Ciało i wino w swoją Krew,  

w ten sposób dokonała się Pascha Pana205. Na wzór tej Paschy dokonuje się pascha 

Kościoła, w której doświadcza On przedsmaku Eschatonu, Pełni. Bóg również  

w przypadku Kościoła wybrał to, co ziemskie, aby przemienić w niebiańskie.  

W związku tym eklezjalna interpretacja czytań wskazuje, że na to, że dwa 

sakramenty chrzest i Eucharystia tworzą Kościół. Okres Paschalny w sposób 

szczególny jest istotnym czasem liturgicznym, w którym Kościół świętuje tajemnicę 

swojego powołania, swoje eschatologiczne przeznaczenie. Z tej także przyczyny 

dobór czytań idzie w kierunku uwypuklenia tajemnicy Kościoła, w całej jego Pełni. 

Kościół niejako celebruje samego siebie, czyli swoje przeznaczenie do udziału  

w chwale nieba. 

 

 

 
 
 

 
 

 
 

                                                 
205 Św. Gaudencjusz, biskup Bresci, Eucharystia jest Paschą Pana, dz. cyt., s. 665. 



350 
 

Zakończenie 
 

Eschatologię często traktuje się jako część doktryny religijnej, która odnosi 

się do rzeczy ostatecznych w perspektywie indywidualnej - pojedynczego człowieka 

- jak i kosmicznej - całego świata. Rzadziej natomiast mówi się o doświadczeniu 

eschatologii w życiu Kościoła. 

Podejmując temat niniejszej pracy: Eschatologiczna interpretacja Nowego 

Testamentu w tekstach Godziny czytań Liturgii godzin okresu wielkanocnego, 

staraliśmy się rozwiązać następujący problem: czy eschatologia jest właściwym 

kluczem interpretacyjnym fragmentów Nowego Testamentu czytanych w tekstach 

Godziny czytań okresu wielkanocnego?  

Aby rozwiązać postawiony na początku pracy problem, szukaliśmy 

odpowiedzi na następujące pytania cząstkowe: co jest przedmiotem eschatologicznej 

interpretacji Nowego Testamentu w Godzinie czytań? Jaki jest związek liturgii  

z eschatologią? Jaki jest związek okresu wielkanocnego z eschatologią? Czy obrazy, 

jakie niesie ze sobą eschatologiczna interpretacja Nowego Testamentu, są dla 

Kościoła źródłem nadziei i radości? 

 W celu odpowiedzi na powyższe pytania dokonaliśmy interpretacji tekstów 

Godziny czytań okresu wielkanocnego w kluczu eschatologicznym.  

Praca jest zbudowana z sześciu rozdziałów powiązanych ze sobą. Tym,  

co spajało ze sobą poszczególne rozdziały była rzeczywistość eschatologiczna, która 

już dziś, w pewnym sensie, staje się doświadczeniem Kościoła. 

 Pierwszy rozdział miał charakter metodologiczny. Zostały w nim wyjaśnione 

zasadnicze terminy dla tematu pracy w ich wieloaspektowym wymiarze, takie jak: 

eschatologia i liturgia. Zatrzymaliśmy się również nad znaczeniem symbolicznym 

struktury okresu wielkanocnego.  

Wskazując na poszczególne etapy eschatologii, odwołaliśmy się do  

A. Jankowskiego, który nadał im następujące określenia: preeschatologia, 

protoeschatologia, eschatologia bliskiej relacji, eschatologia transcendentna.  

Po wyjaśnieniu znaczenia poszczególnych etapów doszliśmy do wniosku, że kolejne 

etapy eschatologii przekraczają się i coraz jaśniej ukazują przedmiot żywej 

eschatologicznej nadziei i niebiańskie powołanie Kościoła.  



351 
 

Zwróciliśmy również uwagę, że rzeczywistość eschatologiczna może mieć 

charakter jednostkowy i powszechny. Na przykładzie tekstów ze Starego i Nowego 

Testamentu wykazaliśmy, że obietnice kierowane do konkretnej osoby  

w rzeczywistości odnoszą się do całego rodu lub narodu. Zatem również 

eschatologia jednostkowa i powszechna przenikają się wzajemnie. 

Następnie przeszliśmy do czasów Kościoła i podkreśliliśmy, że jego 

eschatologiczny charakter ostatecznie wyraża się faktem, iż jego obecna 

sakramentalno-historyczna postać nie jest czymś ostatecznym, lecz zostanie usunięta 

w przyszłości, gdy dokona się przejście z rzeczywistości ziemskiej  

do nadprzyrodzonej pełni w Jezusie Chrystusie. W ten sposób zaznaczyliśmy,  

że eschatologia zakotwiczona jest w teraźniejszości. Kościół żyje w napięciu 

pomiędzy „już a jeszcze nie”1.  

Po omówieniu pojęcia „eschatologii” przeszliśmy do pojęcia „liturgii”. 

Wykazaliśmy, że te dwa terminy są ze sobą powiązane, liturgia jest bowiem ostatnim 

etapem eschatologii.  

Odnośnie liturgii zatrzymaliśmy się nad jej poszczególnymi wymiarami - 

oczywiście nie wyczerpaliśmy wszystkich, ponieważ liturgia jest rzeczywistością 

bardzo bogatą i wieloaspektową. Wskazaliśmy jedynie na te, które mają istotne 

znaczenie dla tematu pracy, a więc: historiozbawczy, trynitarny, eklezjalny, 

uświęcający i kultyczny, proklamatywny, semejotyczny, temporalny, topiczny, 

powszechny, eschatologiczny, intelektualno-emocjonalny i pedagogiczny. Powyższe 

wymiary liturgii odegrały znaczącą rolę w eschatologicznej interpretacji Nowego 

Testamentu w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. 

Następnie zatrzymaliśmy się nad wymiarem symbolicznym struktury okresu 

wielkanocnego wskazując, że symbolika tego okresu odnosi nas zarówno do liturgii, 

jak i do eschatologii. 

W tej części pracy podkreśliliśmy związek między liturgią i eschatologią,  

a także strukturą okresu wielkanocnego. Okazuje się, że rzeczywistość liturgii  

i struktury okresu wielkanocnego staje się czytelniejsza wtedy, gdy jest 

interpretowana w kluczu eschatologicznym. 

 Drugi rozdział pracy, podobnie jak pierwszy, miał charakter metodologiczny. 

Zwróciliśmy w nim uwagę na zasadnicze elementy Godziny czytań. Omówiliśmy 

znaczenie wezwań, hymnów, antyfon, psalmów, wersetów, czytań i responsoriów. 
                                                           
1 Zob. Eschatologia Kościoła pierwszych czterech wieków, Warszawa 2007, s. 31-32. 



352 
 

Wykazaliśmy, że poszczególne elementy Godziny czytań wyrażają ciągłość 

Tradycji, której Kościół jest wierny.  

 Omawiając kolejne elementy tej modlitewnej godziny odwoływaliśmy się do 

wymiarów liturgii, które zostały omówione w pierwszym rozdziale niniejszej pracy. 

Następnie zwróciliśmy uwagę na strukturę Godziny czytań okresu wielkanocnego  

i podkreśliliśmy, że już w samej budowie tej modlitewnej godziny widoczne jest 

dziedzictwo Izraela.  

 Modlitwa liturgiczna, w której nurt włączona jest Liturgia godzin, 

sprawowana jest w „łonie” Kościoła. Wspólnota Kościoła jest właściwym miejscem 

sprawowania liturgii. Dlatego też Liturgia godzin, a w niej Godzina czytań jest 

modlitwą Chrystusa, Kościoła i człowieka. 

Dalej wskazaliśmy na główne księgi Nowego Testamentu, jakie Kościół 

przedkłada w Godzinie czytań okresu wielkanocnego, należą do nich: Pierwszy List 

św. Piotra, Apokalipsa św. Jana, trzy Listy św. Jana. Kolejność tych ksiąg stała się 

wyznacznikiem dla kolejnych rozdziałów pracy.  

Stąd rozdział trzeci został zatytułowany Pierwszy List św. Piotra jako 

wezwanie do żywej eschatologicznej nadziei, rozdział czwarty - Apokalipsa jako 

księga niebiańskiej liturgii, natomiast rozdział piąty - Listy Jana jako Księga życia 

wiecznego.  

W rozdziale trzecim zatrzymaliśmy się nad Pierwszym Listem św. Piotra,  

w którym autor wzywa do żywej eschatologicznej nadziei i zaprasza do otwarcia się 

na tajemnicę Boga i Jego planu miłości względem człowieka. Plan ten realizuje się 

na przestrzeni czasu i określany jest mianem historii zbawienia. Bóg nieustanie 

składał obietnice, zapowiadał szczęście, jako owoc błogosławieństwa, stopniowo 

przygotowywał ludzkość do szczęścia, które nie będzie opierało się na dobrach 

materialnych, lecz na duchowych.  

Rozdział trzeci niniejszej pracy ukazał nam, w jaki sposób odczytywano 

obietnice dane przez Boga. Jak na przestrzeni czasu przedmiot nadziei przechodził  

z wymiaru materialnego w wymiar duchowy, aby w końcu odkryć, że tak naprawdę 

każdy człowiek w głębi serca pragnie Boga, bo tylko On może zaspokoić ludzkie 

pragnienia i tylko On może dać człowiekowi wieczne życie i szczęście.  

Tego szczęścia trwającego na wieki nie mogła dać ziemia obiecana, dobra 

materialne, liczne potomstwo, które jak wiemy, również były wyrazem 

błogosławieństwa.  



353 
 

Bóg stopniowo przygotowywał człowieka do ukazania samego Siebie jako 

przedmiotu żywej eschatologicznej nadziei, do której w sposób szczególny wzywa 

św. Piotr w swoim pierwszym liście.  

Tajemnica Boga i udziału człowieka w Jego chwale została odsłonięta  

w Apokalipsie. Ta księga była przedmiotem rozważań w rozdziale czwartym. 

Tematem przewodnim w tej części pracy była „niebiańska liturgia”. Czwarty 

rozdział stanowił punkt centralny niniejszej pracy. Ukazał on bowiem cel życia 

człowieka, jego przeznaczenie. Człowiek został stworzony przez Boga, aby Go 

wielbił, okazywał Mu cześć i służył Mu. Ta prawda ma swój wyraz w niebiańskiej 

liturgii, ukazanej w Księdze Apokalipsy św. Jana. 

W Apokalipsie zwróciliśmy uwagę na liczne odniesienia św. Jana do ksiąg 

Starego Testamentu. Te odniesienia miały charakter pedagogiczny, topiczny, 

temporalny, semejotyczny, ponieważ kult starotestamentowy sprawowany był  

w określonym miejscu - świątyni i w określonym czasie wyrażał się przez konkretne 

znaki i czynności. Wiedza, której dostarczyły nam księgi Starego Testamentu, 

ułatwiła nam interpretację scenerii niebiańskiej liturgii, sprzętu, osób i czynności 

liturgicznych. W tej części pracy wskazaliśmy na powiązanie Starego i Nowego 

Testamentu, na ich wzajemne przenikanie się i na to, że stanowią one nierozłączną 

całość.  

Św. Augustyn powiedział, że „Nowy Testament ukryty jest w Starym, Stary 

zaś staje się zrozumiały w Nowym” (Novum Testamentum in Vetere latet, Vetus in 

Novo patet), a także: „W Piśmie Świętym nie znajdujemy nic ponad to, co Jego 

(Chrystusa) dotyczy, i od tego nie wolno nam odchodzić”2. Nie można więc 

rozdzielać tych Testamentów. Ich związek podkreśla również ciągłość Bożego 

objawienia, której celem jest doświadczenie eschatologicznej Pełni. Dokonując 

interpretacji Apokalipsy w kluczu eschatologicznym, zwróciliśmy uwagę na 

dialogiczną naturę liturgii, która wyraża się nie tylko w komunikacji werbalnej,  

w dialogach słownych, ale również w komunikacji pozawerbalnej. Stwierdziliśmy, 

że liturgia niebiańska jest wzorem dla liturgii ziemskiej między innymi w wymiarze 

komunikacji pozawerbalnej.  

Po rozważaniach zawartych w rozdziale czwartym, w którym omawialiśmy 

„nasze wyniesienie do Nieba”, aby ujrzeć przedmiot żywej eschatologicznej nadziei, 

                                                           
2 J. Szlaga, Nieznajomość Biblii nieznajomością Eucharystii, w: „Pastores” 4(2005), s. 7. 



354 
 

przeszliśmy do rozdziału piątego, w którym podjęliśmy główny temat listów  

św. Jana jakim jest „życie wieczne”.  

Zatrzymując się nad obrazami apokaliptycznej liturgii, omawiając ich 

znaczenie, ich związek z księgami Starego Testamentu, wykazaliśmy, że liturgia 

najpełniej wyraża ostateczny cel Kościoła, którym jest uwielbienie Boga i pojednanie 

ludzi z Bogiem. 

Do tego tematu wraca również św. Jan, mówiąc o życiu wiecznym  

w kontekście ziemskiej egzystencji człowieka, wskazując jednocześnie na dysonans, 

jaki istnieje pomiędzy powołaniem człowieka do życia w Bogu, życia wiecznego,  

a przemijającym charakterem świata.  

Odwołując się do tekstów Starego i Nowego Testamentu wykazaliśmy,  

że powołanie człowieka do komunii z Bogiem staje się już tu na ziemi dla niego 

wielkim zobowiązaniem i wezwaniem do czynnej miłości.  

 W ostatniej części tego rozdziału zatrzymaliśmy się nad eschatologicznym 

obrazem Boga. Św. Jan nakreślił przed nami wizję życia wiecznego, którego 

częściowo tu na ziemi możemy doświadczać będąc w głębokiej relacji z Jezusem.  

Rozdział piąty pracy zamknął pierwszą część niniejszej pracy dotyczącą 

pierwszych czytań w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. Podstawowym 

źródłem tego rozdziału był Pierwszy List św. Piotra, Apokalipsa i Listy św. Jana.  

Dokonując interpretacji tekstów Nowego Testamentu w Godzinie czytań 

okresu wielkanocnego doszliśmy do wniosku, że obrazy jakie niosą ze sobą te treści, 

przepełnione są ogromną nadzieją i stają się dla Kościoła motywacją do życia  

w miłości do Boga i człowieka. Okazuje się, że rzeczywistość eschatologiczna nie 

jest dla Kościoła jedynie doktryną religijną, ale poprzez liturgię staje się żywym 

doświadczeniem, które umacnia Kościół w drodze na ostateczne przejście do życia  

w Pełni, w Jezusie Chrystusie. 

Interpretacja tekstów Nowego Testamentu w kluczu eschatologicznym 

ukazała nam szerszą perspektywę życia chrześcijańskiego, która nie ogranicza się 

jedynie do ziemskiej egzystencji, ale ukierunkowana jest ku życiu wiecznemu, czyli 

radości przebywania w niebie z Bogiem, aniołami i świętymi. 

W szóstym rozdziale niniejszej pracy zatrzymaliśmy się nad eklezjalną 

interpretacją eschatologii w czytaniach Tradycji. W tej części pracy wykazaliśmy,  

że tematem wiodącym w czytaniach Tradycji jest tajemnica Kościoła i jego 



355 
 

sakramentalny wymiar, które odnoszą nas do ostatecznego powołania Kościoła,  

do jego spełnienia w Jezusie Chrystusie, do którego zmierza cała eschatologia.  

Idea Kościoła i jego ostateczne przeznaczenie w czytaniach Tradycji została 

przedstawiona za pomocą obrazów: ciała, duchowej budowli i owczarni Bożej. 

Każdy z tych obrazów podkreślał zarówno istotę Kościoła, jak i rolę Chrystusa.  

Chrystus w obrazie Kościoła jako ciała jest jego głową, dlatego wskazaliśmy 

na Chrystusa „od góry”, jako cel i spełnienie Kościoła. Chrystus w obrazie Kościoła 

jako duchowej budowli ukazany jest jako kamień węgielny, dlatego też 

podkreśliliśmy znacznie Chrystusa jako początku, podstawy istnienia Kościoła,  

ale również jego pełni w Chrystusie.  

W obrazie Kościoła jako owczarni Bożej podkreślone zostało znaczenie 

Chrystusa jako pasterza, który prowadzi wspólnotę Kościoła - Chrystus „od przodu”. 

Obrazy Kościoła w drugich czytaniach Godziny czytań, w tekstach Tradycji 

okresu wielkanocnego podkreśliły jego eschatologiczny wymiar, jego niebiańskie 

przeznaczenia. Tę prawdę również wyraża sakramentalna struktura Kościoła. 

Poprzez sakramenty będące widzialnymi znakami niewidzialnej łaski Kościół 

wprowadza nas w życie samego Boga. W czytaniach Tradycji wyeksponowane 

zostały przede wszystkim dwa sakramenty chrzest i Eucharystia.  

Autorzy czytań Tradycji zwracają dużą uwagę na znaczenie chrztu w życiu 

wierzących. Chrzest jest początkiem drogi, jest wyjściem (exodus). Poprzez chrzest, 

nauczają starożytni autorzy, stajemy się własnością Chrystusa, zostajemy włączeni  

w Kościół. Ta świadomość powinna wierzącym towarzyszyć przez całe życie i stać 

się dla nich impulsem do dziękczynienia. 

W czytaniach Tradycji wykazano również znaczenie sakramentu Eucharystii. 

Autorzy czytań podkreślali, że Eucharystia jest Pamiątką i wypełnieniem polecenia 

Pana, jest Jego prawdziwym Ciałem i prawdziwą Krwią. Eucharystia wyobraża 

Kościół, jest źródłem życia wiecznego, jest antycypacją Nieba, jest paschą.  

Jak chrzest jest początkiem drogi ku eschatologicznej Pełni-Chrystusowi, tak 

Eucharystia jest pokarmem w tej drodze. Dzięki niej możemy doświadczać 

przedsmaku naszego ostatecznego przeznaczenia.  

Dokonując interpretacji czytań Tradycji z Godziny czytań okresu 

wielkanocnego wykazaliśmy, że sakramenty Kościoła, a w sposób szczególny 

chrzest i Eucharystia, wprowadzają nas w eschatologiczną rzeczywistość Kościoła.  



356 
 

Eschatologia staje się doświadczeniem Kościoła poprzez jego wymiar 

sakramentalny. Zatem kolejny raz zostaje podkreślony związek liturgii  

z eschatologią. Kościół w liturgii i poprzez liturgię wciąż na nowo odkrywa swoje 

eschatologiczne powołanie. W liturgii najpełniej wyraża się istota i cel Kościoła. 

Czytania Tradycji nie tylko są dla nas źródłem wiedzy, ale posiadają również 

wartość pedagogiczną. Wychowują one wiernych do zrozumienia i przeżywania ich 

eschatologicznego wymiaru w doświadczeniu chrześcijańskim, we wspólnocie 

Kościoła.  

Teksty Tradycji obecne w Godzinie czytań okresu wielkanocnego tłumaczą  

i interpretują liturgię. Przykładem tego mogą być między innymi: katechezy 

Mistagogiczne Cyryla Jerozolimskiego3, Homilia paschalna starożytnego autora4, 

pierwsza Apologia chrześcijan św. Justyna, Sprawowanie Eucharystii i Chrzest 

odrodzenia5. Taka interpretacja określana jest mianem mistagogii. Ułatwia ona 

wierzącym przeżywanie i celebrowanie niebiańskiego powołania już tu na ziemi,  

we wspólnocie Kościoła, w sakramentach paschalnych - we chrzcie i Eucharystii. 

Eklezjologiczna interpretacja wątków eschatologicznych w czytaniach z 

Tradycji stanowiła ostatnią część niniejszej pracy.  

 Eschatologiczna interpretacja Nowego Testamentu w Godzinie czytań 

podkreśla związek modlitwy i wiary: „Kościół tak wierzy, jak się modli”6.  

To właśnie liturgia jest uprzywilejowanym środkiem kształtowania wiary. Liturgia 

nie tylko kształtuje wiarę tych, którzy w niej uczestniczą, ale także dostarcza 

argumentów w uzasadnieniu dogmatycznym. Przykładem tego są czytania Tradycji 

w Godzinie czytań. Liturgia jest elementem konstytutywnym świętej i żywej 

Tradycji.  

Liturgia godzin okresu wielkanocnego, mająca w centrum Pismo św.  

i Tradycję, otwiera Kościół na wymiar, który uwidacznia się już w samej strukturze 

okresu wielkanocnego, czyli w pięćdziesięciu dniach, a mianowicie na wymiar 

eschatologiczny. Okres wielkanocny stanowi zaproszenie skierowane do Kościoła, 

aby celebrował swoje wywyższenie, swoje niebiańskie powołanie. Tę prawdę 

podkreślają zarówno pierwsze, jak i drugie czytania w Godzinie czytań okresu 

wielkanocnego.  

                                                           
3 Zob. LG, t. 2, s. 469-470, 479-480, 490-491. 
4 Zob. LG, t. 2, s. 452-458, 508-510. 
5 Zob. LG, t. 2, s. 548-548, 568-569. 
6 KKK 1124. 



357 
 

Praktyka modlitwy Godziną czytań w naszych czasach zawęziła się do grupy 

ludzi zobowiązanych do niej prawem kanonicznym7. Wychowanie do modlitwy 

Liturgią godzin powinno stać się na nowo przedmiotem troski pastoralnej Kościoła. 

Jest to bowiem rzeczywista troska o jego wiarę, o jego tożsamość. Dlatego też warto, 

zachęcać osoby świeckie do modlitwy Godziną czytań, która da świeckim możliwość 

obcowania na co dzień z tekstami Tradycji. Wybrane przez Kościół fragmenty dzieł 

Tradycji do Godziny czytań mogą stanowić impuls do sięgnięcia po dzieła autorów, 

którzy w sposób szczególny zostali wskazani przez Kościół. Ma to znaczenie 

pedagogiczne, bowiem Kościół poprzez liturgię wychowuje i przygotowuje do 

celebrowania z Bogiem, aniołami i świętymi niebiańskiej liturgii. Inaczej mówiąc, 

Kościół poprzez sprawowanie liturgii, wychowuje wiernych do przeżywania 

eschatologicznego wymiaru życia chrześcijańskiego. 

Zapewne cennym przedsięwzięciem będzie modlitwa Godziną czytań we 

wspólnocie parafialnej, w sposób szczególny w okresie wielkanocnym.  

Czytania Godziny czytań mogłyby stać się przedmiotem katechezy 

parafialnej. W ten sposób można zachęcić wiernych do modlitwy Godziną czytań, 

która karmi się Pismem św. i Tradycją. W ten sposób zostanie podkreślony, 

wspólnotowy aspekt Kościoła. „Wspólnota” nie będzie wtedy tylko teoretycznym 

założeniem, ale stanie się doświadczeniem. Inaczej mówiąc, owocem modlitwy 

Godziną czytań stanie się doświadczenie wspólnoty. Treści, którymi karmi się 

Kościół w Liturgii godzin, stają się jednocześnie Jego doświadczeniem, ponieważ 

„Żywe jest bowiem Słowo Boże, skuteczne i ostrzejsze niż wszelki miecz 

obosieczny, przenikające aż do rozdzielenia duszy i ducha, stawów i szpiku, zdolne 

osądzić myśli i pragnienia serca” (Hbr 12,4). 

Liturgia godzin, w której jedną z „godzin” stanowi Godzina czytań, jest 

codzienną modlitwą Ludu Bożego. Jest ona dla wiernych stałym przypomnieniem 

dziejów zbawienia oraz ich skutecznego wpływu na życie ludzkie8. Jest ona również 

wyróżnieniem dla Kościoła, ponieważ jest modlitwą Chrystusa i Jego Ciała 

zwróconą ku Ojcu9. 

Dlatego też w sposób szczególny Godzina czytań, która zawiera obfity 

skarbiec Tradycji, powinna stać się przedmiotem troski Kościoła, szczególnie  

                                                           
7 KPK 1174. 
8 Paweł VI, Konstytucja Apostolska, Luadis canticum, 8, w: LG, t. 1, s. 16-21. 
9 KL 84. 



358 
 

w stosunku do tych wiernych, którzy nie są zobowiązani prawem kanonicznym do 

modlitwy Liturgią godzin. Cennym przedsięwzięciem było by rozpowszechnianie 

opracowań w formie wprowadzenia w modlitwę Godziną czytań. Opracowania te 

miałyby charakter publicystyczny i mogłyby upowszechniać modlitwę Liturgią 

godzin, a w sposób szczególny Godziną czytań.  

Zadaniem duszpasterstwa parafialnego jest wychowywanie do więzi  

z Bogiem, do modlitwy. Warto więc zachęcać wiernych do takiego stylu modlitwy, 

jaki proponuje Liturgia godzin, ponieważ Kościół w liturgii wyraża się najpełniej. 

Sprawując liturgię Kościół potwierdza siebie samego i swoje powołanie.  

Liturgia godzin jest darem dla całego Kościoła. Modlitw ta jest wyjątkowa 

nie tylko poprzez bogactwo stosowanych form literackich, takich jak: pieśni, hymny, 

psalmy, czytania Biblijne, responsoria, ciszę, ale przede wszystkim poprzez głębię 

teologii.  

Trwałe obcowanie z tekstami przekazanymi przez Tradycje Kościoła 

powszechnego wprowadza czytającego w coraz głębsze zrozumienie i żywe 

umiłowanie Pisma Świętego10. Czytania patrystyczne dają wiernym możliwość 

wniknięcia w znaczenie okresów i świat liturgicznych11.  

Niniejsza praca nie wyczerpuje do końca problemu postawionego na jej 

początku. Problem ten, przypomnijmy, brzmiał: czy eschatologia jest właściwym 

kluczem interpretacyjnym Nowego Testamentu w tekstach Godziny czytań okresu 

wielkanocnego? 

Okazuje się, że eschatologia jest właściwym kluczem interpretacyjnym  

w Godzinie czytań okresu wielkanocnego. Teksty Nowego Testamentu 

interpretowane w tym kluczu ukazują nam perspektywę życia w komunii z Bogiem. 

Te obraz powinny stać się dla Kościoła, dla wszystkich wiernych zachętą do życia  

w miłości, która jest wymagająca. 

Temat Kościoła i realizacji jego tajemnicy w czasie, jego przeznaczenia 

eschatologicznego, jest tematem bardzo rozległym i szerokim. Możemy mieć 

nadzieję, że praca ta w pewien sposób wypełni lukę odnośnie opracowań 

dotyczących Liturgii godzin, a w szczególności Godziny czytań i być może stanie się 

impulsem do rozpoczęcia praktyki modlitwy Godziną czytań, szczególnie dla tych, 

którzy nie są zobowiązani prawem kanonicznym do modlitwy Liturgią godzin. 

                                                           
10 OWLG 164. 
11 OWLG 165. 



359 
 

Być może interpretacja czytań Tradycji w Godzinie czytań w kluczu 

eschatologicznym w innych okresach liturgicznych, dostarczyła by nam wielu 

interesujących wniosków. Warto by to uczynić po to, aby wykazać,  

że eschatologiczne powołanie Kościoła nie tylko eksponowane jest w okresie 

wielkanocnym, ale również w całym roku liturgicznym. Jednak Wielkanoc, będąc 

kulminacyjnym momentem roku liturgicznego, szczególnie podkreśla 

eschatologiczny wymiar Kościoła. 

 

 

 

 

 

 

 



360 

 

Bibliografia: 

Źródła: 

1. Teksty biblijne 
Pismo święte Starego i Nowego Testamentu, Pallotinum, Poznań 2000. 

Pismo święte Nowego Testamentu i Psalmy. Najnowszy przekład z języków 

oryginalnych z komentarzem, Święty Paweł, Częstochowa 2005. 

 

2. Teksty liturgiczne 
Enchiridion Liturgico: tutti i testi fondamentali della Liturgia tradotti, annotati  

e attualizzati, Centro Azione Liturgica, Roma - Piemme 1989. 

Lekcjonarz mszalny, t. 1. Okres adwentu, okres narodzenia Pańskiego, Pallotinum, 

Poznań-Warszawa 1972. 

Lekcjonarz mszalny, t. 2, Okres wielkiego postu, okres wielkanocny, Pallotinum, 

Poznań-Warszawa 1973. 

Liturgia Godzin. Codzienna modlitwa Ludu Bożego, t. 1, Okres adwentu, okres 

Narodzenia Pańskiego, Pallotinum, Poznań 1982. 

Liturgia Godzin. Codzienna modlitwa Ludu Bożego, t. 2, Wielki post, okres 

wielkanocny, Pallotinum, Poznań 1984. 

Mszał Rzymski dla diecezji polskich, Pallotinum, Poznań 1986. 

Obrzędy chrztu dzieci, Katowice 1987. 

 

3. Dokumenty Kościoła 
Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, (red.), S. Głowa,  

I. Bieda, Poznań 1988. 

Interpretacja Pisma Świętego w Kościele, Papieska Komisja Biblijna, Poznań 1994. 

Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallotinum, Poznań 1994. 

Baron A., Pietras H., (red.), Dokumenty soborów powszechnych: tekst grecki, 

łaciński, polski, t. 1, Kraków 2001. 



361 

 

 

Dokumenty Soboru Watykańskiego II: 

Konstytucja o Liturgii, w: Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, 

Poznań 2002, s. 48-78. 

Konstytucja dogmatyczna o Kościele, w: Sobór Watykański II. Konstytucje, Dekrety, 

Deklaracje, Poznań 2002, s. 104-166. 

Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym, w: Sobór Watykański II. 

Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, s. 350-363. 

Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, w: Sobór 

Watykański II. Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, s. 526-606. 

 

Dokumenty Jana Pawła II: 

Encykliki: 

Redemptor Hominis, Encyklika Ojca Świętego Jana Pawła II, Odkupiciel człowieka, 

Wrocław 1986. 

Dominum et Vivificantem, Encyklika Ojca Świętego Jana Pawła II, O Duchu Świętym 

w życiu Kościoła i świata, Wrocław 1994. 

Ecclesia de Eucharistia, Encyklika Ojca świętego Jana Pawła II, O Eucharystii  

w życiu Kościoła, Kraków 2003. 

 
Adhortacje: 

Posynodlana adhortacja apostolska, Ecclesia in Europa, Wrocław 2003. 

 

Listy Apostolskie: 

O pielgrzymowaniu do miejsc związanych z historią zbawienia, List Ojca świętego 

Jana Pawła II, Watykan 1999. 

Novo Millennio Ineunte, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła na zakończenie 

Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Wrocław 2001.  

List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II z okazji 40. rocznicy ogłoszenia 

Konstytucji o Liturgii świętej Sacrosanctum Concilium, w: „L’Osservatore Romano” 

4(2004), s. 4. 

Mane nobiscum Domine, List apostolski Ojca świętego Jana Pawła II na Rok 

Eucharystii, październik 2004 - październik 2005, Kraków 2004.  



362 

 

Dies Domini, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II o świętowaniu niedzieli, 

Watykan 1998. 

 

Przemówienia: 

Jan Paweł II, Przemówienie w klasztorze kamedułów, Fonte Avellano, w: O życiu 

zakonnym, red., E. Weron, Poznań – Warszawa 1984. 

Jan Paweł II, Życie w Duchu, Audiencja generalna 21 października 1998,  

w: „L’Osservatore Romano” 1(1999), s. 49. 

Jan Paweł II, Powszechna eschatologia - ludzkość zmierza do Ojca, Audiencja 

generalna 26 maja 1999 w: „L’Osservatore Romano” 9-10( 1999 ), s. 47. 

Jan Paweł II, Rzeczy ostateczne: Wybór katechez z audiencji generalnych z 1999, 

Poznań 1999. 

Jan Paweł II, Chrześcijanin ożywiany Duchem, Audiencja generalna, 13 IX 2000,  

w: „L’Osservatore Romano” 1(2001), s. 41. 

Jan Paweł II, Psalmy w Tradycji Kościoła, Audiencja generalna 28 marca 2001,  

w: Jan Paweł II, Jutrznia, Poranna modlitwa Kościoła. Pierwszy tydzień, Warszawa 

2003, s. 5-8. 

Jan Paweł II, Liturgia godzin liturgią Kościoła, Audiencja generalna 4 kwietnia 

2001, w: Jan Paweł II, Jutrznia, Poranna modlitwa Kościoła. Pierwszy tydzień, 

Warszawa 2003, s. 8-12. 

Jan Paweł II, Rozważa: Apokalipsa św. Jana, red., W. Chrostowski, Warszawa 

2005. 

 
Dokumenty Benedykta XVI: 

Encyklika Deus caritas est Ojca świętego Benedykta XVI, O miłości chrześcijańskiej, 

Poznań 2006. 

Adhortacja Apostolska Sacramentum Caritatis, O Eucharystii źródle i szczycie życia 

misji Kościoła, Poznań 2007. 

Benedykt XVI, Spotkanie z młodymi, Kraków - Błonie 27 maja 2006,  

w: „L’Osservatore Romano” 6-7(2006 ), s. 42. 

 

 

 



363 

 

Opracowania: 
1. Opracowania o liturgii: 

Associazione professori di Liturgia, (red.), Celebrare il mistero di Christo.  

La celebrazione: introduzione alla liturgia cristiana, Roma 1996. 

Auge M, Chupungco A. J.,  (red.), L’anno liturgico. Storia, teologia e celebrazione, 

t. 6, Genova 1988. 

Bourgeios D., Liturgia: dzieło czy czynność? Refleksje o specyfice liturgii 

chrześcijańskiej, w: „Comunio” 3(1994), s. 18-41. 

Brovelli F., Nocen A., (red.), La liturgia, i sacramenti: teologia e storia della 

celebrazione, Roma 1997. 

Bukowski K., Bierzmowanie mocnienie ucznia Chrystusa, w: [http ://www. opoka. 

org. pl/ biblioteka /K/ warto/warto_30.html (2.04.2007)]. 

Chmiel J., Żydowskie korzenie chrześcijańskiej liturgii, w: „Ateneum Kapłańskie” 

1(1990), s. 51-62. 

Cichy S., Treści teologiczne hymnów w odnowionej Liturgii Godzin w: „Anamnesis” 

2(1999/2000). Numer specjalny, s. 104-115. 

Czerwik S., „Mens concordet voci” - harmonia ducha i ciała w modlitwie 

liturgicznej, w: Anamnesis 2(1999/2000), s. 49-56. 

Czerwik S., Liturgia Godzin w życiu Kościoła, w: „Studia Teologica Varsaviensia” 

2(1980), s. 225-234. 

Czerwik S., Wprowadzenie do Konstytucji o Świętej Liturgii, Wrocław 1986. 

Dąbek T. M., Czytania biblijne, patrystyczne i hagiograficzne w Liturgii godzin,  

w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 118-129. 

Decyk J., Eschata w oficjum za zmarłych Liturgii Godzin, Warszawa 2003. 

Decyk J., Liturgia godzin przedłużeniem modlitwy Chrystusa, w: „Bobolanum” 

2(2000), s. 345- 358. 

Donghi A., Gesty i słowa, Kraków 1999. 

Głowa W., Celebracja Liturgii Godzin i ich umiejscowienie w czasie (Veritas hora 

rum), w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 68-84. 

Głowa W., Liturgia Godzin w Świętym Triduum Paschalnym Męki  

i Zmartwychwstania Pańskiego, w: „Liturgia Sacra” 1-2(1995), s. 37-44. 

Guardini R., O duchu liturgii, Kraków 1996. 



364 

 

Guardini R., Znaki Święte, Wrocław 1994. 

Hołda K., Teologia modlitwy liturgicznej, w: „Ateneum Kapłańskie” 3(1983),  

s. 358-370. 

Jacek A., Przeżyć Paschę. Zarys teologii liturgii cyklu paschalnego w roku 

liturgicznym, Augsburg - Wrocław 1991. 

Janicki J., Sens i rola hymnów, w: „Ateneum Kapłańskie” 1(1983) s. 33-46. 

Janicki J., U początków liturgii Kościoła, Kraków 2002. 

Janiec Z., Język w liturgii czy język liturgiczny, w: „Anamesis” 3(2005), s. 90-94. 

Janiec Z., Komunikacja w liturgii za pomocą gestów i ciała, w: „Anamnesis” 

3(2005), s. 95-101. 

Krakowiak Cz., Bierzmowanie w kontekście inicjacji chrześcijańskiej, w: „Ateneum 

Kapłańskie” 2(1977), s. 242-256. 

Kunzel M., Liturgia Kościoła, t. 10, Poznań 1999. 

Łuczak J., Rola milczenia w liturgii, w: „Comunio” 3(1994), 83-98. 

Małaczyński F., Praca nad polskim przekładem Liturgii Godzin, w: „Ateneum 

Kapłańskie” 1(1983), s. 24-32. 

Matuszewski M., Wspólnota ze świętymi (Communio sanctorum), w: „Anamnesis” 

1(2005), s. 55-64. 

Mazza E., La mistagogia. Le catechesi liturgiche della fine del quatro secolo  

e il loro metodo, Roma 1996. 

Mokrzycki B., Święta liturgia Kościoła, Warszawa 1986. 

Nadolski B., Liturgika, t. 1, Liturgika fundamentalna, Poznań 1989. 

Nadolski B, Urzeczywistnianie się Kościoła w liturgii w świetle dokumentów 

Vaticanum II, Poznań 1981. 

Nadolski B., Liturgika, t. 2, Liturgia i czas, Poznań 1991 

Nadolski B., Pastoralny walor Liturgii Godzin, w: „Ateneum Kapłańskie” 3(1983), 

s. 371-378. 

Nadolski B., Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004. 

Paternoster M., Liturgia e spiritualita cristiana, Bologna 2005. 

Paul de Clerck, Zrozumieć liturgię, Kielce 1997. 

Qualizza M., Inicjacja chrześcijańska, Kraków 2002. 

Raffa V., La liturgia delle ore. Presentazione storica, teologica e pastorale, Roma 

1990. 



365 

 

Raffa V., Liturgia eucharistica. Mistagogia della Messa dalla storia e dalla teologia 

alla pastorale pratica, Roma 1998. 

Ratzinger J., Duch liturgii, Poznań 2002. 

Ropiak S., Teologia hymnów w polskojęzycznej Liturgii Godzin, t. 2, Okres 

Wielkanocny, Olsztyn 2002. 

Schenk W., Zarys historyczny rozwoju Liturgii Godzin, w: „Ateneum Kapłańskie” 

3(1983), s. 349-357. 

Siekiera I. H., Muzyka a liturgia zagadnienia wybrane, Wrocław 2005. 

Sinka T., Liturgika, Kraków 1997. 

Starowieyski M., Czytania Patrystyczne w Liturgii godzin, w: „Studia Teologica 

Varsaviensia” 2(1980), s. 241-251. 

Stefański J., Milicki L., (red.), Liturgia źródłem i szczytem życia Kościoła, Gniezno 

1993. 

Stefański J., Reforma Liturgii godzin według Vaticanum II. Prace redakcyjne,  

w: „Ateneum Kapłańskie” (1983), s. 3-23 

Świerzawski W., (red.), Liturgia uświęcenia czasu. Misterium Christi, Kraków 

1984. 

Świerzawski W., (red.), Misterium Christi. Liturgia uświęcenia czasu, t. 5, Kraków 

1984.  

Szymanek E., Czytania Pisma św. w Liturgii Godzin, w: „Ateneum Kapłańskie” 

1(1983), s. 47-60. 

Testa A., Sakramenty Kościoła, Poznań 1998 

Wit Z., Uświęcenie czasu w Liturgii godzin, w: „Ateneum Kapłańskie” 3(1983),  

s. 379-390. 

Zbiciak J., Modlić się liturgią godzin, w: „Wrocławskie Wiadomości” 3(2000),  

s. 332-340. 

Żądło A., Liturgia o męczeństwie, Kielce 2000. 

 

 

 

 

 

 



366 

 

2. Opracowania o tekstach biblijnych: 
Bardski K., Chrostowski W., (red.), W., Komentarz historyczno kulturowy do 

Nowego Testamentu, Warszawa 2000. 

Bartnicki R., Czajkowski M., (red.), Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg 

biblijnych, t. 10. Ewangelia według św. Jana, Listy powszechne, Apokalipsa, 

Warszawa 1992. 

Bocher O., Niebiańskie Jeruzalem spostrzeżenia na temat eklezjologii i eschatologii 

Apokalipsy św. Jana, w: „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 4(1988), s. 330-337. 

Borowicz K., Canticum Moysi et Canticum Agni (Ap 15, 3), w: „Ruch Biblijny  

i Liturgiczny” 2(1964), s. 81-87. 

Borowicz K., Mistyka hebrajska u św. Pawła i w Apokalipsie św. Jana, w: „Ruch 

Biblijny i Liturgiczny” (1950), s. 187-206. 

Chłąd S., Chrystus wobec Kościołów (Ap 2-3), w: „Częstochowskie Studia 

Teologiczne”, XVII/XVIII(1989/1990), s. 7-11. 

Chmiel J., Piąta pieczęć Apokalipsy (6, 9-11), w: „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

5(1984), s. 429-432. 

Chrostowski W., (red.), Katolicki komentarz Biblijny, 1 List św. Jana, Warszawa 

2001. 

Czerski J., Wprowadzenie do Ksiąg Nowego Testamentu, Opole 1996. 

Dąbek T. M., Aniołowie opiekunami Kościoła w Apokalipsie św. Jana, w: „Ruch 

Biblijny i Liturgiczny” 4(1984), s. 305-313. 

Ehrlich E., Apokalipsa księga pocieszenia, Poznań 1996. 

Frankowski J., (red.), Pieśni Izraela. Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg 

biblijnych t. 7, Warszawa 1988. 

George A., Grelot G., Introduzone al Nuovo Testamento, t. 4. La tradizione 

giovanea, Roma 1994. 

Gryglewicz F., (red.), Listy Katolickie, Poznań 1959. 

Gryglewicz F., (red.), Teologia Nowego Testamentu, t. 3, Lublin 1986. 

Gryglewicz F., Interpretacja Apokalipsy św. Jana, w: „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

1(1965), s. 346-356. 

Gryglewicz F., Listy Katolickie. Wstęp przekład z oryginału, komentarz, Poznań 

1959. 

Hahn S., The Lamb’s Supper, The Mass as Heaven on Earth, Auckland 1999. 



367 

 

Hałas S., Zmartwychwstanie Chrystusa w życiu chrześcijanina. Refleksja biblijna 

nad Pierwszym Listem Świętego Piotra, Kraków 1992. 

Haręzga S., Rola Słowa Bożego i Eucharystii w życiu chrześcijan według Apokalipsy 

św. Jana, w: „Ateneum Kapłańskie” 1(1990), s. 17-24. 

Harrington W., Klucz do Biblii, Warszawa 1984 

Hryniewicz W., Ten, który przychodzi. Chrystus „Apokalipsy” w myśli Sergiusza 

Bułgakowa, w: „Ateneum Kapłańskie” 2(2001), s. 235-248. 

J. Brańka, Wyprawy botaniczne w świat Pisma świętego, w: [http://www.jezuici.pl 

/chstss/biuletyny/05-8.htm,(2006)].  

Jankowski A., Apokalipsa. Komentarz, Poznań 1959. 

Jankowski A., „Duch i oblubienica mówią przyjdź: (Ap 22, 17)”, w: „Analecta 

Cracoviensia” 1(1969), s. 83-104. 

Jankowski A., Chrystus Apokalipsy Janowej a eon obecny, w: „Analecta 

Cracoviensia” 14(1982), s. 243-293. 

Jankowski A., Duch dokonawca. Nowy testament o posłannictwie eschatologicznym 

Ducha Świętego, Katowice 1983. 

Jankowski A., Eschatologia biblijna Nowego Testamentu, Kraków 1987. 

Jankowski A., Listy więzienne św. Pawła, Wstęp-przekład z oryginału-komentarz, 

Poznań 1962. 

Jankowski A., Transcendencja Chrystusa według Apokalipsy Janowej, w: „Ruch 

Biblijny i Liturgiczny” 2(1994), s. 82-95. 

Kiejza A., Zbawienie w ujęciu Ap 7, 9-17, w: „Roczniki Teologiczne” 1(2000),  

s. 169-184. 

Klinowski J., Refleksje nad Apokalipsą, Legnica 2005. 

Kobielus S., Niebiańska Jerozolima miejscem szczęścia, w: „Comunio” 3(1989),  

s. 119-127. 

Kurt K., Eschatologia chrześcijańska w krzyżowym ogniu apokaliptyki,  

w: „Comunio” 4(2000), s. 87-109. 

Lancellotti A., Apocalisse, Torino 1992. 

Langkammer H., Główne tematy teologiczne Apokalipsy św. Jana, w: „Roczniki 

Teologiczno-Kanoniczne” 1(1984), s. 91-103. 

Lempa H., Badania nad Apokalipsą św. Jana we współczesnej biblistyce polskiej 

(1945-1985), w: „Ruch Biblijny i Liturgiczny”, 3(1986), s. 259-274. 



368 

 

Lempa H., Symbolika eklezjalna w Apokalipsie św. Jana, w: „Ruch Biblijny  

i Liturgiczny” 1(1988), s. 25-40. 

Lijka K., Dialogi liturgiczne w Apokalipsie w: „Colectanaea Teologica” 1(1989),  

s. 83-90. 

Lijka K., Dzień Pański według Apokalipsy, w: „Liturgia Sacra” 3(1997), s. 33-39. 

Mień A., Apokalipsa. Komentarz, Kraków 2000. 

Mickiewicz F., Wizja nowego nieba i nowej ziemi w Ap 21, 1-22,5, w: „Comunio” 

4(2000), s. 20-39. 

Młotek A., Pismo święte w życiu pierwszych chrześcijan, w: „Ruch Biblijny  

i Liturgiczny”, 6(1977), s. 310-323. 

Mojsiejewicz D., Hymny w Apokalipsie św. Jana, w: „Scriptura Sacra” 6(2002),  

s. 173-198. 

Ostański P., Objawienie Jezusa Chrystusa. Praktyczny komentarz do Apokalipsy, 

Ząbki 2005. 

Paściak J., Biblijny obraz Chrystusa Króla (ze szczególnym uwzględnieniem 

Apokalipsy), w: „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 3(1972), s. 168-189. 

Popielewski W., Alleluja! Liturgia godów Baranka eschatologicznym zwycięstwem 

Boga (Ap 19,1-8), Kielce 2001. 

Popielewski W., Obecność Chrystusa Baranka w liturgicznym zgromadzeniu 

wspólnoty, w: „Poznańskie Studia Teologiczne”, t. 10(2001), s. 55-72. 

Prigent P., Spojrzenie na Apokalipsę, Warszawa 1986. 

Ravarsi G., Apokalipsa, Kielce 2002 

Romaniuk K., (red.), Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, t. 2, Kraków 

1999. 

Rubinkiewicz R., Nawrócenie i pokuta w Księdze Apokalipsy św. Jana,  

w: „Roczniki Teologiczne” 1(1996), s. 149-159. 

Salas A., Apokalipsa. Symbolizm czy rzeczywistość historyczna?, Częstochowa 2004. 

Seremet A., Dzieje Apostolskie i Listy Katolickie, Tarnów 2001. 

Sieg F., Określenia chrześcijan w Apokalipsie św. Jana 4-22, w: „Bobolanum” 

1(1990), s. 81-101. 

Sikora A. R., Miejsce realizacji kapłaństwa chrześcijan według Apokalipsy  

św. Jana, w: „Roczniki Teologiczne” 1(1996), s. 162-184. 



369 

 

Stachowiak L., Ewangelia według Świętego Jana, Wstęp - przekład z oryginału - 

komentarz, Poznań -Warszawa, 1975. 

Staffieri V., Le Mie profezie. Commenti al Libro dell’Apocalisse. Conforme  

allo Spirito di Profezia, Matera, Officine grafiche BMG, 1977. 

Wilk J., Triumf Baranka jako idea przewodnia Apokalipsy, w: „Colectanea 

Teologica” 3(1970), s. 45-60. 

Wilk J., Znaczenie pustyni w 12 rozdziale Apokalipsy, w: „Seminare” (1981),  

s. 23-40. 

 
3. Opracowania ogólnoteologiczne: 

Bartnik Cz. S., Dogmatyka katolicka, Lublin 2003. 

Bartnik Cz. S., O współczesnej eschatologii, w: „Więź” 10(1961), s. 24-40. 

Bartnik Cz. S., Myśl eschatologiczna, Lublin 2002. 

Balthasar, Urs Von, Hans, Teologia Misterium Paschalnego, Kraków 2001. 

Balthasar, Urs von, Hans, W pełni wiary, Kraków 1991. 

Bergamini A., Chrystus Świętem Kościoła. Rok liturgiczny. Historia, celebracja, 

teologia, duchowość, duszpasterstwo, Kraków 2004. 

Bokwa I., Eschatologia znaczy pełnia, Sandomierz 2003. 

Boros L., Czy życie ma sens?, w: „Concilium” 6-10(1970), s. 207-213. 

Boros L., Istnienie wyzwolone, Warszawa 1971. 

Bouyer L., Kościół Boży, Warszawa 1977. 

Bouyer L., Wprowadzenie do życia duchowego. Zarys teologii ascetycznej  

i mistycznej, Warszawa 1982. 

Buxakowski J., Wieczność i człowiek. Eschatologia. Teologia prawd wiary, t. VIII, 

Pelpin 2001. 

Casale U., Destinazione e compiemento dell’uomo della storia e del mondo  

in Christo. Escatologia Cristiana, w: „Atti e memorie dell'Accademia Toscana  

di Scienze e Lettere La Colombaria” 1(2004), s. 68-93. 

Congar Y., Idea sakramentów większych, czyli głównych, w: „Concilium”  

1-10(1968), s. 9-17. 

Courth F., Neuner P., Podręcznik Teologii Dogmatycznej. Mariologia. 

Eklezjologia, Kraków 1999. 



370 

 

Czajkowski M., Co to znaczy, że Jezus jest Żydem?, w: „Ateneum Kapłańskie” 

1(1990), s. 31-41. 

Czajkowski M., Jak dzisiaj modlić się psalmami?, w: „Studia Theologica 

Varsaviensia” 2(1980), s. 209-224. 

Dahler E., Święta i symbole, Warszawa 1999. 

Dudek W., Eschatologiczny charakter Kościoła pielgrzymującego i jego 

zjednoczenie z Kościołem niebieskim, w: „Ateneum Kapłańskie” 68(1965),  

s. 336-350. 

Dylus F., Eschatologiczna dynamika sakramentu chrztu a udział zbawionych  

w chwale Chrystusa, w: „Comunio” 1(1987), s. 119-127. 

Dylus F., Eschatyczny charakter tajemnicy Kościoła w świetle Konstytucji „Lumen 

Gentium”, w: „Comunio” 3(1989), s. 110-118. 

Dylus F., Tajemnica Eucharystii w aspekcie eschatologii, w: „Comunio” 1(1986),  

s. 318-326. 

Dziuba A. F., Jezus Chrystus eschatologiczny dar pełni czasu, w: „Forum 

Teologiczne” IV(2003), s. 35-51. 

Eckmann A., Pismo święte w życiu i nauczaniu Ojców Kościoła, w: „Ateneum 

Kapłańskie” 2(1979), s. 201-212. 

Fedorowicz Sz., Formacja eklezjalna u Ojców Kościoła we współczesnym 

katechumenacie, w: „Anamnesis” 1(1998), s. 26-32. 

Ferdek B., Eschatologia Taboru. Reinterpretacja eschatologii w świetle misterium 

Przemienienia Pańskiego, Świdnica 2005. 

Ferdek B., Teologiczna futurologia. „Daję wam przyszłość, jakiej oczekujecie”  

(Jr 29,11), Legnica 2001. 

Grajewski J., Modlitwa chrześcijanina, w: „Studia Teologiczne” 1(1983), s. 17-21. 

Grzechowiak S., Kościele, kim jesteś? Studium eklezjologii, Gniezno 2002. 

Hamman A. G., Życie codzienne pierwszych chrześcijan, Warszawa 1990. 

Hryniewicz W., Bóg naszej nadziei. Szkice teologiczno-ekumeniczne, t. 1, Opole 

1989. 

Hryniewicz W., Dramat nadziei zbawienia. Medytacje eschatologiczne, Warszawa 

1996. 

Hryniewicz W., Nadzieja zabawienia dla wszystkich. Od eschatologii lęku  

do eschatologii nadziei, Warszawa 1989. 



371 

 

Hryniewicz W., Nasza Pascha z Chrystusem. Zarys chrześcijańskiej teologii 

paschalnej, t. 2, Lublin 1987. 

Isisdro A. M., Lud Boży, Ciało Chrystusa, w: „Comunio” 1(1989), s. 16-26. 

Jankowski A., Biblijna teologia czasu, Kraków 2001. 

Jezierska E. J., Żyjemy dla Pana. Umieramy dla Pana. Proegzystencja 

chrystocentryczna chrześcijan w myśli Pawłowej, Wrocław 1993. 

Kameraz – Kos N., Święta i obyczaje żydowskie, Warszawa 2000. 

Kapellari E., Święte znaki, Kraków 2001. 

Kasper W., Bóg Jezusa Chrystusa, Wrocław 1996. 

Kiernikowski Z., Kościół wspólnotą odkupionych grzeszników, Kraków 2003. 

Kijas Z. J., Niebo darem Boga, Częstochowa 2003. 

Koperek S., Teologia roku kościelnego, Kraków 1984. 

Kudasiewicz J., Chrześcijanin człowiekiem paschalnym, w: [http://www. sfd. kuria. 

lublin. pl (11.04.2007)]. 

Küng H., Życie wieczne?, Kraków 1993. 

Langkammer H., Nowy Testament o Kościele, Wrocław 1995. 

Langkammer H., Życie po śmierci, Lublin 2004. 

Lemański J., Arka Przymierza w dziejach Narodu Wybranego. Pomiędzy historią  

a teologią, Szczecin 2002. 

Lubac H., Medytacje o Kościele, Kraków 1997. 

Łach J., Psalmy modlitwą Izraela i Jezusowego wyznawcy, w: „Ateneum 

Kapłańskie” 1(1990), s. 42-50. 

Łydka W., Eschatologia w wypowiedziach Urzędu Nauczycielskiego Kościoła,  

w: „Ateneum Kapłańskie” 1(1982), s. 53-66. 

Maier J., Między Starym a Nowym Testamentem, Kraków 2002. 

Melchiore V., Niejasności języka eschatologicznego, w: „Comunio” 4(1984),  

s. 55-73. 

Miazek J., Czytania patrystyczne i hagiograficzne, w: „Ateneum Kapłańskie” 

1(1983), s. 61-76. 

Minicault A., Przejście Pana, w: „Pastores” 4(2005), s. 18-26. 

Morin G., Ideał monastyczny a życie pierwszych chrześcijan, Kraków 1929. 

Muszyński H., Biblijne korzenie modlitwy, w: „Ateneum Kapłańskie” 3(1983),  

s. 335-348. 



372 

 

Nadolski B., Modlitwa uświecenia czasu hymnem chwały Obecnego w Eucharystii, 

w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 21-26. 

Nadolski B., Pastoralny walor Liturgii Godzin, w: „Ateneum Kapłańskie” 3(1983), 

s. 371-378. 

Nadolski B., Pochwała święta, Poznań 1997. 

Nadolski B., Urzeczywistnianie się Kościoła w świetle dokumentów Vaticanum II, 

Poznań 1981. 

Napiórkowski S. C., Z Chrystusem w znakach. Zarys sakramentologii ogólnej, 

Niepokalanów 1995. 

Nocke F. J., Eschatologia, Sandomierz 2003. 

Nowicki A., Kościół w horyzoncie królestwa Bożego. Studium eklezjologiczno-

biblijne, Wrocław 1995. 

Pawlak Z., (red.), Katolicyzm od A-Z, Poznań 1989. 

Pietras H., Eschatologia Kościoła pierwszych czterech wieków, Kraków 2007. 

Poniżny B., Jezus a świątynia jerozolimska, w: „Poznańskie Studia Teologiczne”,  

t. 9(2000), s. 25-42. 

Popławski J., Paschalny kontekst refleksji o Kościele, w: „Poznańskie Studia 

Teologiczne”, t. 12(2002), s. 87-99. 

Potterie D., Czytanie Pisma świętego „w Duchu”: czy możliwe jest obecnie 

patrystyczne czytanie Biblii?, w: „Comunio” 3(1980), s. 42-57. 

Ratzinger J., Bóg i świat: wiara w dzisiejszych czasach, Kraków 2001. 

Ratzinger J., Eschatologia - śmierć i życie wieczne, Poznań 1984. 

Ratzinger J., Nowa pieśń dla Pana, Kraków 1999. 

Rogowski E., Światłość i Tajemnica, Katowice 1986.  

Rosik M., Judaizm u początków ery chrześcijańskiej, Wrocław 2005. 

Ryan V., Okres Wielkanocny i Święta Pańskie, Kraków 2000. 

Sauter G., Żywa nadzieja. Główne cechy chrześcijańskiego dyskursu o przyszłości, 

Warszawa 1999. 

Sesboüé B., (red.), Historia dogmatów, t. 3, Znaki Zbawienia, Kraków 2001. 

Sicari A. M., Między „obietnicą” i „wypełnieniem”, w: „Comunio” 4(1984),  

s. 16-25. 

Sielepin A., Chrystus pośród was nadzieja chwały. Eschatologiczna chwała 

zbawionych w sakramentach chrześcijańskiego wtajemniczenia, Sandomierz 1996. 



373 

 

Stachel G., Duchowość biblijna jako doskonałe „skupienie się” na obecności Boga, 

w: „Seminare” 6(1983 ), s. 111-119. 

Starowiejski M., Egzegeza Ojców Kościoła, w: „Ateneum Kapłańskie” 1(1990),  

s. 25-47. 

Stępień J., Teologia św. Pawła, Człowiek i Kościół w zbawczym planie Boga, 

Warszawa 1979. 

Stininssen W., Wieczność pośrodku czasu, Poznań 1997. 

Stranz J., Menora dialogu - znak dialogu chrześcijańsko - żydowskiego w Poznaniu. 

Dialog w symbolice życiodajnego drzewa, w: [http://coexist. org.pl/index.php? strona 

=wydarzenie_menora (05. 2007)]. 

Szlaga J., Apokaliptyczne „co ma nastąpić niebawem” a oczekiwanie paruzji,  

w: „Ruch Liturgiczny i Biblijny” 4-5(1975), s. 230-234. 

Szlaga J., Nieznajomość Biblii nieznajomością Eucharystii, w: „Pastores” 4(2005),  

s. 7-17. 

Szlaga J., Uwielbienie Boga celem i sensem życia chrześcijanina, w: „Anamnesis” 

2(1999/2000), s. 11-20. 

Szmulewicz H., Po tamtej stronie życia. Zarys eschatologii, Tarnów 2003. 

Świerzawski W., Dynamiczna „Pamiątka” Pana. Eucharystyczna anamneza 

Misterium Paschalnego i jego egzystencjalna dynamika, Kraków 1980 

Świerzawski W., Modlitwa uświęcenia czasu - Pieśnią nad Pieśniami Kościoła,  

w: „Anamnesis” 2(1999/2000), s. 6-10. 

Tronina A., Psałterz - modlitwa Chrystusa i Kościoła, w „Anamnesis” 

2(1999/2000), s. 85-94. 

Turek W., Dlaczego studiować Pisma Ojców Kościoła? Niektóre wskazania 

Magisterium, w: „Studia Płockie”, tom XXXI(2003), s. 15-26. 

Vanni U., Postawa chrześcijanina wobec świata zewnętrznego, w: „Comunio” 

5(1987), s. 47-55. 

Vaux R., de, Instytucje Starego Testamentu. Instytucje wojskowe, Instytucje 

religijne, t. 1-2, Poznań 2004. 

Waaijman K., Milczenie Karmel, w: [www.Karmel.pl/duchowość/milczenie/  

( 2005)]. 

Witczyk H., Arcykapłan Nowego Przymierza – ukrzyżowany i zmartwychwstały 

Chrystus (Hbr 1, 5-2, 18), w: „Roczniki Teologiczne” 1(2003), s. 97-115. 



374 

 

Witczyk H., Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na grzech świata. Eschatologiczna 

Ofiara Ekspijacji i nowego Przymierza, Lublin 2003. 

Wołyniec W., Personalistyczna interpretacja łaski na przykładzie teologii Macieja 

Józefa Scheebena i niemieckiej charytologii XIX wieku, Wrocław 2003. 

Vries S. Ph. De., Obrzędy i symbole Żydów, Kraków 1999. 

Zawiszewski E., Instytucje biblijne, Pelplin 1995. 

 
Teksty starożytne: 
Egeria, Pielgrzymka do miejsc świętych, Warszawa 1970. 

Aleksandryjski Klemens, Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących prawdziwej 

wiedzy, t. 2, Warszawa 1994. 

Benedykt z Nursji, Reguła, Tyniec, Kraków 1997 

Cezary z Arles, Objaśnienia Apokalipsy świętego Jana, Kraków 2002. 

Flawiusz J., Dawne dzieje Izraela, t. 1, Warszawa 2001. 

Flawiusz J., Wojna Żydowska, Poznań 1980. 

Pseudo-Orygenes, Uwagi do Apokalipsy, Kraków 2005. 

 

Słowniki, encyklopedie: 
Achtemeier P. J., (red.), Encyklopedia biblijna, Warszawa, 1999. 

Chmielewski M., (red.), Leksykon duchowości, Lublin, Kraków 2002. 

Dufour X.L., (red.), Słownik Nowego Testamentu, Poznań 1986. 

Dufour X.L., Vocabulaire de theologie biblique, Paryż 1970. 

Forstner D., Świat symboliki chrześcijańskiej. Leksykon, Warszawa 2001. 

Flis J., (red.), Konkordancja do Starego i Nowego Testamentu, do Biblii Tysiąclecia, 

Warszawa 1991. 

Metzger B. M., Coogan M. D., (red.), Słownik wiedzy Biblijnej, Warszawa 1996. 
Nadolski B., (red.), Leksykon Liturgii, Poznań 2006. 

O'Collins G., Edward G., Farrugia J., Leksykon pojęć teologicznych i kościelnych, 

Kraków 2002, w: [http://www.opoka.org.pl/slownik/ltk/antyfona.html(04.11.2006)]. 

Popowski R., Wielki Słownik Grecko - Polski Nowego Testamentu, Warszawa 1995. 

Rahner K., Mały słownik teologiczny, Warszawa 1987. 



375 

 

Ravasi G., (red.), Nuovo Dizionario di Teologia Biblia, Milano 1988. 

Rode M., Mała encyklopedia teologiczna, Warszawa 1989. 

Romaniuk K., (red.), Słownik teologii biblijnej, Poznań 1990. 

Romaniuk K., Słownik Nowego Testamentu, Poznań 1986. 

Sartore D., Triacca A. M., (red.), Nuovo dizionario di liturgia, Milano, 1995. 

Wilk S., (red.), Encyklopedia Katolicka, t. 1- 11, Lublin, lata 1973-2006. 

 

 

 


	Strona tytułowa

	Spis treści

	Wykaz skrótów 

	Wstęp

	Rozdział  I
	1. Eschatologia

	2.
Liturgia
	3. Wymiar symboliczny struktury okresu wielkanocnego


	Rozdział II
	1.Zasadnicze elementy Godziny czytań

	2.Struktura czytań


	Rozdział III
	1.Nadzieja łaski przy objawieniu Boga

	2.Dzień objawienia się Jego chwały

	3. Dziedzictwo błogosławieństwa


	Rozdział IV
	1. Świątynna sceneria w Apokalipsie

	1.1. Sprzęt

	1.2. Osoby

	1.3. Czynności liturgii niebiańskiej

	1.4. Inne gesty liturgiczne


	2. Dialogi liturgiczne w Apokalipsie 

	3. Komunikacja ciałem - ekspresja niewerbalna


	Rozdział V
	1. Przemijalny charakter świata

	2. Życie wieczne atrybutem człowieka

	3.Eschatologiczny obraz Boga


	Rozdział VI
	1.Obrazy Kościoła
	2. Sakramenty paschalne


	Zakończenie
	Bibliografia 

