
I. OJCIEC ŚWIĘTY BENEDYKT XVI

40.

Przesłanie Benedykta XVI do młodzieży na XIII Ogólnopolskim 
Spotkaniu nad Lednicą 6  czerwca 2009 r:

Jego Ekscelencja
Ksiądz Arcybiskup Henryk Muszyński
Arcybiskup Metropolita Gnieźnieński
Gniezno

Za kilka dni nad Lednicą odbędzie się doroczne spotkanie młodzieży u źró­
deł chrzcielnych Polski. Bardzo proszę Księdza Arcybiskupa o przekazanie 
mojego pozdrowienia i zapewnienia o duchowej jedności wszystkim Organi­
zatorom i Uczestnikom tego modlitewnego spotkania, przybyłym z różnych 
stron Polski i innych krajów Europy.

Do nich kieruję słowa uznania i zachęty: już od kilkunastu lat, w atmosferze 
radosnej i głębokiej modlitwy, każda i każdy z Was na nowo dokonuje osobiste­
go wyboru Chrystusa jako najwyższej wartości w życiu. Jest to nawiązanie do 
sakramentu Chrztu, w którym człowiek dokonuje tego wyboru w odpowiedzi 
na uprzednie wybranie przez Chrystusa: „Nie wyście mnie wybrali, ale ja Was 
wybrałem, abyście szli i owoc przynosili, i by owoc Wasz trwał” Q 15, 16). Ten 
ludzki wybór powinien być odnawiany, powinien być coraz bardziej świadomy,

121



dojrzały, odpowiedzialny. I to się rzeczywiście dokonuje o tyle, o ile człowiek 
coraz bardziej wewnętrznie się otwiera na łaskę Chrystusowego wybrania.

Drodzy młodzi Przyjaciele, zostaliście wybrani, abyście szli do Waszych bli­
skich, do szkół i uczelni, do Waszych środowisk, i byście byli świadkami Bożej 
miłości objawionej w Chrystusie. Wybierzcie Chrystusa, abyście w każdej chwili 
życia — radosnej i trudnej — mieli wewnętrzną pewność, że On wspiera Wasj 
mocą Ducha Świętego i łaską. Przez Chrystusa, z Chrystusem i w Chrystusie 
Wasze życie przyniesie owoc i ten owoc będzie trwał. I

Wspieram Was swoją modlitwą przez przyczynę Sługi Bożego Jana Pawła II, 
który był Waszym niezrównanym przewodnikiem i wciąż nie przestaje Was 
inspirować. Przyjmijcie moje pozdrowienie i Apostolskie Błogosławieństwo.

Dziękuję Waszej Ekscelencji za przekazanie tego przesłania i łączę serdecz­
ne, braterskie pozdrowienie.

Benedykt XVI < 
Watykan, 3 czerwca 2009 r.

122



Encyklika „ Caritas in ventate ’

41.

Ojca Świętego Benedykta XVI 
Do Biskupów 
Prezbiterów i Diakonów 
do Osób Konsekrowanych 
i wszystkich Wiernych Świeckich
o integralnym rozwoju ludzkim 
w miłości i prawdzie

WPROWADZENIE

1. MIŁOŚĆ W PRAWDZIE, której Jezus Chrystus stał się świadkiem przez 
swoje życie ziemskie, a zwłaszcza przez swoją, śmierć i zmartwychwstanie, 
stanowi zasadniczą siłę napędową prawdziwego rozwoju każdego człowieka 
i całej ludzkości. Miłość — cańtas — to nadzwyczajna siła, skłaniająca osoby do 
odważnego i ofiarnego zaangażowania się na polu sprawiedliwości i pokoju. 
To siła, która ma swoje początki w Bogu — odwiecznej Miłości i absolutnej 
Prawdzie. Każdy znajduje swoje dobro, podejmując plan, który Bóg ma wobec 
niego, by w pełni go urzeczywistnić: w tym bowiem planie znajduje swoją praw­
dę, a przyjmując ją staje się wolny (por. J 8, 22). Dlatego obrona prawdy, propo­
nowanie jej z pokorą i przekonaniem oraz świadczenie o niej w życiu stanowią 
wymagające i nie do zastąpienia formy miłości. Ona bowiem „współweseli się 
z prawdą” (1 Kor 13, 6). Wszyscy ludzie doświadczają wewnętrznego impulsu 
do miłowania w sposób autentyczny: miłość i prawda nigdy ich nie opuszczają 
całkowicie, ponieważ stanowią powołanie wpisane przez Boga w serce i umysł 
każdego człowieka. Jezus Chrystus oczyszcza i uwalnia od naszych ludzkich 
ograniczeń poszukiwanie miłości oraz prawdy i odsłania przed nami w całej 
pełni inicjatywę miłości i projekt prawdziwego życia, jaki Bóg nam przygo­
tował. W Chrystusie miłość w prawdzie staje się Obliczem Jego Osoby, a dla 
nas powołaniem do miłowania naszych braci w prawdzie Jego projektu. On 
bowiem sam jest Prawdą (por. J 14, 6).

123



2. Miłość (cantas) jest królewską drogą nauki społecznej Kościoła. Wszel­
ka odpowiedzialność i zaangażowanie zarysowane przez tę naukę czerpią 
z miłości, która zgodnie z nauczaniem Jezusa stanowi syntezę całego Prawa 
(por. Mt 22, 36-40). Stanowi ona prawdziwą treść osobistej relacji z Bogiem 
i bliźnim; jest nie tylko zasadą mikro-relacji: więzi przyjacielskich, rodzinnych, 
małej grupy, ale także makro-relacji: stosunków społecznych, ekonomicznych 
i politycznych. Dla Kościoła — uformowanego przez Ewangelię — miłość jest 
wszystkim, ponieważ, jak naucza św. Jan (por. 1 J 4, 8. 16) i jak przypomniałem 
w mojej pierwszej Encyklice „Bóg jest miłością” (Deus cańtas est): wszystko 
wywodzi się z miłości Bożej, dzięki niej wszystko przyjmuje kształt, do niej 
wszystko zmierza. Miłość jest największym darem, jaki Bóg przekazał ludziom, 
jest Jego obietnicą i naszą nadzieją.

Jestem świadomy, że istnieją błędne drogi a i miłość -  jak to bywało i na­
dal bywa — jest ogołacana z sensu, oraz że łączy się z tym ryzyko opacznego 
rozumienia miłości, wykluczania z niej treści etycznej i w każdym wypadku 
utrudnień w jej prawidłowej ocenie. W kręgach społecznych, prawnych, kul­
turowych, politycznych i ekonomicznych, czyli w kontekstach bardziej nara­
żonych na tego rodzaju niebezpieczeństwo, łatwo stwierdza się jej niewielkie 
znaczenie dla interpretowania i kierowania odpowiedzialnością moralną. Stąd 
potrzeba łączenia miłości z prawdą nie tylko w kierunku wskazanym przez 
św. Pawła, „ventas in cantate” (Ef 4, 15), ale również w odwrotnym i komple­
mentarnym kierunku — „cańtas in veńtati\ Prawdy trzeba szukać, znajdować ją 
i wyrażać w „ekonomii” miłości, ale z kolei miłość trzeba pojmować, cenić i żyć 
nią w świede prawdy. W ten sposób nie tylko przysłużymy się miłości oświe­
conej prawdą, ale przyczynimy się do uwiarygodnienia prawdy, ukazując jej siłę 
uwierzytelniania i przekonywania w konkretnym życiu społecznym. Nie jest to 
bez znaczenia dzisiaj, w kontekście społecznym i kulturowym relatywizującym 
prawdę, często niezwracającym na nią uwagi i jej niechętnym.

3. Dzięki tej ścisłej więzi z prawdą, można uznać miłość za autentyczny 
wyraz człowieczeństwa oraz za element o podstawowym znaczeniu w relacjach 
ludzkich, także o charakterze publicznym. Tylko w prawdzie miłość jaśnieje 
blaskiem i może być przeżywana autentycznie. Prawda jest światłem nadają­
cym miłości sens i wartość. Światło to jest światłem rozumu i wiary, dzięki 
któremu umysł dochodzi do przyrodzonej i nadprzyrodzonej prawdy miłości: 
odkrywa jej sens oddania się, przyjęcia i komunii. Bez prawdy miłość kończy 
się na sentymentalizmie. Miłość staje się pustą skorupą, którą można dowolnie 
wypełnić. W kulturze bez prawdy istnieje ryzyko wypaczenia miłości. Staje się 
ona łupem emocji oraz przypadkowych opinii jednostek, słowem nadużywa­

124



nym i zniekształcanym aż po nabranie przeciwnego znaczenia. Prawda uwalnia 
miłość od wąskich dróg emocjonalności, pozbawiających ją treści relacyjnych 
i społecznych, i od fideizmu, pozbawiającego ją spojrzenia ludzkiego i uni­
wersalnego. Miłość odzwierciedla w prawdzie wymiar osobisty i jednocześnie 
publiczny wiary w Boga biblijnego, będącego równocześnie „Agape” i „Logos”: 
Miłością i Prawdą, Miłością i Słowem.

4. Ponieważ miłość (cańtas) jest pełna prawdy, człowiek może pojąć bo­
gactwo jej wartości, może się nią dzielić i komunikować. Prawda jest bowiem 
lògos tworzącym diálogos, a więc komunikację i komunię. Prawda, pozwalając 
ludziom wyjść z kręgu subiektywnych opinii i odczuć, daje im możliwość 
postępowania przekraczającego uwarunkowania kulturowe i historyczne oraz 
spotkania się w ocenie wartości i istoty rzeczy. Prawda otwiera i jednoczy 
umysły w lògos miłości: oto chrześcijańskie głoszenie i świadectwo miłości. 
W obecnym kontekście społecznym i kulturowym, w którym rozpowszechnio­
na jest tendencja do relatywizowania prawdy, przeżywanie miłości w prawdzie 
prowadzi do zrozumienia, że wybór wartości chrześcijańskich jest nie tylko 
sprawą pożyteczną, ale niezbędną dla budowania dobrego społeczeństwa oraz 
prawdziwego, integralnego rozwoju ludzkiego. Chrześcijaństwo miłości bez 
prawdy można łatwo zamienić na magazyn dobrych uczuć, pożytecznych we 
współżyciu społecznym, lecz marginalnych. W ten sposób nie byłoby już praw­
dziwego i właściwego miejsca dla Boga w świecie. Miłość pozbawiona prawdy 
zostaje sprowadzona do środowiska ciasnego i pozbawionego relacji z drugim 
człowiekiem. Zostaje wyłączona z projektów i procesów budowania ludzkiego 
rozwoju o uniwersalnym charakterze, w dialogu wiedzy i czynu.

5. Cańtas to miłość przyjęta i darowana. Jest ona „łaską” (chańs). Jej źródłem 
jest krystaliczna miłość Ojca do Syna, w Duchu Świętym. To miłość, która 
z Syna spływa na nas. To miłość stwórcza, dzięki której istniejemy; to miłość 
odkupieńcza, dzięki której jesteśmy nowym stworzeniem. To miłość objawio­
na i urzeczywistniona przez Chrystusa (por. J 13, 1) oraz „rozlana w sercach 
naszych przez Ducha Świętego” (Rz 5, 5). Ludzie, będąc adresatami miłości 
Bożej, stali się podmiotami miłości i są powołani, by stać się narzędziami łaski, 
by szerzyć miłość Bożą i tworzyć więzi miłości.

Na tę dynamikę miłości przyjętej i ofiarowanej odpowiada nauka społeczna 
Kościoła. Jest ona „cańtas in veńtate in re sodati'', głoszeniem prawdy miłości 
Chrystusa w społeczeństwie. Nauka ta jest posługą miłości, ale w prawdzie. 
Prawda zachowuje i wyraża wyzwalającą moc miłości w coraz to nowych wy­
darzeniach historii. Jest równocześnie prawdą wiary i rozumu, w rozróżnieniu 
i zarazem zespoleniu dwóch sfer poznania. Prawdy tej potrzebują: rozwój,

125



dobrobyt społeczny i właściwe rozwiązywanie poważnych problemów spo­
łeczno-ekonomicznych, trapiących ludzkość. Jeszcze bardziej potrzebują tego, 
aby prawda ta była miłowana i by o niej świadczono. Bez prawdy, bez zaufa­
nia i miłości do prawdy, nie ma świadomości i odpowiedzialności społecznej, 
a działalność społeczna zostaje uzależniona od prywatnych interesów i logiki 
władzy, prowadząc do dzielenia społeczeństwa, a tym bardziej społeczeństwa 
zmierzającego do globalizacji, w trudnych momentach jak obecnie.

6. „Caritas in ventati’ to zasada, wokół której skupia się nauka społeczna 
Kościoła; zasada ta znajduje formę działania w kryteriach orientacyjnych dzia­
łania moralnego. Pragnę w szczególności zwrócić uwagę na dwa z nich, związa­
ne w sposób specjalny z zaangażowaniem na rzecz rozwoju w społeczeństwie 
zmierzającym do globalizacji: chodzi o sprawiedliwość i dobro wspólne.

Przede wszystkim sprawiedliwość. Ubi societas, ibi ius-. każde społeczeństwo 
opracowuje własny system wymiaru sprawiedliwości. Miłość przewyższa 
sprawiedliwość, ponieważ kochać to znaczy darować, ofiarować coś mojego 
drugiemu; ale miłości nie ma nigdy bez sprawiedliwości, która skłania, by dać 
drugiemu to, co jest jego, co mu się należy z tej racji, że jest i działa. Nie mogę 
drugiemu „darować” coś z siebie, jeżeli mu nie dam w pierwszym rzędzie tego, 
co mu się należy zgodnie ze sprawiedliwością. Kto kocha drugich, jest przede 
wszystkim sprawiedliwy wobec nich. Sprawiedliwość nie tylko nie jest obca 
miłości, nie tylko nie jest alternatywną albo paralelną drogą miłości: sprawiedli­
wość jest niepodzielnie związana z miłością1, towarzyszy jej. Sprawiedliwość jest 
pierwszą drogą miłości, jak powiedział Paweł VI, jest jej „najmniejszą miarą”2, 
stanowi integralną część tej miłości „czynem i prawdą” (1J 3,18), do której za­
chęca apostoł Jan. Z jednej strony miłość domaga się sprawiedliwości: uznania 
i uszanowania słusznych praw poszczególnych osób i narodów. Podejmuje się 
ona budowania miasta człowieka zgodnie z prawem i sprawiedliwością. Z dru­
giej strony miłość przewyższa sprawiedliwość i uzupełnia ją zgodnie z logiką 
daru i przebaczenia3. Miasto człowieka nie wzrasta tylko dzięki odniesieniom 
do praw i obowiązków, ale jeszcze bardziej i w pierwszym rzędzie dzięki rela­
cjom bezinteresowności, miłosierdzia i komunii. Miłość objawia zawsze także 
w relacjach ludzkich miłość Bożą, dając wartość teologalną i zbawczą wszelkim 
zaangażowaniom sprawiedliwości w świecie.

1 Por. PAWEŁ VI, Enc. Popułorumprogressio (26 marca 1967), 22: AAS 59 (1967), 268; por. 
SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 69.

2 Przemówienie z okazji dnia rozwoju, Bogota, 23 sierpnia 1968: AAS 60 (1968), 626-627.
3 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2002: AAS 94 (2002), 132-

140.

126



7. Trzeba także mieć bardzo na względzie dobro wspólne. Kochać kogoś, to 
znaczy pragnąć jego dobra i angażować się skutecznie w tym celu. Obok dobra 
indywidualnego istnieje dobro związane ze współżyciem społecznym osób: do­
bro wspólne. To dobro owego my-wszyscy, składającego się z poszczególnych 
osób, rodzin oraz grup pośrednich, łączących się we wspólnocie społecznej4. 
Nie jest to dobro poszukiwane dla niego samego, ale ze względu na osoby, 
które należą do wspólnoty społecznej i które tylko w niej mogą rzeczywiście 
i skuteczniej osiągnąć swoje dobro. Pragnienie dobra wspólnego i angażowanie 
się na jego rzecz stanowi wymóg sprawiedliwości i miłości. Angażowanie się na 
rzecz dobra wspólnego oznacza z jednej strony troszczenie się, a z drugiej ko­
rzystanie z zespołu instytucji tworzących z punktu widzenia prawnego, cywilne­
go, politycznego i kulturalnego strukturę życia społecznego, które w ten sposób 
przyjmuje kształt polis, miasta. Tym bardziej skutecznie kochamy bliźniego, im 
bardziej angażujemy się na rzecz dobra wspólnego, odpowiadającego również 
na jego rzeczywiste potrzeby. Każdy chrześcijanin wezwany jest do tej miłości 
zgodnie ze swoim powołaniem i swoimi możliwościami oddziaływania w polis. 
Oto droga instytucjonalna -  możemy także powiedzieć polityczna -  miłości, 
nie mniej kwalifikowana i wyrazista niż miłość odnosząca się bezpośrednio do 
bliźniego, poza mediacjami instytucjonalnymi w obrębie polis.

Gdy miłość ożywia zaangażowanie na rzecz dobra wspólnego, ma ono większą 
wartość niż tylko świeckie i polityczne zaangażowanie. Jak każde zaangażowanie 
na rzecz sprawiedliwości, wpisuje się ono w świadectwo miłości Bożej, które 
działając w czasie, przygotowuje wieczność. Gdy działalność człowieka na ziemi 
czerpie natchnienie i podtrzymywane jest przez miłość, przyczynia się do budo­
wania powszechnego miasta Bożego, do którego zmierzają dzieje rodziny ludzkiej. 
W społeczeństwie znajdującym się na drodze do globalizacji, dobro wspólne i za­
angażowanie na jego rzecz muszą przyjąć wymiar całej rodziny ludzkiej, to znaczy 
wspólnoty ludów i narodów5, aby nadać kształt jedności i pokoju miastu człowieka, 
czyniąc je w pewnej mierze antycypacją zapowiadającą miasto Boże bez barier.

8. Publikując w 1967 r. Encyklikę Populorum progres sio, mój czcigodny po­
przednik Paweł VI rozjaśnił wielki temat rozwoju narodów blaskiem prawdy 
i światłem Chrystusowej miłości. Stwierdził on, że głoszenie Chrystusa jest 
pierwszym i zasadniczym czynnikiem rozwoju6 i pozostawił nam zadanie

4 Por. SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 
et spes, 26.

5 Por. JAN XXIII, Enc. Pacem in terńs (11 kwietnia 1963), 68-70: AAS 55 (1963), 257-
304.

6 Por. n. 16.
121



kroczenia drogą rozwoju całym naszym sercem i całym naszym umysłem7, 
to znaczy z żarem miłości i mądrością prawdy. To pierwotna prawda miłości 
Bożej, darowana nam łaska, otwiera nasze życie na dar i umożliwia nadzieję na 
„rozwój całego człowieka i wszystkich ludzi”8, na przejście „z mniej ludzkich 
warunków życia do warunków bardziej godnych człowieka”9, zrealizowane po 
pokonaniu trudności, które nieodłącznie spotykamy na drodze.

Po ponad czterdziestu latach od publikacji Encykliki pragnę złożyć hołd 
i uczcić pamięć wielkiego Papieża Pawła VI, podejmując jego nauczanie o inte­
gralnym rozwoju ludzkim i krocząc drogą wyznaczoną przez to nauczanie, aby 
je obecnie zaktualizować. Ten proces aktualizacji rozpoczął się od Encykliki 
Sollicitudo rei socialis, którą Sługa Boży Jan Paweł II chciał upamiętnić publikację 
Populorum progressio z okazji jej dwudziestej rocznicy. Do tamtej chwili tego 
rodzaju wspomnienie było zarezerwowane jedynie dla Rerum novarum. Po upły­
wie ponad dwudziestu lat wyrażam moje przekonanie, że Populorum progressio 
zasługuje, aby uważano ją za „Rerum novarum współczesnej epoki”, rozjaśniającą 
drogę ludzkości w kierunku zjednoczenia.

9. Miłość w prawdzie -  cańtas in veńtate — to wielkie wyzwanie dla Kościo­
ła w świecie postępującej i szerzącej się globalizacji. Ryzyko naszych czasów 
polega na tym, że faktycznej wzajemnej zależności między ludźmi i narodami 
nie odpowiada etyczne współdziałanie sumień i umysłów, którego wynikiem 
mógłby być rozwój naprawdę ludzki. Jedynie dzięki miłości, oświeconej świa­
tłem rozumu i wiary, możliwe jest osiągnięcie celów rozwoju bardziej ludzkich 
i humanizujących. Dzielenia się dobrami i zasobami, będącymi źródłem auten­
tycznego rozwoju, nie zapewnia jedynie postęp techniczny i czysto interesowne 
relacje, lecz potencjał miłości zwyciężający zło dobrem (por. Rz 12,21) i otwie­
rający na wzajemność sumień i wolności.

Kościół nie ma do zaofiarowania technicznych rozwiązań10 i jest „jak najdal­
szy od mieszania się do rządów państw”11. Ma jednak misję prawdy do spełnie­
nia, w każdym czasie i okolicznościach, dla społeczeństwa na miarę człowieka, 
jego godności i powołania. Bez prawdy człowiek skazuje się na empiryczną 
i sceptyczną wizję życia, niezdolną wznieść się ponad praxis, ponieważ nie 
interesuje jej dostrzeżenie wartości -  a czasem nawet znaczeń -  dzięki którym

7 Por. tamże, 82: I.e., 297.
8 Tamże, 42: I.e., 278.
9 Tamże, 20: L t 267.

10 SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et 
spes, 36; PAWEŁ VI, List apost. Octogesima adveniens (14 maja 1971), 4: AAS 63 (1971), 403- 
404; JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus (1 maja 1991), 43: AAS 83 (1991), 847.

11 PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 13.

128



mogłaby ją osądzać i ukierunkować. Wierność człowiekowi wymaga wierności 
prawdzie, która jako jedyna gwarantuje wolność (por. J 8, 32) i możliwość inte­
gralnego rozwoju ludzkiego. Dlatego Kościół jej poszukuje, niezmordowanie 
głosi i uznaje ją, gdziekolwiek się ujawnia. Tej misji prawdy Kościół nie może 
się wyrzec. Jego nauka społeczna stanowi szczególny element tego głoszenia: 
jest ona służbą prawdzie, która wyzwala. Otwarta na prawdę, pochodzącą 
z jakiegokolwiek źródła wiedzy, nauka społeczna Kościoła przyjmuje ją, scala 
w jedno fragmenty, w jakich często ją odnajduje i staje się jej mediatorem w no­
wym zawsze życiu społeczności ludzi i narodów12.

Rozdział I
PRZESŁANIE POPULORUM PROGRESSIO

10. Ponowne odczytanie Populorum progressio, po ponad czterdziestu la­
tach od jej publikacji, zachęca do pozostania wiernym jej przesłaniu miłości 
i prawdy, rozważając je w kontekście szczególnego nauczania magisterium 
Pawła VI, a bardziej ogólnie w obrębie tradycji nauki społecznej Kościoła. 
Trzeba następnie dokonać oceny różnych pojęć, w których — w odróżnie­
niu od tamtego okresu -  pojawia się problem rozwoju. Tak więc poprawny 
punkt widzenia stanowi Tradycja wiary apostolskiej13, będąca dziedzictwem 
starożytnym i nowym, bez którego Populorum progressio byłaby dokumentem 
pozbawionym korzeni, a kwestie rozwoju sprowadzałyby się jedynie do da­
nych socjologicznych.

11. Publikacja Populorum progressio miała miejsce bezpośrednio po zakoń­
czeniu Soboru Watykańskiego II. Sama Encyklika zaznacza w pierwszych pa­
ragrafach swoje ścisłe więzi z Soborem14. Ze swej strony, po dwudziestu latach 
Jan Paweł II podkreślał w Sollicitudo rei socialis15 owocną więź tamtej Encykliki 
z Soborem, a zwłaszcza z Konstytucją duszpasterską Gaudium et spes. Również 
ja pragnę przypomnieć tu ważną rolę Soboru Watykańskiego II dla Encykliki 
Jana Pawła II oraz dla kolejnego nauczania społecznego Papieży. Sobór pogłę­

12 Por. PAPIESKA RADA „IUSTITIA ET PAX”, Kompendium nauki społecznej Ko­
ścioła (2 kwietnia 2004), 76.

13 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie podczas sesji inauguracyjnej V Konferencji 
Ogólnej Episkopatu Ameryki Łacińskiej i Karaibów (Aparecida, 13 maja 2007): Insegnamenti, 
III, 1 (2007), 854-870.

14 Por. nn. 3-5: U , 258-260.
15 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei socialis (30 grudnia 1987), 6-7: AAS 80 (1988), 

517-519.

129



bił to, co od zawsze należy do prawdy wiary, czyli że Kościół, będąc w służbie 
Boga, pozostaje w służbie świata w kategoriach miłości i prawdy. Z tej wizji 
wychodził Paweł VI, by przekazać nam dwie wielkie prawdy.

Pierwszą z nich jest to, że cały Kościół, w całej swojej istocie i działaniu, 
podczas gdy głosi, celebruje i działa w miłości, ma na celu promowanie inte­
gralnego rozwoju człowieka. Kościół pełni rolę publiczną, która nie zacieśnia 
się do jego działalności opiekuńczej lub edukacyjnej, ale objawia swoje energie 
w służbie promocji człowieka i powszechnego braterstwa, gdy może korzystać 
z wolności. W wielu wypadkach przeszkodę dla tej wolności stanowią zakazy 
i prześladowania, albo jest ona również ograniczana, gdy publiczna obecność 
Kościoła zostaje sprowadzona jedynie do jego działalności charytatywnej. 
Drugą prawdą jest to, że autentyczny rozwój człowieka dotyczy całości jego 
osoby we wszystkich jej wymiarach16. Bez perspektywy życia wiecznego, po­
stęp ludzki na tym świecie pozbawiony jest oddechu. Zamknięty w ramach 
historii, wystawiony jest na ryzyko, że będzie sprowadzony jedynie do tego, 
by coraz więcej mieć. W ten sposób ludzkość traci odwagę, by być gotową na 
przyjęcie wyższych dóbr, na wielkie i bezinteresowne inicjatywy wypływające 
z miłości powszechnej. Człowiek nie rozwija się dzięki własnym siłom, ani 
rozwoju nie można mu po prostu przekazać z zewnątrz. Na przestrzeni dzie­
jów uważano często, że wystarczy powołać instytucje mające zagwarantować 
ludzkości zachowanie prawa do rozwoju. Niestety, złożono zbytnią ufność 
w tych instytucjach, tak jak gdyby mogły osiągnąć upragniony cel w sposób 
automatyczny. W rzeczywistości same instytucje nie wystarczą, ponieważ in­
tegralny rozwój ludzki jest przede wszystkim powołaniem, a więc wiąże się 
z wolnym i solidarnym przyjęciu odpowiedzialności ze strony wszystkich. 
Ponadto tego rodzaju rozwój domaga się transcendentnej wizji rodziny, po­
trzebuje Boga: bez Niego rozwój albo zostaje zanegowany, albo powierzony 
jedynie w ręce człowieka, który zarozumiale mniema o samo-zbawieniu i osta­
tecznie promuje odczłowieczony rozwój. Z drugiej strony, tylko spotkanie 
z Bogiem pozwala nie „widzieć w innym człowieku zawsze jedynie innego”17, 
lecz rozpoznać w nim obraz Boży, dochodząc wtedy do prawdziwego odkry­
cia innego człowieka i do dojrzałej miłości, która „staje się troską o człowieka 
i posługą dla drugiego”18.

12. Związek między Populorum progressio i Soborem Watykańskim II nie sta­
nowi cezury między nauczaniem społecznym Pawła VI a nauczaniem Papieży

16 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 14: l.c., 264.
17 BENEDYKT XVI, Enc. Deus cańtas est, 18: lc., 232.
18 Por. tamże, 6: l c 222.

130



jego poprzedników, jako że Sobór stanowi pogłębienie tego rodzaju nauczania 
w ciągłości życia Kościoła19. W tym sensie nie przyczyniają się do wyjaśnienia 
pewne abstrakcyjne podziały w obrębie nauki społecznej Kościoła, które przy­
pisują papieskiemu nauczaniu społecznemu obce mu kategorie. Nie ma dwóch 
różniących się między sobą typologii nauki społecznej, przedsoborowej i poso­
borowej, ale jest jedna nauka, spójna i jednocześnie zawsze nowa20. Jest rzeczą 
słuszną podkreślanie szczególnego charakteru jednej lub drugiej Encykliki, 
nauczania jednego lub innego Papieża, ale nie można tracić z pola widzenia 
spójności całego corpus doktrynalnego21. Spójność nie oznacza zamknięcia się 
w jakiś systemie, lecz raczej dynamiczną wierność wobec otrzymanego światła. 
Pojawiające się zawsze nowe problemy nauka społeczna Kościoła oświeca 
światłem, które się nie zmienia22. Ochrania to zarówno stały, jak i historyczny 
charakter tego „dziedzictwa” doktrynalnego23, który ze swoimi charaktery­
stycznymi cechami stanowi część zawsze żywej Tradycji Kościoła24.

Nauka społeczna zbudowana jest na fundamencie przekazanym przez 
Apostołów Ojcom Kościoła, a następnie przyjętym i pogłębionym przez wiel­
kich Doktorów chrześcijańskich. Nauka ta ostatecznie nawiązuje do nowego 
Człowieka, do „ostatniego Adama, ducha ożywiającego” (por. 1 Kor 15, 45), 
stanowiącego zasadę miłości, która „nigdy nie ustaje” (1 Kor 13, 8). Świad­
czą o niej Święci i wszyscy, którzy dali życie za Chrystusa Zbawiciela na polu 
sprawiedliwości i pokoju. Wyraża się w niej profetyczne zadanie Papieży, by 
przewodzić apostolsko Chrystusowemu Kościołowi i rozeznawać nowe wymo­
gi ewangelizacji. Z tych racji Encyklika Populorumprogressio, wpisując się w wielki 
nurt Tradycji, zdolna jest przemówić również dzisiaj do nas.

13. Oprócz swojej ważnej więzi z całą nauką społeczną Kościoła, Ency­
klika Populorum progressio jest ściśle zespolona z całym nauczaniem Pawła VI, 
a w szczególności z jego nauczaniem społecznym. Z pewnością jego naucza­
nie miało wielkie znaczenie: potwierdził on niezbywalną wagę Ewangelii dla 
budowania społeczeństwa zgodnie z wolnością i sprawiedliwością, w idealnej 
i historycznej perspektywie cywilizacji ożywianej miłością. Paweł VI zrozumiał

19 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do Kurii Rzymskiej z okazji życzeń na Boże 
Narodzenie (22 grudnia 2005): Insegnamenti, I (2005), 1023-1032.

20 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei socialis, 3: Lc. 515.
21 Por. tamże, 1: lc., 513-514.
22 Por. tamże, 3: Zr., 515.
23 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Laborem exercens (14 września 1981), 3: AAS 73 (1981), 

583-584.
24 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus,, 3: l.c.y 794-796.

131



wyraźnie, ze kwestia społeczna stała się kwestią światową25 i uchwycił wzajemną 
więź między dążeniem do jednoczenia się ludzkości i chrześcijańskim ideałem 
jednej rodziny ludów, solidarnej we wspólnym braterstwie. W pojmowanym 
po ludzku i chrześcijańsku rozwoju określił serce chrześcijańskiego przesłania 
społecznego i zaproponował miłość chrześcijańską jako zasadniczą siłę roz­
woju. Paweł VI, kierując się pragnieniem ukazania dzisiejszemu człowiekowi 
w całej pełni miłości Chrystusa, stawił odważnie czoło ważnym kwestiom 
społecznym, nie ulegając ograniczeniom kulturowym swoich czasów.

14. Następnie w Liście apostolskim Octogésima adveniens z 1971 r., Paweł VI 
podjął temat sensu polityki oraz niebezpieczeństwa, jakie stwarzają utopijne 
i ideologiczne wizje przesądzające o jej jakości etycznej i ludzkiej. Chodzi
0 argumenty ściśle związane z rozwojem. Niestety, negatywne ideologie nadal 
się mnożą. Paweł VI ostrzegał już przed ideologią technokratyczną26, szcze­
gólnie dziś zakorzenioną, świadom wielkiego niebezpieczeństwa powierzenia 
tylko technice całego procesu rozwoju, ponieważ w ten sposób pozostałby 
on bez orientacji. Technika, rozważana sama w sobie, jest dwuznaczna. Je­
śli, z jednej strony, są dzisiaj ludzie opowiadający się za powierzeniem jej 
całkowicie wspomnianego procesu, z drugiej strony jesteśmy świadkami 
rodzenia się ideologii negujących in toto pożyteczność rozwoju, uważanego 
radykalnie za nieludzki i prowadzący jedynie do degradacji. W ten sposób 
dochodzi się do potępienia nie tylko błędnego i niesprawiedliwego sposobu, 
w jaki ludzie niekiedy nadają kierunek rozwojowi, ale też samych odkryć 
naukowych, które -  jeśli dobrze wykorzystane -  stwarzają sposobność wzro­
stu dla wszystkich. Idea świata bez rozwoju wyraża nieufność do człowieka
1 do Boga. Tak więc poważnym błędem jest pogarda dla ludzkich zdolności 
kontrolowania zniekształceń rozwoju lub wprost ignorowanie prawdy, że 
człowiek jest konstytutywnie ukierunkowany, by „być więcej”. Ideologiczne 
absolutyzowanie rozwoju technicznego albo krzewienie z upodobaniem 
utopii ludzkości powracającej do pierwotnego stanu natury, to dwa przeciw­
stawne sobie sposoby oddzielenia postępu od jego oceny moralnej, a więc 
od naszej odpowiedzialności.

15. Inne dwa dokumenty Pawła VI, nie związane ściśle z nauką społeczną — 
Encyklika Humanae vitae z 25 lipca 1968 roku oraz Adhortacja apostolska Evangelii 
nuntiandi z 8 grudnia 1975 roku — są bardzo ważne dla ukazania w pełni ludzkiego 
sensu rozwoju, proponowanego przez Kościół. Jest więc rzeczą stosowną lektura 
także tych tekstów w odniesieniu do Populorumprogressio.

25 Por. Enc. Populorum progressio, 3: l.c., 258.
26 Por. tamże, 34: Ic., 274.

132



Encyklika Humanae vitae podkreśla znaczenie jednocześnie jednoczące 
i prokreacyjne płciowości, stawiając w ten sposób u podstaw społeczeń­
stwa parę małżonków, mężczyznę i kobietę, którzy nawzajem się przyjmują 
w swojej odrębności i komplementarności; a więc parę otwartą na życie27. 
Nie chodzi o moralność czysto indywidualną: Humanae vitae wskazuje na silne 
więzy istniejące między etyką życia i etyką społeczną, rozpoczynając tematykę 
magisterialną, która stopniowo przybrała postać w formie różnych dokumen­
tów, ostatnio w Encyklice 'Evangelium /¿te Jana Pawła II28. Kościół proponuje 
z mocą tę więź między etyką życia i etyką społeczną, mając świadomość, że 
„nie może (...) mieć solidnych podstaw społeczeństwo, które -  choć opo­
wiada się za wartościami, takimi jak godność osoby, sprawiedliwość i pokój
— zaprzecza radykalnie samemu sobie, przyjmując i tolerując najrozmaitsze 
formy poniżania i naruszania życia ludzkiego, zwłaszcza życia ludzi słabych 
i zepchniętych na margines”29.

Ze swej strony Adhortacja apostolska Evangelii nuntiandi ma głębokie od­
niesienia do rozwoju, jako że „ewangelizacja -  jak pisał Paweł VI -  nie będzie 
pełna bez brania pod uwagę wzajemnego odniesienia, jakie ustawicznie zachodzi 
między Ewangelią, a konkretnym, osobistym i społecznym życiem człowieka”30. 
„Pomiędzy ewangelizacją i promocją ludzką, czyli rozwojem i wyzwoleniem, 
istnieją bowiem głębokie więzi”31: biorąc za punkt wyjścia tę świadomość, Paweł 
VI ukazywał jasno związek między głoszeniem Chrystusa i promocją osoby 
w społeczeństwie. Świadczenie o Chrystusowej miłości przez dzieła sprawiedli­
wości, pokoju i rozwoju należy do ewangelizacji, ponieważ Jezusowi Chrystu­
sowi, który nas miłuje, zależy na całym człowieku. Na tym ważnym nauczaniu 
opiera się aspekt misyjny32 nauki społecznej Kościoła jako istotny element ewan­
gelizacji33. Nauka społeczna Kościoła jest głoszeniem i świadectwem wiary. Jest 
narzędziem i nieodzownym miejscem wychowywania do niej.

16. W Populorum progressio Paweł VI chciał nam w pierwszym rzędzie po­
wiedzieć, że postęp u swoich początków i w swojej istocie jest powołaniem: 
„Według planu Bożego każdy człowiek jest wezwany do rozwoju, ponieważ

27 Por. nn. 8-9: AAS 60 (1968), 485-487; BENEDYKT XVI, Przemówienie do uczest­
ników Międzynarodowego Kongresu na Papieskim Uniwersytecie Laterańskim z okazji 40- 
-lecia Encykliki Pawła VI Humanae vitae (10 maja 2008): Insegnamenti, IV, 1 (2008), 753-756.

28 Por. Enc. Evangelium vitae (25 marca 1995), 93: AAS 87 (1995), 507-508).
29 Tamże, 101: U , 516-518.
30 N. 29: AAS 68 (1976), 25.
31 Tamże, 31: I.e., 26.
32 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei socialis, 41: I.e., 570-572.
33 Por. tamże; JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 5, 54: I.e., 799.859-960.

133



życie każdego człowieka jest powołaniem”34. Właśnie ten fakt czyni słusznym 
wystąpienia Kościoła w zakresie problematyki rozwoju. Gdyby on dotyczył 
tylko aspektów technicznych życia człowieka, a nie sensu jego wędrowania po­
przez dzieje razem ze swoimi braćmi i określenia kresu tej wędrówki, Kościół 
nie posiadałby tytułu, by o tym mówić. Podobnie jak wcześniej Leon XIII 
w Rerum novarunr35, Paweł VI był świadom, że spełnia obowiązek związany 
ze swoim urzędem, rzucając światło Ewangelii na kwestie społeczne swoich 
czasów36.

Powiedzieć, że rozwój stanowi powołanie, oznacza uznać z jednej strony, 
że jego źródłem jest transcendentalne wezwanie, a z drugiej, że sam z sie­
bie jest niezdolny, by wyznaczyć sobie ostateczny sens. Nie bez racji słowo 
„powołanie” pojawia się w innym fragmencie Encykliki, gdzie znajdujemy 
stwierdzenie: „Prawdziwy humanizm to tylko ten, który zwraca się w kierun­
ku Absolutu, uznając powołanie dające prawdziwą ideę życia ludzkiego”37. 
Ta wizja rozwoju stanowi serce Populorum progressio i motywuje wszystkie 
refleksje Pawła VI na temat wolności, prawdy i miłości (cańtas) w dziedzinie 
rozwoju. Jest ona także podstawową racją, dla której Encyklika jest wciąż 
aktualna w naszych czasach.

17. Powołanie to wezwanie domagające się wolnej i odpowiedzialnej odpo­
wiedzi. Integralny rozwój ludzki zakłada odpowiedzialną wolność osoby i lu­
dów: żadna struktura nie może zagwarantować takiego rozwoju niezależnie od 
odpowiedzialności ludzkiej i ponad nią. „Mesjanizmy pełne obietnic, ale fabry­
kujący iluzje”38 budują zawsze swoje propozycje na negacji transcedentalnego 
wymiaru rozwoju, mając pewność, że mają go w całości do swej dyspozycji. Ta 
fałszywa pewność zamienia się w słabość, ponieważ pociąga za sobą podpo­
rządkowanie sobie człowieka sprowadzonego do środka prowadzącego do roz­
woju, natomiast pokora przyjmującego powołanie przybiera postać prawdziwej 
autonomii, ponieważ czyni osobę wolną. Paweł VI nie ma wątpliwości, że 
przeszkody i uwarunkowania hamują rozwój, ale jest również pewny, że „każdy, 
niezależnie od sił mających na niego wpływ, pozostaje głównym sprawcą swo­

34 N 15: lc., 291.
35 Por. tamże, 2: I.e., 481-482; LEON XIII, Enc. Rerum novarum (15 maja 1891), 1: Leo- 

nis XII P.P. acta, XI Romae 1982, 97; JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei socialis, 8: I.e., 
519-520; tenże, Enc. Centesimus annus, 5: l.c., 799.

36 Por. Enc. Populorum progressio, 2. 13: I.e., 258.263-264.
37 Tamże, 42: Lc., 278.
38 Tamże, 11: lc., 262; por. LEON XIII, Enc. Rerum novarum, l.c., 14; JAN PAWEŁ II, 

Enc. Centesimus annus, 25: I.e., 822-824.

134



jego sukcesu lub niepowodzenia”39. Wolność ta odnosi się do stojącego przed 
nami rozwoju, ale jednocześnie dotyczy różnych sytuacji zacofania, które nie 
są wynikiem przypadku lub konieczności historycznej, lecz zależne są od ludz­
kiej odpowiedzialności. I dlatego „narody głodujące podnoszą dziś w sposób 
dramatyczny głos w stronę narodów opływających w bogactwa”40. Również 
to jest powołanie, apel do wspólnego podjęcia odpowiedzialności, skierowany 
przez ludzi wolnych do ludzi wolnych. Paweł VI miał żywą świadomość ważnej 
roli struktur ekonomicznych oraz instytucji, ale równie miał jasną świadomość 
ich natury jako narzędzi ludzkiej wolności. Jedynie wolny rozwój może być 
integralnie ludzki; jedynie w środowisku odpowiedzialnej wolności może on 
wzrastać w odpowiedni sposób.

18. Oprócz postulowania wolności, integralny rozwój ludzki domaga się 
także, aby szanowano jego prawdę. Powołanie do postępu skłania ludzi do tego, 
„aby więcej działać, umieć i posiadać, a przez to więcej być”41. Ale oto pro­
blem: co znaczy „być więcej”? Paweł VI odpowiada na to pytanie, wskazując na 
istotną cechę „prawdziwego rozwoju”: „powinien on być integralny, to znaczy 
winien przyczyniać się do rozwoju każdego człowieka i całego człowieka”42. 
We współzawodnictwie różnych wizji człowieka, proponowanych dzisiejszemu 
społeczeństwu jeszcze bardziej niż w czasach Pawła VI, szczególnym rysem 
wizji chrześcijańskiej jest potwierdzenie i uzasadnienie bezwarunkowej war­
tości osoby ludzkiej oraz sensu jej wzrastania. Chrześcijańskie powołanie do 
rozwoju pomaga w staraniach o promocję wszystkich ludzi i całego człowieka. 
Pisze Paweł VI: „Dla nas liczy się człowiek, każdy człowiek, każda grupa ludzi 
i wreszcie cała ludzkość”43. Wiara chrześcijańska zajmuje się rozwojem nie 
licząc na przywileje lub stanowiska władzy, ani nawet na zasługi chrześcijan, 
które były i również dzisiaj są obok naturalnych ograniczeń44, ale jedynie licząc 
a Chrystusa, do którego znajduje odniesienie każde prawdziwe powołanie do 
integralnego rozwoju ludzkiego. Ewangelia jest fundamentalnym elementem 
rozwoju, ponieważ w niej Chrystus, „w objawieniu tajemnicy Ojca i Jego miło­
ści objawia w pełni człowieka samemu człowiekowi”45.

39 PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 15: I.e., 265.
40 Tamże, 3: U , 258.
41 Tamże, 6: l.c., 260.
42 Tamże, 14: Lc., 264.
43 Tamże; por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 53-62: l . c 859-867; tenże, Enc. 

Rßdemptor hominis, 13-14: AAS 71 (1979), 282-286.
44 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 12: l.c., 262-263.
45 SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et 

spes, 22.

135



Kościół pouczany przez swego Pana bada znaki czasu, interpretuje je i ofiaruje 
światu „to, co jemu jednemu jest właściwe, a mianowicie: uniwersalne spojrzenie 
na człowieka i na całą ludzkość”46. Właśnie dlatego, że Bóg wypowiada wobec 
człowieka największe „tak”47 człowiek powinien otworzyć się na powołanie 
Boże, by realizować swój rozwój. Prawda rozwoju tkwi w jego integralności: jeśli 
nie ogarnia całego człowieka i każdego człowieka, rozwój nie jest prawdziwym 
rozwojem. Oto centralne przesłanie Populorumprogressio aktualne dzisiaj i zawsze. 
Integralny rozwój ludzki na płaszczyźnie naturalnej, odpowiedź na powołanie 
Boga Stwórcy48 domaga się własnej realizacji w „transcendentalnym humani­
zmie, który udziela [człowiekowi] największej pełni życia; taki jest najwyższy cel 
osobistego rozwoju”49. Tak więc powołanie chrześcijańskie do takiego rozwoju 
dotyczy zarówno wymiaru przyrodzonego, jak i nadprzyrodzonego; z tego po­
wodu, „kiedy Bóg zostaje zepchnięty na dalszy plan, nasza zdolność rozeznania 
naturalnego porządku, celu i «dobra» zaczyna słabnąć”50.

19. I wreszcie wizja rozwoju jako powołania zakłada w nim centralny cha­
rakter miłości. Paweł VI w Encyklice Populorum progressio zauważał, że przyczy­
ny zacofania w rozwoju nie są w pierwszym rzędzie o charakterze materialnym. 
Zachęcał do poszukiwania ich w innych wymiarach człowieka. W pierwszym 
rzędzie w woli, która często zaniedbuje obowiązki solidarności. Po drugie 
w myśli, która nie zawsze potrafi dobrze ukierunkować pragnienie. Dlatego 
w dążeniu do rozwoju potrzebni są „ludzie zdolni do wnikliwej refleksji, po­
szukujący nowego humanizmu, dzięki któremu człowiek współczesny mógłby 
odnaleźć samych siebie”51. Ale to nie wszystko. Zacofanie w rozwoju ma jesz­
cze ważniejszą przyczynę niż braki w myśleniu: to „brak braterstwa między 
ludźmi i między narodami”52. Czy ludzie o własnych siłach mogą osiągnąć to 
braterstwo? Społeczeństwo coraz bardziej zglobalizowane zbliża nas, ale nie 
czyni nas braćmi. Rozum sam z siebie potrafi pojąć równość między ludźmi 
i ustanowić obywatelskie współżycie między nimi, ale nie jest zdolny ustanowić 
braterstwa. Ma ono początek w transcendentnym powołaniu Boga Ojca, który 
jako pierwszy nas umiłował, ucząc nas przez swego Syna, czym jest miłość

46 PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 13: l.c., 263-264.
47 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do uczestników IV Narodowego Kongresu 

Kościoła we Włoszech, Werona (19 października 2006): Insegnamenti II, 2 (2006), 465-477.
48 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 16: l.c., 265.
49 Tamże.
50 BENEDYKT XVI, Przemówienie do młodzieży, Sydney (17 lipca 2008): „L’Osseva- 

tore Romano”, 18 lipca 2008, s. 8.
51 PAWEŁ VI, Enc. Populorum progressio, 20: l.c., 267.
52 Tamże, 66: l.c., 289-290.

136



braterska. Paweł VI, przedstawiając różne poziomy procesu rozwoju człowie­
ka, po podkreśleniu wiary stawiał na szczycie „jedność wszystkich w miłości 
Chrystusa, który nas wzywa, abyśmy jako synowie uczestniczyli w życiu Boga 
żywego, Ojca wszystkich ludzi”53.

20. Powyższe perspektywy, ukazane przez Populorum progressio, pozostają 
fundamentalnymi, aby dać szersze spojrzenie i ukierunkowanie naszemu za­
angażowaniu na rzecz rozwoju narodów. Następnie Populorum progressio pod­
kreśla wielokrotnie pilną potrzebę reform54 i wzywa, aby w obliczu poważ­
nych problemów niesprawiedliwości w rozwoju narodów działać odważnie 
i bezzwłocznie. Ta pilność wypływa również z miłości w prawdzie. To miłość 
Chrystusa przynagla nas: „cańtas Chństi urget nos” (2 Kor 5, 14). Przynaglenie 
wpisane jest nie tylko w rzeczy, nie wynika tylko z przyśpieszenia wydarzeń 
i problemów, ale także z samej stawki w grze: realizacji autentycznego brater­
stwa. Znaczenie tego celu wymaga z naszej strony otwarcia, aby zrozumieć 
go do głębi, i konkretnego zmobilizowania się „sercem”, by ukierunkować 
aktualne procesy ekonomiczne i społeczne do uzyskania rezultatów w pełni 
ludzkich.

Rozdział II 
ROZWÓJ LUDZKI W NASZYCH CZASACH

21. Paweł VI miał wyraźną wizję rozwoju. Przez pojęcie „rozwój” chciał 
wskazać jako cel uwolnienie narodów przede wszystkim z głodu, nędzy, chorób 
endemicznych i analfabetyzmu. Z punktu widzenia ekonomicznego oznaczało 
to ich czynne uczestnictwo i na równych warunkach w międzynarodowym 
procesie ekonomicznym; z punktu widzenia społecznego oznaczało to ich 
ewolucję w kierunku społeczeństw wykształconych i solidarnych; z punktu 
widzenia politycznego oznaczało to umocnienie rządów demokratycznych 
mogących zapewnić wolność i pokój. Po tylu latach, podczas gdy obserwujemy 
z zatroskaniem rozwój i perspektywy mnożących się w tych czasach kryzysów, 
stawiamy sobie pytanie, w jakim stopniu oczekiwania Pawła VI zostały zaspo­
kojone przez model rozwoju przyjęty w ostatnich dziesięcioleciach. Uznajemy 
zatem, że uzasadniony był niepokój Kościoła o zdolności człowieka jedynie 
„technologicznego”, by potrafił postawić sobie obiektywne cele i odpowiednio 
posługiwać się narzędziami, które ma do dyspozycji.

53 Tamże, 21: l.c., 267-268.
54 Por. nn. 3. 29. 32: Lc., 258. 272-273.

137

2 — W rocławskie W iadomości Kościelne



Zysk jest pożyteczny, jeśli jako środek skierowany jest do celu nadający mu 
sens zarówno co do tego, jak go uzyskać, jak i do tego, jak go wykorzystać. 
Wyłączny cel zysku, jeśli został źle osiągnięty i jeśli jego ostatecznym celem 
nie jest dobro wspólne, rodzi ryzyko zniszczenia bogactwa i tworzenia ubó­
stwa. Rozwój ekonomiczny, jakiego życzył sobie Paweł VI, miał być taki, by 
przynosić realny wzrost obejmujący wszystkich i konkretnie zrównoważony. To 
prawda, że rozwój był i nadal jest pozytywnym faktorem, który uwolnił z nędzy 
miliardy osób i w końcu przyniósł wielu krajom możliwość stania się skutecz­
nymi protagonistami polityki międzynarodowej. Trzeba jednak przyznać, że 
ten sam rozwój ekonomiczny był i nadal jest naznaczony zniekształceniami 
i dramatycznymi problemami, jeszcze bardziej oczywistymi w obecnej sytuacji 
kryzysu. Stawia nas ona nieuchronnie wobec wyborów odnoszących się coraz 
bardziej do przeznaczenia człowieka, który zresztą nie może abstrahować od 
swej natury. Aktualnie występujące siły techniczne, wzajemne planetarne relacje, 
zgubne dla realnej ekonomii skutki działalności finansowej źle spożytkowanej, 
a nawet spekulatywnej, ogromne ruchy migracyjne, często tylko prowokowane, 
a potem niewłaściwie zarządzane, nieumiarkowane wykorzystywanie zasobów 
ziemi skłaniają nas dzisiaj do refleksji nad podjęciem koniecznych środków, by 
znaleźć rozwiązanie nie tylko dla nowych problemów w porównaniu do tych, 
którym stawił czoło Paweł VI, ale także i przede wszystkim dla tych, które mają 
decydujący wpływ na dobro ludzkości teraz i w przyszłości.

Aspekty kryzysu i jego rozwiązań, a także przyszłego możliwego rozwo­
ju są coraz bardziej między sobą połączone, nawzajem oddziałują na siebie, 
wymagają nowych wysiłków harmonijnego zrozumienia oraz nowej syntezy 
humanistycznej. Słusznie niepokoi nas złożony i poważny charakter obecnej 
sytuacji ekonomicznej, ale powinniśmy z realizmem, ufnością i nadzieją przyjąć 
nową odpowiedzialność, do której nas wzywa scenariusz świata potrzebujące­
go głębokiej odnowy kulturowej i odkrycia zasadniczych wartości, na których 
można budować lepszą przyszłość. Kryzys zobowiązuje nas do ponownego 
przemyślenia naszej drogi, do przyjęcia nowych reguł i znalezienia nowych 
form zaangażowania, do korzystania z pozytywnych doświadczeń i odrzucenia 
negatywnych. W ten sposób kryzys staje się okazją do rozeznania i czynienia 
nowych projektów. W tej perspektywie, raczej pełnej ufności niż rezygnacji, 
należy stawić czoło obecnym trudnościom.

22. Dzisiaj obraz rozwoju jest policentryczny. Liczni są uczestnicy 
i przyczyny zarówno zapóźnienia w rozwoju, jak i rozwoju, a winy i zasługi 
są zróżnicowane. Ten fakt powinien skłonić do uwolnienia się od ideologii, 
które często w sposób sztuczny upraszczają rzeczywistość i do obiektywne­

138



go przyjrzenia się ludzkiemu wymiarowi problemów. Linia podziału między 
krajami bogatymi i ubogimi nie jest tak wyraźna, jak w czasach Populorum 
progressio, jak już sygnalizował Jan Paweł II55. Powiększa się bogactwo świa­
towe pojmowane globalnie, ale wzrastają nierówności. W bogatych krajach 
ubożeją nowe kategorie społeczne i rodzą się nowe formy ubóstwa. W sferach 
najbardziej ubogich niektóre grupy cieszą się pewnego rodzaju rozrzutnym 
i konsumpcyjnym nadrozwojem, w sposób nie do przyjęcia kontrastującym 
z trwałymi sytuacjami nieludzkiej nędzy. Nadal trwa „skandal niewiarygodnych 
nierówności”56. Korupcja i bezprawie są niestety obecne zarówno w zacho­
waniach podmiotów ekonomicznych i politycznych krajów bogatych, starych 
i nowych, jak i w krajach ubogich. Bywa, że ludzkie prawa pracowników nie są 
przestrzegane przez wielkie przedsiębiorstwa ponadnarodowe, ale także przez 
lokalne grupy produkcyjne w różnych krajach. Pomoc międzynarodowa była 
często przekazywana niezgodnie z jej przeznaczeniem, zarówno ze względu 
na nieodpowiedzialności w łańcuchu podmiotów darujących, jak i w łańcuchu 
odbiorców. Ten sam stopień odpowiedzialności możemy znajdować pośród 
niematerialnych lub kulturowych przyczyn rozwoju i opóźnienia w rozwoju. 
Mamy do czynienia z nadmiernymi formami ochrony wiedzy ze strony krajów 
bogatych przez zbyt sztywne korzystanie z prawa własności intelektualnej, 
zwłaszcza w dziedzinie sanitarnej. Jednocześnie w niektórych krajach ubogich 
utrzymują się nadal wzorce kulturowe i normy zachowań społecznych opóź­
niające proces rozwoju.

23. Dzisiaj rozwinęło się wiele obszarów planety, chociaż w sposób proble­
matyczny i niejednorodny, wchodząc w poczet wielkich potęg przeznaczonych 
do odgrywania ważnych ról w przyszłości. Trzeba jednak podkreślić, że nie 
wystarczy postęp jedynie ekonomiczny i techniczny. Potrzebne jest, aby rozwój 
był przede wszystkim prawdziwy i integralny. Wyjście z zacofania ekonomicz­
nego, samo w sobie pozytywne, nie rozwiązuje złożonej problematyki promo­
cji człowieka ani dla krajów uczestniczących w tym procesie, ani dla krajów 
już rozwiniętych ekonomicznie, ani dla krajów pozostających ubogimi, które 
oprócz dawnych form wyzysku mogą doświadczać negatywnych konsekwencji, 
jakich źródłem jest wzrost naznaczony deformacjami i brakiem równowagi.

Po upadku systemów ekonomicznych i politycznych w krajach komuni­
stycznych Europy Wschodniej i rozpadzie tak zwanych bloków przeciwstaw­
nych, byłoby rzeczą konieczną całościowe przemyślenie rozwoju. Prosił o to

55 Por. Enc. Sollicitudo rei socialis, 28: Zr., 548-550.
56 PAWEŁ VI, Enc. Popu forum progressio, 9: lc., 261-262.

139



Jan Paweł II, który w 1987 roku wskazał na istnienie tych bloków jako na jedną 
z głównych przyczyn opóźnienia w rozwoju57, ponieważ polityka odbierała 
zasoby ekonomii i kulturze, a ideologia ograniczała wolność. W 1991 roku, po 
wydarzeniach roku 1989, prosił on, aby rozpadowi bloków towarzyszyło także 
nowe projektowanie globalne rozwoju nie tylko w tych krajach, ale także na 
Zachodzie oraz w rozwijających się częściach świata58. Dokonało się to tylko 
częściowo i nadal pozostaje rzeczywistą powinnością, którą trzeba spełnić, być 
może wykorzystując konieczne wybory do przezwyciężenia aktualnych proble­
mów ekonomicznych.

24. Świat, jaki Paweł VI miał przed sobą, chociaż proces uspołecznienia 
był już zaawansowany, tak że mógł on mówić o kwestii społecznej w wymia­
rze światowym, był o wiele mniej zintegrowany od dzisiejszego. Działalność 
ekonomiczna i funkcja polityczna w znacznej mierze miały miejsce w tej samej 
przestrzeni, a więc mogły nawzajem od siebie zależeć. Działalność produkcyj­
na prowadzona była w przeważającej mierze w obrębie granic państwowych, 
a inwestycje finansowe miały raczej ograniczony zasięg za granicą, ponieważ 
polityka wielu krajów mogła jeszcze ustalać priorytety ekonomii i w pewien 
sposób zarządzać procesem dzięki narzędziom, jakimi jeszcze dysponowała. 
Z tego powodu Populorumprogressio wyznaczała „władzy publicznej”59 centralne, 
choć nie wyłączne zadanie.

W naszej epoce państwo znajduje się w takiej sytuacji, że musi stawić czo­
ło ograniczeniom, jakie jego suwerenności narzuca nowy międzynarodowy 
kontekst ekonomiczno-handlowy i finansowy, charakteryzujący się również 
wzrastającą mobilnością kapitałów finansowych oraz materialnych i niema­
terialnych środków produkcji. Ten nowy kontekst zmodyfikował polityczną 
władzę państw.

Dzisiaj, mając również na uwadze lekcję, jakiej nam udziela trwający kryzys 
ekonomiczny, w którym publiczne władze państw są bezpośrednio zaanga­
żowane w naprawianiu błędów i dysfunkcji, bardziej realistyczna wydaje się 
ponowna ocena ich roli i władzy, które trzeba mądrze na nowo rozważyć i oce­
nić, tak by również dzięki nowym sposobom funkcjonowania były w stanie 
stawić czoło wyzwaniom współczesnego świata. Można przewidzieć, że dzięki 
lepszemu sprecyzowaniu roli władz publicznych zostaną wzmocnione nowe 
formy uczestnictwa w polityce krajowej i międzynarodowej, które się realizują 
przez działalność organizacji funkcjonujących w społeczeństwie obywatelskim;

57 Por. Enc. Sollicitudo rei socialis, 20: l.c.y 536-537.
58 Por. tenże, Enc. Centesimus annus, passim.
59 Por. nn 23. 33: l.c., 268-269. 273-274.

140



w tym zakresie należałoby sobie życzyć, aby bardziej wzrastała uwaga i uczest­
nictwo w respublica ze strony obywateli.

25. Z punktu widzenia społecznego, systemy ochrony i opieki, obecne już 
w czasach Pawła VI w wielu krajach, z trudem osiągają i mogą z jeszcze więk­
szą trudnością osiągać w przyszłości swoje cele prawdziwej sprawiedliwości 
społecznej w głęboko zmienionym obrazie sił. Rynek, który stał się globalnym, 
ze strony bogatych państw sprzyjał przede wszystkim poszukiwaniu regionów 
do przeniesienia produkcji o niskich kosztach w celu obniżenia cen wielu dóbr, 
zwiększenia siły nabywczej i w ten sposób przyspieszenia stopy wzrostu skupio­
nej na większym spożyciu dla własnego rynku wewnętrznego. W konsekwencji 
rynek pobudził nowe formy współzawodnictwa między państwami w celu 
przyciągnięcia centrów produkcyjnych firm zagranicznych dzięki różnym na­
rzędziom, pośród których sprzyjające podatki i rozluźnienie reguł prawnych 
w świecie pracy. Procesy te pociągnęły za sobą redukcję sfery bezpieczeństwa 
socjalnego w zamian za poszukiwanie większych korzyści konkurencyjnych na 
rynku globalnym, stwarzając wielkie niebezpieczeństwo dla praw pracowników, 
dla fundamentalnych praw człowieka oraz dla solidarności realizowanej w for­
mach tradycyjnych państwa socjalnego. Systemy ubezpieczenia społecznego 
mogą utracić zdolność wypełnienia swojego zadania zarówno w krajach roz­
wijających się, jak i w krajach dawno rozwijających się oraz w krajach ubogich. 
Tutaj polityka bilansowa z redukcją wydatków na cele socjalne, często także 
promowaną przez międzynarodowe instytucje finansowe, może pozostawić 
obywateli bezbronnych w obliczu dawnych i nowych form ryzyka; tego rodzaju 
bezbronność wzrosła z powodu braku skutecznej ochrony ze strony stowarzy­
szeń pracowników. Całość zmian społecznych i ekonomicznych sprawia, że 
związki zawodowe doświadczają większych trudności w wypełnianiu swojego 
zadania reprezentowania interesów pracowników, również i z tego powodu, że 
z powodu korzyści ekonomicznych rządy ograniczają często wolność związków 
zawodowych lub zdolność do negocjacji ze strony tychże związków. W ten spo­
sób tradycyjne sieci solidarności spotykają się ze wzrastającymi przeszkodami 
do pokonania. Dlatego dzisiaj jeszcze bardziej niż dawniej trzeba respektować 
zachętę nauki społecznej Kościoła, poczynając od Rerum novaruvł°, aby po­
wstawały stowarzyszenia pracowników do obrony własnych praw, dając nade 
wszystkim szybką i dalekosiężna odpowiedź na pilną potrzebę zespolenia no­
wych energii na poziomie zarówno międzynarodowym, jak i lokalnym.

Mobilność pracownicza w połączeniu z ogólnym rozluźnieniem reguł 
prawnych była ważnym zjawiskiem, nie pozbawionym aspektów pozytywnych,

60 Por. U, 40.

141



ponieważ była zdolna pobudzić do wytwarzania nowego bogactwa i wymiany 
między różnymi kulturami. Jednak kiedy niepewność co do warunków pracy, 
jako wynik procesów mobilności oraz rozluźnienia reguł, staje się endemiczna, 
rodzą się formy niepewności psychologicznej, trudności w budowaniu własnej 
i spójnej egzystencji, łącznie z małżeństwem. Konsekwencją tego są sytuacje 
degradacji człowieka, a ponadto marnotrawstwo energii społecznych. W po­
równaniu do tego, co miało miejsce w przeszłości w społeczeństwie przemysło­
wym, dzisiaj bezrobocie prowokuje nowe aspekty poczucia braku znaczenia dla 
ekonomii, a obecny kryzys może tylko pogorszyć sytuację. Zwolnienie z pracy 
na długi okres czasu albo przedłużająca się zależność od opieki publicznej lub 
prywatnej, podważają wolność i kreatywność osoby oraz jej relacje rodzinne 
i społeczne, powodując głębokie cierpienia w wymiarze psychologicznym i du­
chowym. Chciałbym przypomnieć wszystkim, a zwłaszcza rządzącym zaanga­
żowanym w nadanie nowego kształtu ładowi ekonomicznemu i społecznemu 
w świecie, że pierwszym kapitałem, który należy ocalić i docenić jest człowiek, 
osoba, w swojej integralności: „Człowiek bowiem jest twórcą całego życia go­
spodarczo-społecznego, jego ośrodkiem i celem”61.

26. W wymiarze kulturowym, w porównaniu do epoki Pawła VI, różnica 
jest jeszcze bardziej wyraźna. Wtedy kultury były raczej wyraźnie określone 
i miały większe możliwości obrony przed próbami homogenizacji kulturowej. 
Dzisiaj znacznie wzrosły możliwości wzajemnego oddziaływania na siebie 
kultur, stwarzając nowe perspektywy dialogu interkulturowego, który żeby 
był skuteczny, powinien mieć jako punkt wyjścia głęboką świadomość spe­
cyficznej tożsamości różnych interlokutorów. Nie trzeba zapominać o fakcie, 
że wzrastająca merkantylizacja wymiany kulturalnej sprzyja dziś podwójnemu 
niebezpieczeństwu. W pierwszym rzędzie zauważa się przyjmowany często 
bezkrytycznie eklektyzm kulturowy: kultury zostają po prostu zbliżone do sie­
bie i uważane za zasadniczo równoważne i zamienne między sobą. Sprzyja to 
uleganiu relatywizmowi, który nie sprzyja prawdziwemu dialogowi międzykul­
turowemu. W wymiarze społecznym relatywizm kulturowy prowadzi do tego, 
że grupy kulturowe zbliżają się do siebie lub współżyją, ale w odseparowaniu, 
bez autentycznego dialogu, a więc bez prawdziwej integracji. Na drugim miej­
scu istnieje przeciwne niebezpieczeństwo, które stanowi zrównanie kulturowe 
i ujednolicenie zachowań i stylów życia. W ten sposób zatraca się głębokie 
znaczenie kultury różnych narodów, tradycji różnych ludów, w obrębie których

61 SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et 
spes, 63.

142



osoba staje wobec fundamentalnych pytań egzystencji62.1 eklektyzm, i zrówna­
nie kulturowe oddzielają kulturę od natury ludzkiej. W ten sposób kultury nie 
potrafią już odnaleźć swojej miary w naturze, która je przekracza63, i ostatecznie 
sprowadzają człowieka jedynie do faktu kulturowego. Gdy to ma miejsce, ludz­
kość narażona jest na nowe niebezpieczeństwa zniewolenia oraz manipulacji.

27. W wielu ubogich krajach utrzymuje się i grozi pogłębieniem krańcowa 
niepewność życia, jako konsekwencja braku żywności: głód zbiera jeszcze wiele 
ofiar pośród tylu „Łazarzów”, którym nie zezwala się, jak postulował Paweł VI, 
by zasiedli przy stole bogacza64. Dać jeść głodnym (por. Mt 25,35. 37. 42) to im­
peratyw etyczny dla Kościoła powszechnego, odpowiadający na nauczanie jego 
Założyciela, Pana Jezusa o solidarności i o dzieleniu się. Ponadto zlikwidowanie 
głodu w świecie stało się w epoce globalizacji celem, do którego trzeba dążyć, 
by ocalić pokój i stabilność planety. Głód zależy nie tyle od niewystarczających 
zasobów materialnych, ile raczej od niewystarczających zasobów społecznych, 
spośród których najważniejszy jest natury instytucjonalnej. To znaczy, brakuje 
struktury instytucji ekonomicznych, będących w stanie zarówno zagwaranto­
wać regularny i odpowiedni z punktu widzenia wyżywienia dostęp do pokarmu 
i wody, jak i stawić czoło pilnym sytuacjom związanym z pierwszymi potrzebami 
oraz prawdziwymi kryzysami żywnościowymi, spowodowanymi przez przyczy­
ny naturalne lub nieodpowiedzialną politykę wewnętrzną i międzynarodową.

Problemem niepewności jeśli chodzi zaopatrzenie w żywność należy się 
zająć w perspektywie długiego okresu, eliminując powodujące ją przyczyny 
strukturalne i promując rozwój rolnictwa w krajach ubogich przez inwestycje 
w infrastruktury obszarów wiejskich, w systemy nawadniania, w transport, 
w organizację rynków, w formację i upowszechnianie właściwych technik rol­
niczych, czyli zdolnych lepiej wykorzystać zasoby ludzkie, naturalne i społecz­
no-ekonomiczne w większym stopniu dostępne na poziomie lokalnym, tak by 
zagwarantować ich utrzymanie również przez długi okres. Wszystko to trzeba 
realizować włączając wspólnoty lokalne w wybory i decyzje odnoszące się do 
wykorzystania ziemi zdatnej do uprawy. W tym kontekście mogłoby się okazać 
pożyteczne wzięcie pod uwagę nowych perspektyw, jakie się otwierają przed 
prawidłowym stosowaniem tradycyjnych technik produkcji rolniczej oraz no­
wych technik, zakładając, że po odpowiedniej weryfikacji zostały uznane za

62 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 24: l.c., 821-822.
63 Por. tenże, Yeńtatis splendor, 33. 46. 51: AAS 85 (1993), 1160. 1169-1171. 1174-1175; 

tenże, Przesłanie do Zgromadzenia Narodów Zjednoczonych z okazji 50. rocznicy powsta­
nia (5 października 1995), 3: Insegnamenti^SIII 2 (1995), 732-733.

64 Por. Enc. Populorum progres sio, 47: l.c., 280-281; JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei 
socialis, 42: lc., 572-574.

143



właściwe, szanujące środowisko i mające na względzie ludność znajdującą się 
w najbardziej niekorzystnej sytuacji.

Jednocześnie nie powinno się zaniedbywać kwestii sprawiedliwej reformy 
agrarnej w krajach znajdujących się na drodze rozwoju. Prawo do wyżywienia 
i do wody odgrywa ważną rolę w zdobyciu innych praw, poczynając w pierw­
szym rzędzie od pierwszego prawa do życia. Dlatego jest rzeczą konieczną, 
aby dojrzewała solidarna świadomość, uważająca pożywienie i dostęp do wody 
za powszechne prawo wszystkich istot ludzkich, które nie dopuszcza różnic 
czy dyskryminacji65. Ponadto jest rzeczą ważną ukazać, w jaki sposób solidarna 
droga do rozwoju krajów ubogich może stanowić projekt rozwiązania obec­
nego kryzysu globalnego, o czym przekonali się w ostatnich czasach politycy 
i odpowiedzialni za instytucje międzynarodowe. Wspomagając kraje ekono­
micznie ubogie przez plany finansowania kierujące się solidarnością, aby one 
same starały się zaspokoić potrzeby dóbr konsumpcyjnych i rozwoju własnych 
obywateli, nie tylko można doprowadzić do prawdziwego wzrostu ekonomicz­
nego, ale można także uczestniczyć w podtrzymaniu zdolności produkcyjnych 
krajów bogatych, które ryzykują, że dotknie je kryzys.

28. Jednym z najbardziej oczywistych aspektów dzisiejszego rozwoju jest 
ważna rola tematu szacunku dla życia, którego w żadnej mierze nie można od­
dzielać od spraw odnoszących się do rozwoju narodów. Chodzi o aspekt, który 
w ostatnich czasach nabiera coraz większego znaczenia, zobowiązując nas do 
poszerzenia pojęć o ubóstwie66 i opóźnieniu w rozwoju o kwestie związane 
z przyjęciem życia, zwłaszcza tam, gdzie napotyka ono na różny sposób na 
przeszkody.

Sytuacja ubóstwa nie tylko powoduje jeszcze w wielu regionach wysoką sto­
pę śmiertelności dzieci, ale także sprawia, że utrzymują się w różnych częściach 
świata praktyki kontroli demograficznej ze strony rządów, które często propa­
gują antykoncepcję, a nawet narzucają aborcję. W krajach bardziej rozwiniętych 
ekonomicznie prawodawstwa przeciwne życiu są bardzo rozpowszechnione 
i uwarunkowały już obyczaje i praktykę, przyczyniając się do upowszechnienia 
mentalności antynatalistycznej, którą często stara się przekazać także innym 
państwom, tak jakby chodziło o postęp kulturowy.

Następnie niektóre organizacje pozarządowe angażują się czynnie w pro­
pagowanie aborcji, promując niekiedy w krajach ubogich stosowanie praktyki

65 Por. BENEDYKT XVI, Przesłanie z okazji Światowego Dnia Wyżywienia 2007: AAS 
99 (2007), 933-935.

66 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Evangelium vitae,, 18. 59. 63- 64: U , 419-421, 467-468, 472-
475.

144



sterylizacji, także w wypadku kobiet nieświadomych tego. Istnieje ponadto 
uzasadnione podejrzenie, że czasami pomoc na rzecz rozwoju jest związana 
z określoną polityką sanitarną, zakładającą faktyczne narzucenie silnej kontroli 
urodzeń. Budzą niepokój zarówno prawodawstwa przewidujące eutanazję, 
jak i naciski grup krajowych i międzynarodowych żądających prawnego jej 
uznania.

Otwarcie się na życie znajduje się w centrum prawdziwego rozwoju. Kiedy 
jakieś społeczeństwo zmierza do negowania i unicestwiania życia, nie znaj­
duje więcej motywacji i energii potrzebnych do zaangażowania się w służbę 
prawdziwego dobra człowieka. Jeśli zatraca się wrażliwość osobista i społeczna 
wobec przyjęcia nowego życia, również inne formy przyjęcia pożyteczne dla 
życia społecznego stają się jałowe67. Przyjęcie życia wzmacnia siły moralne 
i uzdalnia do wzajemnej pomocy. Pogłębiając postawę otwarcia na życie, bogate 
narody mogą lepiej zrozumieć potrzeby narodów ubogich, unikać angażowania 
ogromnych zasobów ekonomicznych i intelektualnych w celu zaspokojenia 
egoistycznych pragnień własnych obywateli, natomiast popierać szlachetne 
działania w perspektywie moralnie zdrowej i solidarnej produkcji, w poszano­
waniu fundamentalnego prawa każdego narodu i każdej osoby do życia.

29. Jest jeszcze inny aspekt dzisiejszego życia, związany bardzo ściśle z roz­
wojem: negowanie prawa do wolności religijnej. Nie mam tylko na myśli walk 
i konfliktów obecnych jeszcze w świecie z motywów religijnych, nawet jeśli 
czasem motywacja religijna jest tylko pozorem dla innego rodzaju racji, jak 
pragnienie panowania i bogactwa. Istotnie, dzisiaj często się zabija w święte 
imię Boga, jak wielokrotnie to podkreślał i ubolewał nad tym mój poprzed­
nik Jan Paweł II oraz ja sam osobiście68. Przemoc hamuje autentyczny rozwój 
i przeszkadza w zmierzaniu narodów do większego dobrobytu społeczno-eko- 
nomicznego i duchowego. Odnosi się to szczególnie do terroryzmu o zabar­
wieniu fundamentalistycznym69, przynoszącym cierpienie, zniszczenie i śmierć, 
blokującym dialog między narodami i uniemożliwiając pokojowe i cywilne 
korzystanie z zasobów.

67 Por. BENEDYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2007, 5: Insegnamenti, III
2 (2007), 796.

68 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2002, 4-7. 12-15: AAS 94 
(2002), 134-136.138-140; tenże, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2004, 8: AAS 96 (2004), 
119; tenże, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2005, 4: AAS 97 (2005), 177-178; BENE­
DYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2006, 9-10: AAS 98 (2006), 60-61; tenże, 
Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2007, 5. 14: lc .y 796. 801.

69 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2002, 6: U, 135; BENE­
DYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2006, 9-10: Lc,., 60-61.

145



Trzeba jednak dodać, że oprócz fanatyzmu religijnego, który w niektórych 
sytuacjach uniemożliwia korzystanie z prawa do wolności religijnej, również 
szerzenie zaprogramowanej obojętności religijnej lub ateizmu praktycznego ze 
strony wielu krajów, jest sprzeczne z potrzebą rozwoju narodów, odbierając im 
energie duchowe i ludzkie. Bóg jest poręczycielem prawdziwego rozwoju czło­
wieka, ponieważ stwarzając go na swój obraz, obdarza go także transcendent­
ną godnością i podtrzymuje w nim konstytutywne pragnienie, by „być więcej”. 
Człowiek nie jest zagubionym atomem w przypadkowym wszechświecie70, 
ale jest stworzeniem Boga, które zechciał On obdarzyć duszą nieśmiertelną 
i które umiłował od początku. Gdyby człowiek był tylko owocem przypadku 
lub konieczności, albo gdyby musiał ograniczyć swoje aspiracje do wąskiego 
horyzontu sytuacji, w których żyje, gdyby wszystko było tylko historią i kul­
turą, a człowiek nie miał natury przeznaczonej do przekraczania samej siebie 
w życiu nadprzyrodzonym, można by mówić o wzroście lub ewolucji, ale nie
0 rozwoju. Kiedy państwo promuje, naucza lub wprost narzuca pewne formy 
ateizmu praktycznego, pozbawia swoich obywateli siły moralnej i duchowej, 
niezbędnej do zaangażowania się w integralny rozwój ludzki i przeszkadza im 
postępować naprzód z nowym dynamizmem w swoim zaangażowaniu w bar­
dziej wielkoduszną ludzką odpowiedź na miłość Bożą71. Zdarza się, że kraje 
ekonomicznie rozwinięte lub znajdujące się na drodze rozwoju, eksportują 
do krajów ubogich, w kontekście ich stosunków kulturalnych, handlowych
1 politycznych, tę zawężoną wizję osoby i jej przeznaczenia. To szkoda, którą 
autentycznemu rozwojowi wyrządza „nadrozwój”72, gdy towarzyszy mu „nie­
dorozwój moralny”73.

30. W tej perspektywie temat integralnego rozwoju ludzkiego ma jeszcze 
bardziej złożony charakter: korelacja między jego licznymi elementami wyma­
ga, że trzeba doprowadzić do wzajemnego oddziaływania różnych poziomów 
ludzkiej wiedzy w celu promocji prawdziwego rozwoju narodów. Często się 
uważa, że rozwój lub odpowiednie społeczno-ekonomiczne zarządzenia 
powinny tylko być podejmowane jako wynik wspólnego działania. Jednak 
to wspólne działanie wymaga ukierunkowania, ponieważ „każda działalność 
społeczna wiąże się z jakąś doktryną”74. Biorąc pod uwagę złożony charakter 
problemów jest rzeczą oczywistą, że różne dyscypliny powinny współpracować

Por. BENEDYKT XVI, Homilia podczas Mszy św. na błoniach Islinger Feld w Raty- 
zbonie (12 września 2006): Insegnamenh II, 2 (2006), 252-256.

™ Por- tenże, Enc. Deus cańtas est, 1: Lc., 217-218.
73 PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei socialis, 28: lc., 548-550.

PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 19: /x, 266-267.
74 Tamże, 39: U, 276-277.

146



przez uporządkowaną interdyscyplinarność. Miłość nie wyklucza wiedzy, co 
więcej, domaga się jej, krzewi ją i ożywia od wewnątrz. Wiedza nie jest nigdy 
tylko dziełem inteligencji. Można ją oczywiście sprowadzić do kalkulacji lub do­
świadczenia, ale jeżeli ma być wiedzą zdolną ukierunkować człowieka w świetie 
pierwszych zasad i jego ostatecznych celów, powinna być „przyprawiona solą” 
miłości. Działanie bez wiedzy jest ślepe, a wiedza bez miłości jałowa. Istotnie, 
„Ten bowiem, kto kieruje się prawdziwą miłością, usilnie wytęża swój umysł, 
by odkryć przyczyny nędzy i znaleźć sposoby jej zwalczania i zdecydowanego 
przezwyciężenia”75.

W obliczu zjawisk, które mamy przed sobą, miłość w prawdzie wymaga 
przede wszystkim poznania i zrozumienia, ze świadomością i poszanowa­
niem specyficznej kompetencji każdego poziomu wiedzy. Miłość nie jest 
późniejszym dodatkiem, załącznikiem do zakończonej już pracy różnych 
dyscyplin, lecz prowadzi z nimi dialog od samego początku. Wymogi miłości 
nie sprzeciwiają się wymogom rozumu. Wiedza ludzka jest niewystarczająca, 
a konkluzje płynące z wiedzy nie będą mogły nigdy wskazywać samodzielnie 
drogi prowadzącej do integralnego rozwoju człowieka. Trzeba zawsze iść 
dalej: wymaga tego miłość w prawdzie76. Jednak pójście dalej nie oznacza 
nigdy abstrahowania od konkluzji rozumu, zaprzeczania jego wynikom. Nie 
ma inteligencji, a potem miłości: istnieje miłość ubogacona inteligencją oraz 
inteligencja pełna miłości.

31. Oznacza to, że oceny moralne i badania naukowe powinny razem wzra­
stać i że miłość powinna je ożywiać w jedną harmonijną, interdyscyplinarną 
całość, na którą się składa jedność i rozróżnienie. Nauka społeczna Kościoła, 
posiadająca „ważny wymiar interdyscyplinarny”77, w tej perspektywie może speł­
nić rolę o nadzwyczajnej skuteczności. Pozwala ona wierze, teologii, metafizyce 
i naukom znaleźć swoje miejsce w obrębie współpracy w służbie człowieka. 
Zwłaszcza w tym zakresie nauka społeczna Kościoła realizuje swój wymiar mą­
drości. Paweł VI dostrzegał jasno, że pośród przyczyn niedorozwoju jest brak 
mądrości, refleksji i myśli zdolnej dokonać syntezy wskazującej kierunek78, dla 
której wymaga się „jasnej wizji wszelkich aspektów ekonomicznych, społecz­
nych, kulturowych i duchowych”79. Zbytnia wycinkowość wiedzy80, zamykanie się

75 Tamże, 75: l.c., 293-294.
76 Por. LEON XIII, Enc. 'Rerum novarum, 21; BENEDYKT XVI, Enc. Deus cańtas est, 

28: l.c., 238-240.
77 JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 59: l.c., 864.
78 Por., Enc. Populorum progres sio, 40. 85: l.c., 277. 298-299.
79 Tamże, 13: l.c., 263-264.
80 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Fźdes et ratio (14 września 1998), 85: AAS 91 (1999) 72-23.

147



nauk humanistycznych na metafizykę81, opór w dialogu nauk z teologią, szkodzą 
nie tylko rozwojowi wiedzy, ale także rozwojowi narodów, ponieważ kiedy ma to 
miejsce, trudniej jest dostrzec całe dobro człowieka w różnych wymiarach, jakie 
je charakteryzują. „Rozszerzenie naszej koncepcji rozumu i posługiwania się 
nim”82 jest nieodzowne, aby odpowiednio wyważyć wszystkie pojęcia związane 
z kwestią rozwoju i rozwiązania problemów społeczno-ekonomicznych.

32. Wielkie nowości, jakie przedstawia dziś obraz rozwoju narodów, w wielu 
wypadkach wymagają nowych rozwiązań. Trzeba ich razem szukać w posza­
nowaniu własnych praw każdej rzeczywistości oraz w świetie całościowej wizji 
człowieka, odzwierciedlającej różne aspekty osoby ludzkiej, kontemplowanej 
oczyszczonym przez miłość spojrzeniem. Zostaną wtedy odkryte szczególne 
punkty zbieżne i konkretne możliwości rozwiązań, bez wyrzekania się jakiego­
kolwiek fundamentalnego wymiaru życia ludzkiego.

Godność osoby i wymogi sprawiedliwości domagają się, aby zwłaszcza 
dzisiaj decyzje ekonomiczne nie prowadziły do powiększania się w sposób nad­
mierny i moralnie nie do przyjęcia różnic w posiadaniu bogactw83 i aby nadal 
starano się o osiągnięcie -  jako priorytet — celu, jakim jest dostęp wszystkich 
do pracy i jej utrzymanie. Patrząc rozsądnie, domaga się tego również „racja 
ekonomiczna”. Systemowe zwiększanie się nierówności między grupami spo­
łecznymi w tym samym kraju i pośród ludności różnych krajów, czyli masowy 
wzrost ubóstwa w sensie relatywnym, nie tylko zmierza do niweczenia więzi 
społecznych, i dlatego wystawia na ryzyko demokrację, ale ma także negatywny 
wpływ w zakresie ekonomicznym przez postępującą erozję „kapitału społecz­
nego”, czyli całego zespołu relacji zaufania, wiarygodności i poszanowania 
reguł, nieodzownych w każdym współżyciu obywatelskim.

Ponadto wiedza ekonomiczna mówi nam, że strukturalna sytuacja niepew­
ności rodzi postawy antyprodukcyjne i trwonienia zasobów ludzkich, ponieważ 
pracownik skłania się do biernego przystosowania do automatycznych me­
chanizmów, zamiast dać wyraz swojej kreatywności. Również w tym punkcie 
dochodzi do zbieżności między wiedzą ekonomiczną i oceną moralną. Koszty 
ludzkie zawsze są także kosztami ekonomicznymi, a złe funkcjonowanie eko­
nomii pociąga za sobą również koszty ludzkie.

Trzeba następnie przypomnieć, że niwelowanie kultur w wymiarze techno­
logicznym, o ile w krótkim okresie może sprzyjać uzyskaniu zysków, w długim

81 Tamże, 83: /x, 70-71.
82 BENEDYKT XVI, Wykład na Uniwersytecie w Ratyzbonie (12 września 2006): Inse- 

gnamenti II, 2 (2006), 259.
83 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 33: /x, 273-274.

148



okresie przeszkadza we wzajemnym bogaceniu się i dynamice współpracy Jest 
rzeczą ważną dokonać rozróżnienia między rozważaniami ekonomicznymi 
lub socjologicznymi na krótki lub długi okres. Zaniżenie poziomu ochrony 
praw pracowników albo wyrzekanie się mechanizmów podziału dochodu, aby 
zapewnić krajowi większą międzynarodową konkurencyjność, przeszkadzają 
w osiągnięciu długotrwałego rozwoju. Trzeba również uważnie ocenić konse­
kwencje, jakie dla osób mają aktualne tendencje do ekonomii krótko, a czasem 
bardzo krótkoterminowej. Wymaga to nowej i pogłębionej refleksji nad sensem 
ekonomii i jej celami84, a także poważnej i dalekosiężnej rewizji modeli rozwo­
ju, by dokonać korekty ich nieodpowiedniego funkcjonowania i zniekształceń. 
W rzeczywistości domaga się tego stan zdrowia ekologicznego planety; zwłasz­
cza domaga się tego kulturowy i moralny kryzys człowieka, jakiego objawy od 
dłuższego czasu są ewidentne w każdej części świata.

33. Ponad czterdzieści lat po Populorum progressât?, zasadniczy temat, czyli 
właśnie postęp, pozostaje otwartym problemem, który stał się bardziej ostrym 
i naglącym z powodu obecnego kryzysu ekonomiczno-finansowego. Podczas, 
gdy niektóre rejony planety, już od dłuższego czasu dotknięte ubóstwem, do­
świadczyły znaczącym zmian w postaci wzrostu ekonomicznego i uczestnictwa 
w produkcji światowej, inne obszary znajdują się jeszcze w sytuacji nędzy po­
równywalnej do tej istniejącej w czasach Pawła VI, a nawet w niektórych przy­
padkach można mówić o pogorszeniu. Znaczące jest, że niektóre przyczyny tej 
sytuacji były już zidentyfikowane w Populorumprogression jak na przykład wysokie 
bariery celne ustalone przez kraje ekonomicznie rozwinięte i które nadal utrud­
niają towarom pochodzącym z krajów ubogich, by dotarły na rynki krajów bo­
gatych. Natomiast inne przyczyny, których Encyklika tylko dotknęła, ujawniły 
się z większą oczywistością. Jest to przypadek oceny procesu dekolonizacji, 
który wówczas w pełni się dokonywał. Paweł VI postulował autonomiczną 
drogę, przemierzaną w wolności i pokoju. Po upływie ponad czterdziestu lat 
musimy przyznać, że ta droga była bardzo trudna zarówno z powodu nowych 
form kolonializmu i zależności od dawnych i nowych krajów przewodzących, 
jak i z powodu poważnych nieodpowiedzialności wewnętrznych samych krajów, 
które uzyskały niepodległość.

Zasadniczą nowością okazała się eksplozja wzajemnej zależności planetar­
nej, znanej już powszechnie jako globalizacja. Paweł VI przewidział ją czę­
ściowo, ale czas i gwałtowność, z jaką się rozwinęła, są zaskakujące. Proces 
ten, który się zrodził w krajach ekonomicznie rozwiniętych, ze swej natury

84 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2000, 15: AAS 92 (2000),
366.

149



spowodował wciągnięcie wszystkich ekonomii. Stał się on głównym motorem 
wyjścia z niedorozwoju całych regionów i przedstawia sam z siebie wielką moż­
liwość. Jednakże, bez kierownictwa miłości w prawdzie, ten planetarny bodziec 
może przyczynić się do powstania ryzyka nieznanych dotąd szkód i nowych 
podziałów w rodzinie ludzkiej. Z tego powodu miłość i prawda stawiają przed 
nami niespotykane dotąd i twórcze zadanie, z pewnością bardzo rozległe 
i złożone. Chodzi o otwarcie umysłu i uczynieniu go zdolnym do poznania 
i ukierunkowania tych imponujących nowych sił dynamicznych, ożywiając je 
w perspektywie „cywilizacji miłości”, której ziarno Bóg zaszczepił w każdym 
narodzie, w każdej kulturze.

Rozdział III 
BRATERSTWO, ROZWÓJ EKONOMICZNY 
I SPOŁECZEŃSTWO OBYWATELSKIE

34. Miłość w prawdzie stawia człowieka wobec zadziwiającego doświadcze­
nia daru. Bezinteresowność jest obecna w jego życiu w rozlicznych formach, 
często nie uznawanych z powodu wyłącznie produktywistycznej i utylitary- 
stycznej wizji życia. Istota ludzka została uczyniona dla daru, który ją wyraża 
i urzeczywistnia jej wymiar transcendentny. Czasem człowiek współczesny jest 
mylnie przekonany, że jest jedynym sprawcą samego siebie, swojego życia i spo­
łeczeństwa. Oto mniemanie, będące konsekwencją egoistycznego zamknięcia 
się w sobie, które wywodzi się -  ujmując to w języku wiary -  z grzechu pier­
worodnego. Mądrość Kościoła zawsze proponowała podtrzymywanie świado­
mości o grzechu pierworodnym także w interpretowaniu faktów społecznych 
i budowaniu społeczeństwa: „Nieuwzględnianie tego, że człowiek ma naturę 
zranioną, skłonną do zła, jest powodem wielkich błędów w dziedzinie wycho­
wania, polityki, działalności społecznej i obyczajów”85.

Do dziedzin, w których ujawniają się zgubne skutki grzechu, doszła już 
od długiego czasu dziedzina ekonomii. Mamy tego ewidentny dowód również 
w tych czasach. Przekonanie człowieka o tym, że jest samowystarczalny i że po­
trafi usunąć zło obecne w historii jedynie dzięki własnym działaniom, skłoniła 
go do zrównania szczęścia i zbawienia z nieodłącznymi formami dobrobytu 
materialnego i działania społecznego. Następnie przekonanie o konieczności 
autonomii ekonomii, która nie powinna akceptować „wpływów” o charakterze

85 Katechizm Kościoła Katolickiego, 407; por.: JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus 
25: U , 822-824.

150



moralnym, doprowadziło człowieka do nadużywania narzędzia ekonomicz­
nego nawet w sposób niszczycielski. W dłuższej perspektywie przekonania te 
doprowadziły do systemów ekonomicznych, społecznych i politycznych, które 
podeptały wolność osoby i grup społecznych, i które właśnie z tego powo­
du nie były w stanie zapewnić obiecywanej sprawiedliwości. Jak stwierdziłem 
w mojej Encyklice Spe salvi, w ten sposób odbiera się historii nadzieję chrze­
ścijańską86, która natomiast stanowi potężny zasób możliwości społecznych 
w służbie integralnego rozwoju ludzkiego, którego należy szukać w wolności 
i sprawiedliwości.

Nadzieja dodaje odwagi rozumowi i obdarza go siłą do ukierunkowania wo­
li87. Jest już ona obecna w wierze, co więcej, przez nią jest wzbudzona. Miłość 
w prawdzie karmi się nią, a jednocześnie ją ukazuje. Jako absolutnie bezintere­
sowny Boży dar wkracza w nasze życie jako coś, co się nam nie należy, prze­
wyższając wszelkie prawo sprawiedliwości. Dar ze swej natury wykracza poza 
zasługę; jego regułą jest nadmiar. On nas poprzedza w naszej duszy jako znak 
obecności Boga w nas i Jego oczekiwań wobec nas. Prawda, która w równym 
stopniu co miłość jest darem, jest większa od nas, jak naucza św. Augustyn88. 
Także prawda nas samych, naszego osobistego sumienia, w pierwszym rzędzie 
jest nam dana. Istotnie, w każdym procesie poznawczym prawda nie jest na­
szym wytworem, ale zawsze jej szukamy albo -  lepiej -  przyjmujemy ją. Ona 
to, podobnie jak miłość, „nie rodzi się z myśli i woli człowieka, ale w pewien 
sposób mu się narzuca”89.

Jako dar, który wszyscy otrzymali, miłość w prawdzie stanowi siłę tworzącą 
wspólnotę, jednoczy ludzi w taki sposób, że nie ma barier ani granic. Wspólno­
ta ludzi może być ustanowiona przez nas samych, ale nigdy o własnych siłach 
nie stanie się wspólnotą w pełni braterską, ani nie przekroczy wszelkich granic, 
aby stać się wspólnotą naprawdę uniwersalną: jedność rodzaju ludzkiego, ko­
munia braterska ponad wszelkimi podziałami rodzi się dzięki zwołaniu przez

86 Por. n. 17: U, AAS 99 (2007), 1000.
87 Por. tamże, 23: lc., 1004-1005.
88 Sw. Augustyn wyjaśnia szczegółowo tę naukę w dialogu na temat wolnej woli (De 

libero arbitńo II 3, 8 nn.). Wskazuje on na istnienie w duszy „wewnętrznego zmysłu”. Ten 
zmysł polega na pewnym akcie, dokonującym się poza normalnymi funkcjami rozumu, akcie 
bezrefleksyjnym i niemal instynktownym, z powodu czego rozum, zdając sobie sprawę ze 
swojej kondycji przejściowej i omylnej, przyjmuje istnienie ponad sobą czegoś odwiecznego, 
absolutnie prawdziwego i pewnego. Niekiedy św. Augustyn nadaje tej wewnętrznej prawdzie 
imię Bóg (Wygnania 10, 24, 35; 12, 25, 35; De libero arbitńo II 3, 8 nn.), a częściej Chrystus (De 
magistro 11, 38; Wydania VII 18, 24; XI 2, 4).

89 BENEDYKT XVI, Enc. Deus cańtas est, 3: U, 219.

151



słowo Boga-Miłości. Zajmując się tą decydującą sprawą musimy z jednej strony 
powiedzieć jasno, że logika daru nie wyklucza sprawiedliwości i nie stawia się 
obok niej w następnym momencie albo z zewnątrz, a z drugiej strony, że roz­
wój ekonomiczny, społeczny i polityczny, jeśli chce być autentycznie ludzki, 
powinien uwzględniać zasadę bezinteresowności jako wyraz braterstwa.

35. Jeśli istnieje wzajemne i powszechne zaufanie, rynek jest instytucją eko­
nomiczną, która pozwala na spotkanie osób jako podmiotów ekonomicznych, 
które posługują się kontraktem jako regułą ich relacji i które dokonują wymiany 
dóbr i usług wymiennych między sobą, by zaspokoić swoje potrzeby i pra­
gnienia. Rynek poddany jest zasadom tak zwanej sprawiedliwości wymiennej, 
regulującej właśnie relację dawania i otrzymywania między parytetowymi pod­
miotami. Jednak nauka społeczna Kościoła nigdy nie zaniechała podkreślania 
ważnej roli sprawiedliwości rozdzielczej oraz sprawiedliwości społecznej dla 
samej ekonomii rynkowej, nie tylko ze względu na włączenie w szerszy kon­
tekst społeczny i polityczny, ale również ze względu na splot relacji, w których 
się realizuje. Rynek bowiem, kierujący się jedynie zasadą równowartości zamie­
nianych dóbr, nie potrafi doprowadzić do jedności społecznej, której zresztą 
potrzebuje, aby dobrze funkcjonować. Bez wewnętrznych form solidarności 
i wzajemnego zaufania, rynek nie może wypełnić swojej ekonomicznej funkcji. 
Dzisiaj zabrakło tego zaufania, a utrata zaufania jest poważną stratą.

Słusznie Paweł VI podkreślał w Populorumprogressio fakt, że sam system eko­
nomiczny odniósłby korzyść z powszechnego stosowania sprawiedliwości, po­
nieważ pierwszymi, które skorzystałyby z rozwoju krajów ubogich byłyby kraje 
bogate90. Zdaniem papieża nie chodzi jedynie o naprawienie zaburzenia przez 
pomoc. Ubodzy nie mogą być traktowani jako „brzemię”91, lecz jako bogactwo 
również z punktu widzenia ściśle ekonomicznego. Trzeba jednak uważać za 
błędną wizję tych, którzy uważają, że ekonomia rynku potrzebuje strukturalnie 
pewnego zakresu ubóstwa i niedorozwoju, by mogła lepiej funkcjonować. Inte­
resem rynku jest propagowanie emancypacji, ale żeby naprawdę tego dokonać, 
nie może liczyć jedynie na samego siebie, ponieważ nie jest w stanie stworzyć 
tego, co przekracza jego możliwości. Powinien czerpać energie moralne od 
innych podmiotów zdolnych je zrodzić.

36. Działalność ekonomiczna nie może rozwiązać wszystkich problemów 
społecznych przez zwykłe rozszerzenie logiki rynkowej. Jej celem jest osiąga­
nie dobra wspólnego, o które powinna się także i przede wszystkim troszczyć 
wspólnota polityczna. Dlatego trzeba mieć na uwadze, że przyczyną poważ -

90 Por. n. 49: Lc., 281.
91 JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 28: l.c., 827-828.

152



nego braku równowagi jest oddzielenie działalności ekonomicznej, do której 
należałoby tylko wytwarzanie bogactw, od działalności politycznej, do której 
należałoby osiąganie sprawiedliwości przez redystrybucję dóbr.

Kościół od zawsze uważa, że działalności ekonomicznej nie można uwa­
żać za antyspołeczną. Rynek nie jest i nie powinien się stawać sam z siebie 
miejscem przemocy silniejszego nad słabym. Społeczeństwo nie powinno się 
chronić przed rynkiem, tak jakby rozwój tego ostatniego pociągał za sobą ipso 
facto unicestwienie prawdziwie ludzkich stosunków. Jest z pewnością praw­
dą, że rynek może być ukierunkowany negatywnie, nie dlatego, że taka jest 
jego natura, ale ponieważ pewna ideologia może nadać mu inny kierunek. Nie 
trzeba zapominać, że rynek nie istnieje w stanie czystym. Przyjmuje on kształt 
od konfiguracji kulturowych, które go specyfikują i ukierunkowują. Istotnie, 
ekonomia i finanse jako narzędzia mogą być źle używane, kiedy posługujący się 
nimi ma jedynie zamiary egoistyczne. W ten sposób można przekształcić na­
rzędzia same w sobie dobre w narzędzia szkodliwe. Ale to zaciemniony umysł 
ludzki powoduje te konsekwencje, a nie narzędzie samo z siebie. Dlatego nie 
narzędzie powinno być powołane do odpowiedzialności, lecz człowiek, jego 
sumienie moralne oraz jego odpowiedzialność osobista i społeczna.

Nauka społeczna Kościoła uważa, że można utrzymywać stosunki prawdzi­
wie ludzkie, przyjaźni i zmysłu społecznego, solidarności i wzajemności, rów­
nież w obrębie działalności ekonomicznej, a nie tylko poza nią albo „po” niej. 
Sfera ekonomiczna nie jest ani etycznie neutralna, ani ze swej natury nieludzka 
i antyspołeczna. Należy ona do działalności człowieka, i właśnie dlatego, że jest 
ludzka, powinna być etycznie strukturyzowana i instytucjonalizowana.

Wielkim stojącym przed nami wyzwaniem, jakie pojawiło się wobec pro­
blematyki rozwoju w tym czasie globalizacji i stało się jeszcze bardziej pilne 
z powodu kryzysu ekonomiczno-finansowego, jest pokazanie, zarówno w za­
kresie myśli, jak i zachowań, że nie tylko nie można zaniedbywać lub osłabiać 
tradycyjnych zasad etyki społecznej, jak przejrzystość, uczciwość i odpowie­
dzialność, ale również, że w stosunkach rynkowych zasada bezinteresowności 
oraz logika daru jako wyraz braterstwa mogą i powinny znaleźć miejsce w ob­
rębie normalnej działalności ekonomicznej. Są to wymogi człowieka w obecnej 
chwili, ale także wymogi samej racji ekonomicznej. Chodzi o wymogi zarazem 
miłości jak i prawdy.

37. Nauka społeczna Kościoła zawsze utrzymywała, że sprawiedliwość 
odnosi się do wszystkich etapów działalności ekonomicznej, ponieważ ma ona 
zawsze do czynienia z człowiekiem i jego potrzebami. Pozyskiwanie zasobów, 
finansowanie, produkcja, konsumpcja i wszystkie pozostałe fazy cyklu eko­
nomicznego mają nieuchronnie implikacje moralne. Tak więc każda decyzja

153

3 — W rocławskie W iadomości Kościelne



ekonomiczna ma konsekwencję o charakterze moralnym. Wszystko to znajduje 
także potwierdzenie w naukach społecznych oraz w tendencjach współczesnej 
ekonomii. Być może niegdyś było do pomyślenia, aby powierzyć najpierw 
ekonomii wytwarzanie bogactw, by następnie wyznaczyć polityce zadanie ich 
rozdzielania. Dzisiaj wszystko to okazuje się trudniejsze, biorąc pod uwagę 
fakt, że działalność ekonomiczna nie zamyka się w obrębie granic terytorial­
nych, podczas gdy władza rządów nadal pozostaje przede wszystkim lokalna. 
Dlatego kanony sprawiedliwości muszą być szanowane od samego początku, 
podczas trwania procesu ekonomicznego, a nie po wszystkim lub ubocznie. 
Trzeba również, aby na rynku otwarły się przestrzenie dla działalności eko­
nomicznej realizowanej przez podmioty, które w sposób wolny decydują się 
kształtować swoją działalność w świede zasad odmiennych od czystego zysku, 
nie rezygnując z tego powodu z wytwarzania wartości ekonomicznej. Liczne 
formy ekonomii, mające początek w inicjatywach religijnych i świeckich poka­
zują, że jest to konkretnie możliwe.

W epoce globalizacji ekonomia ulega wpływom konkurujących modeli 
związanych z bardzo różniącymi się między sobą kulturami. Wynikające z tego 
zachowania ekonomiczno-przedsiębiorcze znajdują przeważnie punkt zbieżny 
w poszanowaniu sprawiedliwości rozdzielczej. Życie ekonomiczne niewątpli­
wie wymaga kontraktu, aby regulować stosunki wymiany między równoważ­
nymi wartościami. Ale podobnie potrzebuje sprawiedliwych praw oraz form 
podziału dochodów kierowanego przez politykę, a także dzieł odznaczających 
się duchem daru. Ekonomia zglobalizowana wydaje się uprzywilejowywać 
pierwszą logikę -  logikę wymiany kontraktowej, ale bezpośrednio lub pośred­
nio wykazuje, że potrzebuje również dwóch innych logik -  logiki politycznej 
oraz logiki daru bez rekompensaty.

38. Mój poprzednik, Jan Paweł II sygnalizował tę problematykę, gdy 
w Centesimus annus podkreślał potrzebę systemu obejmującego trzy podmio­
ty: rynek, państwo oraz społeczeństwo obywatelskie92. W społeczeństwie 
obywatelskim zidentyfikował on najbardziej właściwe środowisko ekonomii 
bezinteresowności i braterstwa, ale nie miał zamiaru odmawiać jej pozosta­
łym dwom środowiskom. Dzisiaj możemy powiedzieć, że trzeba pojmować 
życie ekonomiczne jako rzeczywistość o wielu wymiarach: we wszystkich, 
w różnej mierze i na specyficzne sposoby, powinien być obecny aspekt wza­
jemnego braterstwa. W epoce globalizacji działalność ekonomiczna nie może 
abstrahować od bezinteresowności, która szerzy i ożywia solidarność oraz 
odpowiedzialność za sprawiedliwość i dobro wspólne w swoich różnych pod­

92 Por. n. 35: U, 836-838.

154



miotach i aktywnych uczestnikach. Ostatecznie chodzi o pewną konkretną 
i głęboką formę demokracji ekonomicznej. Solidarność to przede wszystkim 
fakt, że wszyscy czują się odpowiedzialni za wszystkich93, dlatego nie można 
jej odnosić jedynie do państwa.

Jeśli wczoraj można było utrzymywać, że najpierw należy się starać o spra­
wiedliwość i że bezinteresowność wkroczy później jako uzupełnienie, dzisiaj 
trzeba powiedzieć, że bez bezinteresowności nie można realizować również 
sprawiedliwości. Dlatego potrzebny jest rynek, na którym w sposób wolny, 
w warunkach równych możliwości mogą prowadzić działalność przedsię­
biorstwa, które realizują różne cele instytucjonalne. Obok przedsiębiorstwa 
prywatnego ukierunkowanego na zysk oraz różnego rodzajów przedsiębiorstw 
publicznych, powinny mieć możliwość zadomowić się i znaleźć wyraz orga­
nizacje produkcyjne, które stawiają sobie cele społeczne i wzajemną pomoc. 
Z ich wzajemnej konfrontacji na rynku można oczekiwać pewnego rodzaju 
skrzyżowania zachowań przedsiębiorczych, a więc wrażliwości na cywilizację 
ekonomii. W tym przypadku miłość w prawdzie oznacza, że trzeba nadać 
kształt i organizację tym inicjatywom ekonomicznym, które nie negując zysku, 
mają zamiar wykraczać poza logikę równoważnej wymiany oraz zysku jako celu 
samego w sobie.

39. Paweł VI prosił w Populorum progessio, by stworzyć model ekonomii 
rynkowej zdolnej objąć, przynajmniej w zamiarach, wszystkich ludzi, a nie 
tylko odpowiednio uposażonych. Prosił o zaangażowanie w promocję świata 
bardziej ludzkiego dla wszystkich, świata, „gdzie wszyscy będą mogli dawać 
i pobierać, a postęp jednych nie będzie przeszkadzał rozwojowi drugich”94. 
W ten sposób nadawał uniwersalny wymiar prośbom i aspiracjom zawartym 
w Rerum novarum, napisanej wtedy, gdy po raz pierwszy, w konsekwencji re­
wolucji przemysłowej zrodziła się idea — z pewnością postępowa w tamtych 
czasach — że porządek cywilny, aby się utrzymał, potrzebuje także interwencji 
redystrybucyjnej państwa. Dzisiaj powyższa wizja, oprócz tego, że dotknięta 
jest kryzysem przez procesy otwarcia rynków i społeczeństw, okazuje się nie­
wystarczająca do zaspokojenia wymogów w pełni ludzkiej ekonomii. Tego, 
co nauka społeczna Kościoła zawsze utrzymywała, biorąc za punkt wyjścia 
swoją wizję człowieka i społeczeństwa, dzisiaj domaga się charakterystyczna 
dynamika globalizacji.

Kiedy logika rynku oraz logika państwa zgodnie usiłują zachowywać mo­
nopol swoich własnych obszarów kompetencji, na dłuższą metę w stosunkach

93 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Solłicitudo rei socialis, 38: U, 565-566.
94 N. 44: lc., 279.

155



między obywatelami brakuje solidarności, uczestnictwa i poparcia, bezintere­
sownego działania, co jest czymś innym wobec dać, aby mieć, właściwym 
dla logiki wymiany, i do dać z obowiązku, właściwym dla logiki zachowań 
publicznych narzuconych przez prawo państwowe. Przezwyciężenie niedoro­
zwoju wymaga pracy nie tylko nad polepszeniem transakcji opierających się 
na wymianie, nie tylko nad przesunięciami struktur opiekuńczych natury pu­
blicznej, ale przede wszystkim nad stopniowym otwarciem się, w kontekście 
światowym, na formy działalności ekonomicznej charakteryzujące się ele­
mentami bezinteresowności i komunii. Wyłączne binomium rynek-państwo 
niszczy zmysł społeczny, natomiast solidarne formy ekonomiczne, znajdujące 
swój najlepszy teren w społeczeństwie obywatelskim, nie sprowadzając się do 
niego, stwarzają zmysł społeczny. Rynek bezinteresowności nie istnieje i nie 
można zarządzać prawem postaw bezinteresownych. Natomiast zarówno 
rynek, jak i polityka potrzebują osób otwartych na wzajemny dar.

40. Obecne międzynarodowe nurty ekonomiczne, charakteryzujące się 
poważnymi zniekształceniami i zaburzeniami, wymagają głębokich zmian 
także w sposobie pojmowania przedsiębiorstwa. Nie ma już dawnych wzorów 
przedsiębiorczości, natomiast inne obiecujące pojawiają się na horyzoncie. 
Jednym z największych zagrożeń, jest niewątpliwie to, że przedsiębiorstwo 
przynosi zyski niemal wyłącznie temu, który w nie inwestuje, i w ten sposób 
redukuje swój wymiar społeczny. Z powodu wzrastającego rozmiaru i potrze­
by coraz większych kapitałów, coraz mniej jest przedsiębiorstw kierowanych 
trwale przez jednego dyrektora, który czuje się odpowiedzialny na dłuższą, 
a nie tylko krótką metę, za życie i wyniki przedsiębiorstwa, i co raz mniej 
z nich zależy od jednego tylko terytorium. Ponadto tak zwana delokalizacja 
działalności produkcyjnej może osłabiać u przedsiębiorcy poczucie odpowie­
dzialności w odniesieniu do ludzi przynoszących dochody, jak pracownicy, 
dostawcy, konsumenci, do środowiska naturalnego i szerszej społeczności są­
siedzkiej, na korzyść akcjonariuszy, niezwiązanych ze specyficzną przestrzenią, 
a więc cieszących się nadzwyczajną mobilnością. Dzisiaj międzynarodowy ry­
nek kapitałów oferuje bowiem wielką wolność działania. Jednak jest również 
prawdą, że szerzy się świadomość konieczności większej odpowiedzialności 
społecznej przedsiębiorstwa. Nawet jeżeli założenia etyczne kierujące dzisiaj 
debatą nad odpowiedzialnością społeczną przedsiębiorstwa nie wszystkie są 
do przyjęcia z perspektywy nauki społecznej Kościoła, faktem jest, że coraz 
bardziej rozpowszechnia się przekonanie, że zarządzanie przedsiębiorstwem 
nie może uwzględniać jedynie interesów jego właścicieli, ale musi także dbać
o wszystkie inne kategorie podmiotów, wnoszących wkład w życie przedsię­

156



biorstwa: pracowników, klientów, dostawców różnych składników produkcji 
i wspólnotę, z którą jest związane.

W ostatnich latach zauważa się wzrost kosmopolitycznej klasy menadżerów, 
często odpowiadających tylko na wskazania akcjonariuszy, którymi generalnie 
są anonimowe fundusze, ustalające faktycznie ich wynagrodzenia. Liczni są 
jednak również dzisiaj menadżerowie, którzy dzięki dalekosiężnym analizom 
zdają sobie coraz bardziej sprawę z głębokich więzi swojego przedsiębiorstwa 
z terytorium lub z terytoriami, na których ono działa. Paweł VI zachęcał do 
poważnej oceny szkód, jakie może wyrządzić własnemu narodowi transfer za 
granicę kapitałów dla wyłącznej korzyści osobistej95. Jan Paweł II ostrzegał, że 
inwestowanie ma zawsze znaczenie moralne, a nie tylko ekonomiczne96.

Trzeba stwierdzić, że wszystko to zachowuje również dzisiaj ważność, 
pomimo że rynek kapitałów został mocno zliberalizowany, a współczesna 
mentalność technologiczna może skłaniać do myślenia, że inwestowanie jest 
tylko technicznym faktem, a nie również ludzkim i etycznym. Nie można za­
przeczyć, że pewien kapitał może przynieść dobro, jeśli jest zainwestowany 
raczej za granicą niż w ojczyźnie. Trzeba jednak ocalić więzi sprawiedliwości, 
biorąc również pod uwagę to, jak powstał ten kapitał oraz szkody dla osób, jakie 
przyniesie brak jego inwestowania w miejscu, w którym został wytworzony97. 
Trzeba unikać sytuacji, w której motyw lokowania zasobów finansowych byłby 
spekulatywny i ulegał pokusie szukania jedynie zysku na krótką metę, a nie 
był ukierunkowany również na podtrzymywanie przedsiębiorstwa na dłuższą 
metę, na jego posługę dla realnej ekonomii, a uwaga nie byłaby skierowana na 
promocję, w sposób stosowny i odpowiedni, inicjatyw ekonomicznych także 
w krajach potrzebujących rozwoju. Nie ma nawet powodu, aby zaprzeczać, że 
delokalizacja, kiedy związana jest z inwestycjami i formacją, może przynieść 
dobro dla ludności kraju, który ją przyjmuje. Praca i wiedza techniczna stano­
wią powszechną potrzebę. Nie jest jednak godziwa delokalizacja podejmowana 
tylko po to, by cieszyć się szczególnymi korzystnymi warunkami, lub — co 
gorsze — w celu wyzysku, bez wniesienia w społeczność lokalną prawdziwego 
wkładu w powstanie mocnego systemu produkcyjnego i społecznego, będące­
go nieodzownym czynnikiem trwałego rozwoju.

41. W kontekście tego, co mówimy, jest rzeczą pożyteczną zauważyć, że 
przedsiębiorczość ma i zawsze powinna mieć wielostronne znaczenie. Utrzy­

95 Por. tamże, 24: lc., 269.
96 Por. Enc. Centesimus annus, 36: /x, 838-840
97 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progres sio, 24: /x, 269.

157



mująca się przewaga binomium rynek-państwo przyzwyczaił nas do myślenia 
wyłącznie o przedsiębiorcy prywatnym typu kapitalistycznego z jednej strony, 
a z drugiej o dyrektorze państwowym. W rzeczywistości trzeba jasno zrozumieć 
przedsiębiorczość. Wynika to z serii motywacji metaekonomicznych. Przedsię­
biorczość, zanim będzie miała znaczenie zawodowe, ma znaczenie ludzkie98. 
Wpisana jest ona w każdą pracę, postrzeganą jako „actus personaćm, dlatego 
jest rzeczą słuszną, aby każdemu pracownikowi była ofiarowana możliwość 
wniesienia własnego wkładu, tak by on sam „miał poczucie, że pracuje «na 
swoim»”100. Nie przypadkowo Paweł VI nauczał, że „każdy pracownik w pe­
wien sposób stwarza”101.

Właśnie w tym celu, by odpowiedzieć na potrzeby i na godność tego, kto 
pracuje, oraz na potrzeby społeczeństwa, istnieją różne rodzaje przedsiębiorstw, 
przekraczające zwykłe rozróżnienie między „prywatnym” a „publicznym”. 
Każde wymaga i wyraża specyficzną zdolność przedsiębiorczą. Aby urzeczy­
wistnić gospodarkę, która w najbliższej przyszłości będzie zdolna służyć dobru 
wspólnemu krajowemu i światowemu, trzeba wziąć pod uwagę owo poszerzone 
znaczenie przedsiębiorczości. To szersze pojęcie sprzyja wymianie i wzajemnej 
formacji między różnymi typologiami przedsiębiorczości z przekazem kompe­
tencji od świata non profit do świata profit i odwrotnie, od świata publicznego 
do świata właściwego społeczeństwu obywatelskiemu, od świata ekonomii 
zaawansowanych do świata krajów znajdujących się na drodze rozwoju.

Również „władza polityczna” ma wielorakie znaczenie, o czym nie można 
zapominać zmierzając do realizacji nowego porządku ekonomiczno-produk- 
cyjnego, społecznie odpowiedzialnego i na miarę człowieka. Jak zamierza 
się prowadzić przedsiębiorczość zróżnicowaną na poziomie światowym, tak 
powinno się propagować władzę polityczną rozdzieloną i aktywną na różnych 
poziomach. Zintegrowana ekonomia naszych dni nie eliminuje roli państw, 
a raczej angażuje rządy do głębszej wzajemnej współpracy. Racje wynikające 
z mądrości i roztropności sugerują, by nie ogłaszać nazbyt wcześnie końca roli 
państwa. W odniesieniu do rozwiązania obecnego kryzysu, rola państwa wydaje 
się wzrastać, odzyskując wiele ze swych kompetencji. Istnieją ponadto naro­
dy, w których budowanie lub odbudowywanie państwa jest nadal kluczowym

98 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus,, 32: U, 832-833; PAWEŁ VI, Enc. Populo- 
rum progressio, 25: lc., 269-270.

99 JAN PAWEŁ II, Enc. Laborem exercensy 24: I c 637-638.
100 Tamże, 15: Lc., 616-618.
101 Enc. Populorum progres sio, 27: l c.y 271.

158



elementem ich rozwoju. Międzynarodowa pomoc w obrębie planu solidarno­
ściowego mającego na celu rozwiązanie obecnych problemów ekonomicznych, 
powinna raczej wspierać konsolidację systemów konstytucjonalnych, prawnych 
i administracyjnych w krajach, które nie cieszą się jeszcze tymi dobrami. Obok 
pomocy ekonomicznych, powinny być ofiarowane te, które mają na względzie 
umocnienie gwarancji państwa prawa, skuteczny system porządku publiczne­
go i więziennictwa, z zachowaniem poszanowania praw ludzkich, instytucji 
naprawdę demokratycznych. Nie jest konieczne, aby państwo miało wszędzie 
te same cechy charakterystyczne: wsparciu dla słabych systemów konstytucyj­
nych w celu ich wzmocnienia może bardzo dobrze towarzyszyć rozwój — obok 
państwa -  innych podmiotów politycznych, natury kulturowej, społecznej, 
terytorialnej lub religijnej. Wyraźne określenie władzy politycznej na poziomie 
lokalnym, narodowym i międzynarodowym stanowi miedzy innymi główną 
drogę wiodącą do tego, by móc nadać kierunek globalizacji ekonomicznej. Jest 
to także sposób na uniknięcie tego, by podważała ona faktycznie podstawy 
demokracji.

42. Niekiedy w odniesieniu do globalizacji zauważa się postawy fatalistyczne, 
tak jakby aktualne procesy były wynikiem anonimowych sił bezosobowych oraz 
struktur niezależnych od ludzkiej woli102. W związku z tym warto przypomnieć, 
że globalizację trzeba pojmować jako proces społeczno-ekonomiczny, ale nie 
jest to jej jedyny wymiar. W głębi wciąż wyraźniej dostrzegalnego procesu mamy 
rzeczywistość ludzkości, która staje się coraz bardziej połączona wzajemnymi 
odniesieniami. Tworzą ją osoby i narody, dla których ten proces powinien być 
pożyteczny i przynosić rozwój103, dzięki przyjęciu odpowiedzialności ze strony 
zarówno poszczególnych osób, jak i zbiorowisk. Przekraczanie granic jest nie 
tylko faktem materialnym, ale także kulturowym co do jego przyczyn i skutków. 
Jeśli odczytujemy globalizację deterministycznie, tracimy kryteria do jej oceny 
i nadania jej kierunku. Jest ona rzeczywistością ludzką i może mieć wiele róż­
nych orientacji kulturowych, nad którymi trzeba przeprowadzać rozeznanie. 
Prawda globalizacji jako procesu i jej fundamentalne kryterium etyczne wywo­
dzą się z jedności rodziny ludzkiej i jej rozwoju w sferze dobra. Trzeba więc 
nieustannie angażować się, aby wspierać kierunek kulturowy personalistyczny 
i wspólnotowy procesu integracji planetarnej, otwarty na transcendencję.

102 Por. KONGREGACJA NAUKI WIARY, Instrukcja o wolności Ubertańs conscientia 
(22 marca 1987), 74: AAS 79 (1987), 587.

103 Por. JAN PAWEŁ II, Wywiad dla dziennika katolickiego „La Croix” z 20 sierpnia 
1997.

159



Pomimo niektórych swoich wymiarów strukturalnych, którym nie trzeba 
zaprzeczać, ale też i nie absolutyzować, „globalizacja, a pńoń , nie jest ani do­
bra, ani zła. Będzie tym, co uczynią z niej osoby”104. Nie powinniśmy być jej 
ofiarami, lecz protagonistami, postępując rozumnie, prowadzeni przez miłość 
i prawdę. Ślepe sprzeciwianie się jej oznaczałoby błędną postawę, uprzedzenie, 
ignorowanie procesu zawierającego również aspekty pozytywne, co niosłoby 
ryzyko utraty wielkiej okazji do skorzystania z wielu oferowanych przez nią 
sposobności rozwoju. Procesy globalizacji, odpowiednio pojmowane i zarzą­
dzane, dają możliwość wielkiej redystrybucji bogactw w wymiarze planetarnym, 
co nigdy wcześniej nie miało miejsca; jeśli natomiast będą źle zarządzane, mogą 
przyczynić się do wzrostu ubóstwa i nierówności, a także dotknąć kryzysem 
cały świat. Trzeba poprawić ich czasem poważne zaburzenia, wprowadzające 
nowe podziały między narodami i w samych narodach oraz sprawić, żeby redy­
strybucja bogactw nie dokonywała się równocześnie z redystrybucją ubóstwa 
albo wprost z jego pogłębieniem, o co moglibyśmy się lękać w związku z nie­
właściwym zarządzaniem obecną sytuacją. Przez długi czas myślano, że ubogie 
narody powinny pozostać na poziomie ustalonego stadium rozwoju oraz zado­
wolić się filantropią narodów rozwiniętych. Przeciw tej mentalności wystąpił 
Paweł VI w Populorum progressio. Dzisiaj siły materialne do spożytkowania, by 
pozwolić tym narodom wyjść z nędzy, są potencjalnie większe niż niegdyś, ale 
w większości skorzystały z nich same narody w krajach rozwiniętych, które 
mogły wykorzystać proces liberalizacji przepływu kapitału i pracy. Tak więc 
rozszerzenie sfery dobrobytu na poziomie światowym nie powinno być ha­
mowane przez projekty egoistyczne, protekcjonistyczne lub dyktowane przez 
interesy osobiste.

Istotnie, uczestnictwo krajów nowych lub będących na drodze rozwoju po­
zwala dzisiaj lepiej zarządzać kryzysem. Przejście wpisane w proces globalizacji 
przedstawia wielkie trudności i niebezpieczeństwa, które można przezwyciężyć 
jedynie, jeśli uświadomimy sobie tę antropologiczną i etyczną duszę, która 
z głębi kieruje globalizację w stronę solidarnej humanizacji. Niestety, dusza 
ta jest często zdominowana i stłumiona przez perspektywy etyczno-kultural- 
ne o charakterze indywidualistycznym i utylitarystycznym. Globalizacja jest 
zjawiskiem wielowymiarowym i poliwalentnym, i trzeba ją pojmować w jego 
różnorodności i jedności wszystkich jego wymiarów, włącznie z wymiarem 
teologicznym. Pozwoli to przeżywać i nadać kierunek ludzkości w duchu rela- 
cyjności, komunii i wzajemnego dzielenia się.

104 JAN PAWEŁ II, Przemówienie do Papieskiej Akademii Nauk Społecznych (27 kwiet­
nia 2001): Insegnamenti XXIV, 1 (2001), 800.

160



Rozdział IV 
ROZWÓJ LUDÓW, PRAWA I OBOWIĄZKI, ŚRODOWISKO

43. „Powszechna solidarność, która jest faktem i dobrodziejstwem dla nas, 
jest również powinnością”105. Dzisiaj wiele osób skłonnych jest utrzymywać, 
że nie są winne nic nikomu oprócz samych siebie. Uważają, że posiadają tylko 
prawa i często napotykają na poważne trudności w dojrzewaniu do odpowie­
dzialności za integralny rozwój siebie i drugiego człowieka. Z tego powodu 
ważne jest zabieganie o nową refleksję nad tym, w jaki sposób prawa zakładają 
obowiązki, bez których przeradzają się w samowolę106. Jesteśmy dzisiaj świad­
kami poważnej sprzeczności. Podczas gdy, z jednej strony, dostrzegamy doma­
ganie się rzekomych praw o charakterze arbitralnym i zbędnym, domaganie się 
ich uznania i promocji przez struktury publiczne, to z drugiej strony istnieją 
prawa elementarne i fundamentalne, nieuznawane i gwałcone w odniesieniu do 
tak wielkiej części ludzkości107.

Często zauważa się związek między domaganiem się prawa do nadwyżki czy 
wręcz prawa do wykroczenia i grzechu w społeczeństwach bogatych, a brakiem 
pożywienia, wody pitnej, podstawowego wykształcenia czy też podstawowej 
opieki zdrowotnej w niektórych regionach świata niedorozwoju, a także na pe­
ryferiach wielkich metropolii. Wspomniany związek polega na fakcie, że prawa 
indywidualne oderwane od kontekstu obowiązków, nadającego im pełny sens, 
stają się nierozumne i nakręcają nieograniczoną praktycznie i pozbawioną kry­
teriów spiralę żądań. Przesadne akcentowanie praw kończy się zapomnieniem
0 obowiązkach. Obowiązki określają prawa, ponieważ odsyłają do kontekstu 
antropologicznego i etycznego. Jeżeli bowiem prawa wpisują się w obiektywną 
prawdę, to nie stają się samowolą. Z tego powodu obowiązki umacniają prawa
1 proponują ich obronę oraz promocję jako zadanie, które należy podjąć w służ­
bie dobru. Natomiast jeśli prawa człowieka znajdują swój fundament jedynie 
w dysputach jakiegoś zgromadzenia obywateli, mogą być one zmienione w każ­
dej chwili, a więc obowiązek ich poszanowania i starania się o nie osłabia się 
w powszechnej świadomości. Wtedy rządy oraz organizmy międzynarodowe 
mogą zapominać o obiektywności i „niedyspozycyjności” praw. Kiedy do tego 
dochodzi, prawdziwy rozwój narodów narażony jest na niebezpieczeństwo108.

105 PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 17: lc., 265-266.
106 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2003, 5: AAS 95 (2003)

343.
107 Por. tamże.
108 Por. BENEDYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2007, 13: ¡.c., 781-782.

161



Podobne zachowania podważają autorytet organizmów międzynarodowych, 
zwłaszcza w oczach krajów bardziej potrzebujących rozwoju. Domagają się 
one bowiem, żeby wspólnota międzynarodowa podjęła jako obowiązek poma­
ganie im w stawaniu się „twórcami własnego losu”109, czyli by przyjęły ze swej 
strony obowiązki. Dzielenie się wzajemnymi obowiązkami mobilizuje o wiele 
bardziej niż jedynie domaganie się praw.

44. Pojęcie praw i obowiązków w rozwoju musi także uwzględnić proble­
matykę związaną ze wzrostem demograficznym. Chodzi o bardzo ważny aspekt 
prawdziwego rozwoju, ponieważ dotyczy on niezbywalnych wartości życia 
i rodziny110. Błędem jest uważanie wzrostu ludności za pierwszą przyczynę nie­
dorozwoju, również z punktu widzenia ekonomicznego: wystarczy wspomnieć 
z jednej strony poważne zmniejszenie śmiertelności dzieci i przedłużenie śred­
niej wieku, dostrzegalne w krajach rozwiniętych gospodarczo; z drugiej oznaki 
kryzysu dostrzegalne w społeczeństwach, w których obserwuje się niepokojący 
spadek narodzin. Oczywiście należy przykładać wagę do odpowiedzialnej pro- 
kreacji, stanowiącej między innymi faktyczny wkład w integralny rozwój ludzki. 
Kościół, któremu leży na sercu prawdziwy rozwój człowieka, zaleca mu pełne 
poszanowanie wartości ludzkich, także w korzystaniu z płciowości. Nie można 
jej sprowadzić do zwykłego faktu hedonistycznego czy zabawy, podobnie jak 
nie można sprowadzić wychowania seksualnego do instrukcji technicznej, trosz­
cząc się jedynie o obronę zainteresowanych przed ewentualnym zarażeniem się 
czy przed „ryzykiem” prokreacyjnym. Byłoby to równoważne ze zubożeniem 
i pominięciem głębokiego znaczenia płciowości, który powinien być uznany 
i przyjęty z odpowiedzialnością zarówno ze strony osoby, jak i wspólnoty. Od­
powiedzialność zabrania bowiem zarówno traktowania płciowości jako zwy­
kłego źródła przyjemności, jak i regulowania jej przez politykę przymusowego 
planowania narodzin. W obydwu przypadkach mamy do czynienia z politykami 
i działaniami materialistycznymi, w których osoby doświadczają w końcu róż­
nych form przemocy. Temu wszystkiemu trzeba przeciwstawić pierwszorzędną 
kompetencję rodzin na tym polu111, w odniesieniu do państwa i jego polityki 
restrykcyjnej, a także odpowiednią edukację rodziców.

Moralnie odpowiedzialne otwarcie na życie stanowi bogactwo społeczne 
i ekonomiczne. Wielkie narody mogły wyjść ze swej nędzy również dzięki wiel­
kiej liczbie i zdolnościom swoich mieszkańców. I przeciwnie, narody niegdyś 
kwitnące doświadczają obecnie fazy niepewności, a w niektórych przypadkach

109 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progres sio, 65: l c.y 289.
110 Por. tamże, 36-37: U,  275-276.
111 Por. tamże, 37: U,  275-276.

162



upadku właśnie z powodu zmniejszenia liczby urodzin, będącego kluczowym 
problemem społeczeństw zaawansowanego dobrobytu. Zmniejszenie się liczby 
urodzin, niekiedy poniżej tak zwanego „wskaźnika wymiany”, powoduje rów­
nież kryzys systemów opieki społecznej, zwiększa jej koszty, pomniejsza nagro­
madzone oszczędności i w rezultacie środki finansowe potrzebne do inwestycji, 
redukuje liczbę kwalifikowanych pracowników, zacieśnia zasoby „mózgów”, do 
których można sięgać dla potrzeb narodu. Ponadto małe, a czasem bardzo małe 
rodziny są narażone na ryzyko zubożenia więzów społecznych i niemożności 
zagwarantowania skutecznych form solidarności. Są to sytuacje ujawniające 
symptom ograniczonego zaufania wobec przyszłości, jak również zmęczenia 
moralnego. Dlatego też staje się koniecznością społeczną, a nawet ekonomicz­
ną, ponowne proponowanie nowym pokoleniom piękna rodziny i małżeństwa, 
oraz że instytucje te odpowiadają na najgłębsze potrzeby serca i godności 
osoby. W tej perspektywie zadaniem państw jest prowadzenie polityki, która 
promuje centralny charakter i integralność rodziny, opartej na małżeństwie 
mężczyzny i kobiety, będącej pierwszą i żywotną komórką społeczeństwa112, 
troszcząc się także o jej problemy ekonomiczne i fiskalne, z poszanowaniem 
jej natury relacyjnej.

45. Odpowiedź na najgłębsze potrzeby moralne osoby ma również ważne 
i dobroczynne konsekwencje w wymiarze ekonomicznym. Ekonomia bowiem 
potrzebuje etyki dla swego poprawnego funkcjonowania; nie jakiejkolwiek 
etyki, lecz etyki przyjaznej osobie. Dzisiaj mówi się sporo o etyce w dziedzinie 
ekonomii, finansów, przedsiębiorczości. Powstają ośrodki studiów i programy 
formacyjne w dziedzinie etyki biznesu; w rozwiniętym świecie szerzy się sys­
tem certyfikatów etycznych, idący za ruchem idei zrodzonych wokół przed­
siębiorczości socjalnie etycznej. Banki proponują tak zwane „etyczne” konta 
i fundusze inwestycyjne. Rozwijają się „finansowania etyczne”, zwłaszcza za 
pośrednictwem mikrokredytu, a bardziej ogólnie — mikrofinansowania. Procesy 
te spotykają się z przychylnymi opiniami i zasługują na szerokie wsparcie. Ich 
pozytywne skutki można również dostrzec na mniej rozwiniętych obszarach 
ziemi. Trzeba jednak opracować dobre kryterium rozeznania, ponieważ zauwa­
ża się pewne nadużywanie przymiotnika „etyczny”, który stosowany w sposób 
mało sprecyzowany, może oznaczać bardzo odmienne treści, do tego stopnia, 
że pod jego pojęciem mogą się mieścić decyzje i wybory przeciwne sprawiedli­
wości i prawdziwemu dobru człowieka.

Wiele bowiem zależy od systemu moralnego, do którego czyni się odniesie­
nie. W tym zakresie nauka społeczna Kościoła ofiaruje swój specyficzny wkład,

112 Por. SOBÓR WAT. II, Dekr. Apostolicam actuositatem, 11.

163



którego podstawą jest stworzenie człowieka „na obraz Boży” (Rdz 1, 27). 
Z tego wypływa nienaruszalna godność osoby ludzkiej, jak również transcen­
dentna wartość naturalnych norm moralnych. Etyka gospodarcza, która nie 
brałaby pod uwagę tych dwóch filarów, narażona byłaby nieuchronnie na utratę 
swojego szczególnego rysu i poddanie się instrumentalizacji; ściślej mówiąc, 
byłaby narażona na podporządkowanie się istniejącym systemom ekonomicz­
no-finansowym, zamiast korygować ich zaburzenia. Między innymi mogłaby 
ona usprawiedliwiać finansowanie projektów, które nie są etyczne. Ponadto 
nie należy odwoływać się do słowa „etyka” w sposób ideologicznie dyskry­
minujący, dając do zrozumienia, że nie są etycznymi inicjatywy nieopatrzone 
formalnie tym określeniem. Trzeba zabiegać — a jest to istotne spostrzeżenie
— aby nie tylko powstawały sektory lub działy „etyczne” ekonomii lub finansów, 
lecz aby cała gospodarka i finanse były etyczne i były takie nie ze względu na 
zewnętrzną etykietkę, lecz ze względu na uszanowanie wymogów wewnętrz­
nych w stosunku do ich natury. W odniesieniu do tego wypowiada się jasno 
nauka społeczna Kościoła przypominając, że ekonomia ze wszystkimi swymi 
dziedzinami stanowi sektor działalności ludzkiej113.

46. Zastanawiając się nad zagadnieniami odnoszącymi się do relacji 
między przedsiębiorczością a etyką, a także ewolucją, jakiej podlega system 
produkcyjny, wydaje się, że przyjmowane dotychczas rozróżnienie między 
przedsiębiorstwami mającymi na celu zysk (profit) a organizacjami, które nie 
są nastawione na zysk (non profit) nie jest już w stanie brać w pełni pod uwagę 
rzeczywistości, ani też skutecznie ukierunkowywać przyszłości. W ostatnich 
dziesięcioleciach pojawiał się szeroki obszar pośredni między dwoma typa­
mi przedsiębiorstw. Tworzą go tradycyjne przedsiębiorstwa, które jednak 
podpisują pakty pomocy dla krajów zacofanych; fundacje będące inicjatywą 
pojedynczych przedsiębiorstw; grupy przedsiębiorstw stawiające sobie cele 
pożytku społecznego; wielobarwny świat podmiotów tak zwanej ekonomii 
obywatelskiej i wspólnotowej. Nie chodzi tylko o „trzeci sektor”, ale o nową, 
obszerną i złożoną rzeczywistość, obejmującą własność prywatną i publiczną, 
która nie wyklucza zysku, ale uważa go za narzędzie do realizacji celów hu­
manistycznych i społecznych. Fakt, że przedsiębiorstwa te rozdzielają albo też 
nie rozdzielają zysków lub przyjmują tę czy inną formę przewidzianą przez 
normy prawne, staje się drugorzędny wobec ich gotowości do pojmowania 
zysku jako narzędzia do osiągnięcia celu, jakim jest humanizacja rynku i spo­
łeczeństwa. Należy wyrazić życzenie, aby te nowe formy przedsiębiorstw zna­

113 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorum progres sio, 14: l.c., 264; JAN PAWEŁ II, Enc. Centesi- 
mus annus, 32: Lc.., 832-833.

164



lazły we wszystkich krajach odpowiednią konfigurację prawną i fiskalną. One 
to, nie pomniejszając znaczenia i pożyteczności gospodarczej i społecznej 
tradycyjnych form przedsiębiorczości, dokonują przeobrażenia systemu w kie­
runku bardziej przejrzystego i faktycznego podjęcia obowiązków ze strony 
podmiotów ekonomicznych. I nie tylko. Sama wielorakość instytucjonalnych 
form przedsiębiorczości stwarza rynek bardziej cywilizowany i jednocześnie 
bardziej konkurencyjny.

47. Rozwijanie różnych form przedsiębiorczości, a w szczególności tych, 
które są zdolne traktować zysk jako narzędzie do osiągania celów humanizacji 
rynku i społeczeństwa, powinno być również realizowane w krajach skazanych 
na wykluczenie lub marginalizację w świecie ekonomii globalnej. Jest rzeczą 
bardzo ważną kontynuowanie projektów pomocniczości właściwie pojmowa­
nych i zarządzanych, dążących do wzmocnienia praw, przewidując jednak za­
wsze proporcjonalną odpowiedzialność. W działaniach na rzecz rozwoju trzeba 
zachować zasadę centralnego charakteru osoby ludzkiej, będącej podmiotem, 
który w pierwszej kolejności powinien podjąć obowiązek rozwoju. Głównym 
dobrem jest poprawa sytuacji życiowej konkretnych osób danego regionu, aby 
mogły wypełnić te obowiązki, których obecny niedostatek nie pozwala im 
podjąć. Troska nie może być nigdy postawą abstrakcyjną. Programy rozwoju, 
aby mogły być przystosowane do poszczególnych sytuacji, muszą charaktery­
zować się elastycznością. Natomiast osoby z nich korzystające powinny być 
bezpośrednio zaangażowane w ich planowanie i stać się protagonistami ich 
realizacji. Trzeba również zastosować kryteria wzrostu i towarzyszenia — łącz­
nie z monitorowaniem rezultatów — ponieważ nie istnieją recepty powszechnie 
obowiązujące. Wiele zależy od konkretnej realizacji zamierzeń. „Ponieważ ludy 
są twórcami własnego rozwoju, są pierwszymi odpowiedzialnymi za niego. 
Nie będą jednak mogły go realizować w odosobnieniu od innych”114. Dzisiaj, 
w świede umacniania się procesu stopniowej integracji planety, ta przestroga 
Pawła VI staje się jeszcze bardziej aktualna. Dynamika inkluzji nie ma w sobie 
nic z mechaniki. Rozwiązania trzeba dostosowywać do życia narodów i kon­
kretnych osób, oceniając roztropnie każdą sytuację. Obok makroprojektów 
potrzebne są mikroprojekty, a przede wszystkim faktyczna mobilizacja wszyst­
kich podmiotów społeczeństwa obywatelskiego, zarówno osób prawnych, jak 
i fizycznych.

Współpraca międzynarodowa potrzebuje osób, które uczestniczą w pro­
cesie rozwoju gospodarczego i cywilizacyjnego poprzez solidarną obecność, 
towarzyszenie, formację i szacunek. Z tego punktu widzenia organizmy mię­

114 PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 77: l.c., 295.

165



dzynarodowe powinny zastanowić się nad rzeczywistą skutecznością swych 
aparatów biurokratycznych i administracyjnych, często nazbyt kosztownych. 
Zdarza się niekiedy, że adresat pomocy staje się użytecznym dla tego, który mu 
pomaga i że ubodzy służą do utrzymania przy życiu kosztownych organizacji 
biurokratycznych, zatrzymujących na własne utrzymanie zbyt wysoki procent 
tych zasobów, które powinny być w istocie przeznaczone na rozwój. W tej per­
spektywie należałoby wyrazić życzenie, aby wszystkie organizmy międzynaro­
dowe oraz organizacje pozarządowe zatroszczyły się o całkowitą przejrzystość, 
informując donatorów i opinię publiczną o procencie otrzymanych funduszy 
przeznaczonym na programy współpracy, o prawdziwej zawartości tych pro­
gramów i wreszcie o strukturze kosztów samej instytucji.

48. Temat rozwoju jest dzisiaj również silnie związany z powinnościami do­
tyczącymi stosunku człowieka do środowiska naturalnego. Bóg dał je wszyst­
kim, a korzystanie z niego stanowi dla nas odpowiedzialność wobec ubogich, 
przyszłych pokoleń i całej ludzkości. Jeśli natura, a przede wszystkim istota 
ludzka, będą uważane za owoc przypadku lub determinizmu ewolucyjnego, 
świadomość odpowiedzialności słabnie w sumieniach. Wierzący rozpoznaje 
w przyrodzie cudowny efekt stwórczego działania Boga, z którego człowiek 
może odpowiedzialnie korzystać, aby zaspokoić swe uprawnione potrzeby — 
materialne i niematerialne — z poszanowaniem wewnętrznej równowagi samego 
stworzenia. Jeśli ta wizja zanika, człowiek zaczyna uważać naturę za nietykalne 
tabu albo -  przeciwnie -  dopuszcza się wobec niej nadużyć. Obydwie te posta­
wy nie odpowiadają chrześcijańskiej wizji natury, będącej owocem stworzenia 
Bożego.

Natura jest wyrazem planu miłości i prawdy. Ona nas poprzedza i została 
nam darowana przez Boga jako środowisko życia. Mówi nam o Stwórcy (por. 
Rz 1, 20) i o Jego miłości względem ludzkości. Jest przeznaczona, by być 
„zjednoczoną” w Chrystusie u końca czasów (por. Ef 1, 9-10; Kol 1, 19-20). 
A więc i ona jest „powołaniem”115. Natura jest do naszej dyspozycji nie jak 
„stos przypadkowo rozrzuconych odpadków”116, ale jako dar Stwórcy, który 
określił jej wewnętrzne prawa, aby człowiek zaczerpnął z nich należne orien­
tacje, by „uprawiał ją i doglądał” (por. Rdz 2, 15). Trzeba także podkreślić, że 
przeciwne prawdziwemu rozwojowi jest traktowanie natury jako ważniejszej 
od samej osoby ludzkiej. Takie stanowisko prowadzi do postaw neopogań- 
skich lub do nowego pan teizmu: z samej tylko natury, pojmowanej w sensie

1,5 JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1990, 6: AAS 82 (1990), 150.
116 HERAKLIT z Efezu, (Efez, ok. 535 przed Chr. -  ok. 475 przed Chr.), Fragment 22 

B124, w: H. DIELS i W. KRANZ, Die Fragmente der Vorsokratiker; Weidmann, Berlin 1952.

166



czysto naturalistycznym, nie może pochodzić zbawienie dla człowieka. Skąd­
inąd trzeba także odrzucić pozycję przeciwną, która zmierza do jej całkowitej 
technicyzacji, ponieważ środowisko naturalne to nie tylko materia, którą 
możemy dysponować według własnych zachcianek, ale wspaniałe dzieło 
Stwórcy, zawierające w sobie „gramatykę” wskazującą na celowość i kryteria 
dla mądrego, a nie instrumentalnego czy samowolnego korzystania z niej. 
Całkowite sprowadzenie natury do zespołu zwykłych, faktycznych danych 
staje się ostatecznie źródłem przemocy wobec środowiska, a nawet wprost 
uzasadnieniem dla działań, które nie szanują samej natury człowieka. Ona 
to, składając się nie tylko z materii, lecz również z ducha, i jako taka będąc 
bogata w znaczenia i w transcendentne cele do osiągnięcia, posiada również 
charakter normatywny dla kultury. Człowiek interpretuje i kształtuje środowi­
sko naturalne dzięki kulturze, która ze swej strony jest ukierunkowana przez 
odpowiedzialną wolność, uważną na wskazania prawa moralnego. Dlatego 
projekty integralnego rozwoju ludzkiego nie mogą zapominać o następnych 
pokoleniach, ale powinny charakteryzować się solidarnością i sprawiedliwo­
ścią międzypokoleniową, biorąc pod uwagę liczne dziedziny: ekologiczną, 
prawną, ekonomiczną, polityczną i kulturową117.

49. Kwestie związane z troską o środowisko i jego zachowanie muszą dziś 
brać poważnie pod uwagę problemy energetyczne. Rabunkowe wydobywanie 
nieodnawialnych źródeł energii ze strony niektórych państw, grup władzy 
i przedsiębiorstw stanowi bowiem poważną przeszkodę dla rozwoju krajów 
ubogich. Nie mają one środków ekonomicznych ani na to, żeby mieć dostęp do 
istniejących nieodnawialnych źródeł energetycznych, ani żeby finansować po­
szukiwania źródeł nowych i alternatywnych. Zagarnianie zasobów naturalnych, 
które w wielu przypadkach znajdują się właśnie w krajach ubogich, rodzi wyzysk 
i częste konflikty między narodami i w ich obrębie. Konflikty te rozgrywają się 
często na terytorium tych krajów, powodując poważne straty w postaci śmierci, 
zniszczeń i dalszej degradacji. Wspólnota międzynarodowa ma niezbywalne 
zadanie znalezienia dróg instytucjonalnych uregulowania spraw związanych 
z wyzyskiwaniem zasobów nieodnawialnych, przy uczestnictwie także krajów 
ubogich, tak by wspólnie planować przyszłość.

Również na tym odcinku istnieje pilna moralna konieczność odnowienia 
solidarności, zwłaszcza w relacjach między krajami znajdującymi się na drodze 
rozwoju a krajami w wysokim stopniu uprzemysłowionymi118. Społeczeństwa

117 PAPIESKA RADA „IUSTITIA ET PAX”, Kompendium nauki społecznej Kościo­
ła, nn. 451-487.

118 JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1990,10: Lc., 152-153.

167



zaawansowane technologicznie mogą i powinny zmniejszyć swoje zapotrzebo­
wanie energetyczne zarówno dlatego, że działalności manufakturalne ewoluują, 
jak i z tego powodu, że pośród ich obywateli upowszechnia się większa wraż­
liwość ekologiczna. Trzeba ponadto dodać, że dzisiaj możliwe jest uzyskanie 
lepszej skuteczności energetycznej i jednocześnie możliwy jest postęp w po­
szukiwaniach energii alternatywnych. Jednak potrzebna jest także planetarna 
redystrybucja zasobów energetycznych, tak aby możliwy był do nich dostęp 
także dla krajów, które są ich pozbawione. Ich przeznaczenie nie może zo­
stać w rękach pierwszego zdobywcy czy też pozostawione logice silniejszego. 
Chodzi o ważne problemy, które -  by stawić im czoło w odpowiedni spo­
sób — wymagają ze strony wszystkich odpowiedzialnego uświadomienia sobie 
konsekwencji, które zostaną przerzucone na przyszłe pokolenia, a zwłaszcza 
na bardzo wielu młodych żyjących w narodach ubogich, którzy „domagają się 
swojego udziału w budowaniu lepszego świata”119.

50. Odpowiedzialność ta ma charakter globalny, ponieważ nie dotyczy je­
dynie energii, ale całego stworzenia, którego nie powinniśmy zostawić nowym 
pokoleniom zubożonego z jego bogactw. Człowiekowi wolno sprawować odpo­
wiedzialną władzę nad naturą, by jej strzec, uzyskiwać z niej korzyści i uprawiać 
ją także w nowych formach i dzięki nowym zaawansowanym technologiom, 
tak by mogła ona godnie przyjąć i wyżywić zamieszkującą ją ludność. Dla 
wszystkich jest miejsce na tej naszej ziemi: na niej cała rodzina ludzka powinna 
znaleźć bogactwa konieczne do godnego życia, z pomocą samej natury, będącej 
darem Boga dla Jego dzieci, wnosząc własny wkład pracy i inwencji. Powinni­
śmy jednak przyjąć jako poważny obowiązek, by nowym pokoleniom przekazać 
ziemię w takim stanie, aby również i one mogły godnie ją zamieszkiwać i dalej 
uprawiać. Zakłada to zadanie wspólnego „decydowania, po odpowiedzialnym 
rozeznaniu drogi, którą trzeba przemierzyć w celu umocnienia przymierza 
między człowiekiem i środowiskiem, które powinno być odblaskiem stwór­
czej miłości Boga, od którego wyszliśmy i do którego jesteśmy w drodze”120. 
Należałoby sobie życzyć, by wspólnota międzynarodowa i poszczególne rządy 
potrafiły w sposób skuteczny przeciwstawić się takim sposobom używania 
środowiska, które okazują się niszczycielskie. Jest też konieczne podjęcie przez 
kompetentne władze niezbędnych wysiłków, aby ekonomiczne i społeczne 
koszty wynikające z używania wspólnych zasobów środowiskowych zostały 
uznane w sposób jawny i podjęte przez tych, którzy z nich korzystają, a nie

119 PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 65: l.c., 289.
120 Por. BENEDYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2008, 7: AAS 100 

(2008) 41.

168



przez inne ludy czy też przyszłe pokolenia: ochrona środowiska, zasobów oraz 
klimatu wymaga, aby wszyscy odpowiedzialni w wymiarze międzynarodowym 
działali zespołowo i wykazali gotowość działania w dobrej wierze, w posza­
nowaniu prawa i solidarności wobec słabszych regionów planety121. Jednym 
z najpoważniejszych zadań ekonomii jest właśnie skuteczniejsze używanie, 
a nie nadużywanie zasobów, mając zawsze na uwadze, że pojęcie skuteczności 
nie jest aksjologicznie neutralne.

51. Sposoby, w jakie człowiek traktuje środowisko naturalne, wpływają na 
to, jak traktuje samego siebie, i na odwrót. Stanowi to wezwanie dla dzisiej­
szego społeczeństwa, by poważnie zrewidowało swój styl życia, który w wielu 
częściach świata skłania się do hedonizmu i konsumpcjonizmu, pozostając 
obojętnym na wynikające z tego szkody122. Potrzebna jest skuteczna zmiana 
mentalności, która nas skłoni do przyjęcia nowych stylów życia, „w których 
szukanie prawdy, piękna i dobra, oraz wspólnota ludzi dążących do wspólne­
go rozwoju byłyby elementami decydującymi o wyborze jakości konsump­
cji, oszczędności i inwestycji”123. Każde naruszenie solidarności i przyjaźni 
obywatelskiej powoduje szkody ekologiczne, podobnie jak ze swej strony 
degradacja środowiska wywołuje niezadowolenie w relacjach społecznych. 
Przyroda, zwłaszcza w naszych czasach, jest tak bardzo wintegrowana w dy­
namiki społeczne i kulturowe, że nie stanowi już niemal zmiennej niezależnej. 
Pustynnienie ziemi i zubożenie produkcyjne niektórych obszarów uprawnych 
są również skutkiem zubożenia zamieszkującej je ludności i jej zacofania. Dy­
namizując rozwój ekonomiczny i kulturalny tej ludności, chroni się również 
naturę. Ponadto, ileż zasobów naturalnych zniszczyły wojny! Pokój narodów 
i między narodami umożliwiłby również większą ochronę natury. Zagarnianie 
zasobów, zwłaszcza wody, może wywoływać poważne konflikty między zaan­
gażowanymi społecznościami. Pokojowa umowa, dotycząca wykorzystywania 
zasobów, może ocalić przyrodę i jednocześnie dobrobyt zainteresowanych 
społeczeństw.

Kościół jest odpowiedzialny za stworzenie i powinien podkreślać także tę 
odpowiedzialność na forum publicznym. A czyniąc to, powinien bronić nie 
tylko ziemi, wody i powietrza jako darów stworzenia należących do wszystkich. 
Powinien przede wszystkim chronić człowieka przed zniszczeniem samego 
siebie. Trzeba, żeby było coś w rodzaju ekologii człowieka pojmowanej we

121 Por. tenże, Przemówienie do członków Zgromadzenia Ogólnego Organizacji Naro­
dów Zjednoczonych (18 kwietnia 2008): Insegnamenti IV, 1 (2008), 618-626.

122 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1990, 13: l.c., 154-155.
123 Por. tenże, Enc. Centesimus annus, 36: 838-840.

169

4 — W rocławskie W iadomości Kościelne



właściwym sensie. Degradacja natury jest bowiem ściśle związana z kulturą 
kształtującą współżycie ludzkie: kiedy „ekologia ludzka”124 szanowana w spo­
łeczeństwie, również ekologia środowiska czerpie z tego korzyści. Podobnie 
jak cnoty ludzkie są między sobą zespolone, tak że osłabienie jednej naraża 
także inne, tak też system ekologiczny opiera się na szacunku wobec projektu, 
dotyczącego zarówno zdrowego współżycia w społeczeństwie, jak i dobrej 
relacji z naturą.

Dla ochrony przyrody nie wystarczą działania pobudzające lub hamujące 
gospodarkę, ani nawet nie wystarczą odpowiednie pouczenia. Są to ważne 
narzędzia, ale decydującym problemem jest całościowa postawa moralna 
społeczeństwa. Jeśli nie szanuje się prawa do życia i do naturalnej śmierci, 
jeśli sztucznym czyni się poczęcie, ciążę i narodziny człowieka, jeśli po­
święca się ludzkie embriony na badania, powszechna świadomość w końcu 
gubi pojęcie ekologii ludzkiej, a wraz z nim pojęcie ekologii środowiska. Jest 
czymś sprzecznym wzywanie nowych pokoleń do poszanowania środowi­
ska naturalnego, podczas gdy wychowanie i ustawodawstwo nie pomagają 
im szanować samych siebie. Księga natury jest jedna i niepodzielna w tym, 
co dotyczy środowiska, jak i w dziedzinie życia, płciowości, małżeństwa, 
rodziny, relacji społecznych, jednym słowem w sferze integralnego rozwoju 
ludzkiego. Obowiązki, jakie mamy wobec środowiska, łączą się z obowiąz­
kami, jakie mamy wobec osoby jako takiej, jak i w odniesieniu do innych. Nie 
można nakładać jednych, naruszając drugie. Jest to poważna sprzeczność 
dzisiejszej mentalności i praktyki, która poniża osobę, burzy środowisko
i szkodzi społeczeństwu.

52. Prawdy i ukazywanej przez nią miłości nie można produkować; można 
je tylko przyjąć. Ich ostatecznym źródłem nie jest i nie może być człowiek, lecz 
Bóg, czyli Ten, który jest Prawdą i Miłością. Ta zasada jest bardzo ważna dla 
społeczeństwa i dla rozwoju, ponieważ ani jedna, ani druga nie mogą być tylko 
wytworami ludzkimi; samo powołanie do rozwoju osób i narodów nie opiera 
się na zwykłych ludzkich rozważaniach, ale jest ono wpisane w plan uprzedni 
w stosunku do nas i jest dla nas wszystkich obowiązkiem, który powinien być 
w sposób wolny przyjęty. To, co nas poprzedza i co nas stanowi -  współistnie­
jące Miłość i Prawda -  wskazują nam, co będzie dobrem i na czym polega nasze 
szczęście. A więc wskazują nam drogę do prawdziwego rozwoju.

124 Tamże, 38: lc., 840-841; BENEDYKT XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 
2007, 8: U,  779.

170



Rozdział V 
WSPÓŁPRACA RODZINY LUDZKIEJ

53. Jedną z najgłębszych odmian ubóstwa, jakich człowiek może doświad­
czyć, jest samotność. W gruncie rzeczy także inne formy ubóstwa, łącznie z ma­
terialnymi, rodzą się z izolacji, z tego, że nie jest się kochanym albo z trudności 
kochania. Różne rodzaje ubóstwa często rodzą się z odrzucenia miłości Bożej, 
z pierwotnego tragicznego zamknięcia się człowieka w sobie, uważającego, że 
sam sobie wystarczy albo że jest tylko faktem nieznaczącym i przejściowym, 
„obcym” we wszechświecie, powstałym z przypadku. Człowiek jest wyalieno­
wany, kiedy jest sam albo oderwany od rzeczywistości, kiedy rezygnuje z my­
ślenia i wiary w pewien Fundament125. Cała ludzkość jest wyalienowana wtedy, 
gdy powierza się tylko ludzkim projektom, fałszywym ideologiom i utopiom126. 
Dziś ludzkość wydaje się o wiele bardziej interaktywna niż wczoraj: ta większa 
bliskość powinna się przemienić w prawdziwą komunię. Rozwój narodów za­
leży przede wszystkim od uznania, że stanowią jedną rodzinę, współpracującą 
w prawdziwej komunii i składającą się z podmiotów, które nie żyją po prostu 
jeden obok drugiego127.

Paweł VI zauważał, że „świat cierpi z powodu braku myśli”128. Słowa te 
zawierają stwierdzenie, ale przede wszystkim życzenie: potrzebny jest nowy 
rozmach w myśleniu, by lepiej zrozumieć konsekwencje faktu, że jesteśmy 
jedną rodziną; oddziaływanie między ludami na Ziemi zachęca nas do tego 
rozmachu, aby integracja odbywała się raczej pod znakiem solidarności129 niż 
marginalizacji. Podobna prawda zobowiązuje do krytycznego i uwzględniające­
go wartości pogłębienia kategorii relacji. Chodzi o zadanie, którego nie można 
spełnić tylko z pomocą nauk społecznych, ponieważ wymaga wkładu takich 
dyscyplin, jak metafizyka i teologia, aby w sposób jasny pojąć transcendentną 
godność człowieka.

125 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 41: U , 843-845.
126 Por. tamże.
127 Por. tenże, Enc. Evangelium vitae, 20: Le., 422-424.
128 Enc. Populorum progres sio, 85: Lc., 298-299.
129 Por. JAN PAWEŁ II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1998, 3: AAS 90 (1998), 

150; tenże, Przemówienie do członków Fundacji Centesimus annus pro Pontifice (9 maja 1998), 
2: Insegnamenti XXI, 1 (1998), 873-874; tenże; Przemówienie podczas spotkania z władzami 
i korpusem dyplomatycznym, Wiedeń (20 czerwca 998), 8: Insegnamenti XXI, 1 (1998), 1435- 
1436; tenże, Przesłanie z okazji Dnia Katolickiego Uniwersytetu Najświętszego Serca (5 
maja 2000), 3: Insegnamenti XXIII, 1 (2000), 758.

171



Ludzkie stworzenie, jako posiadające naturę duchową, realizuje się w re­
lacjach międzyosobowych. Im bardziej je przeżywa w sposób autentyczny, 
tym bardziej dojrzewa jego tożsamość osobista. Człowiek dowartościowuje 
siebie nie izolując się, lecz nawiązując relacje z innymi oraz z Bogiem. Tak 
więc ważność tych relacji nabiera charakteru fundamentalnego. Odnosi się to 
również do narodów. Dlatego bardzo pożyteczną dla ich rozwoju jest metafi­
zyczna wizja relacji między osobami. W tym zakresie rozum znajduje inspirację
1 ukierunkowanie w objawieniu chrześcijańskim, zgodnie z którym wspólnota 
ludzi nie wciąga w siebie osoby unicestwiając jej autonomię, jak ma to miejsce 
w różnych formach totalitaryzmu, ale bardziej ją dowartościowuje, ponieważ 
relacja między osobą a wspólnotą to stosunek osobowej pełni do innego rodza­
ju pełni130. Podobnie jak wspólnota rodzinna nie anuluje w sobie tworzących ją 
osób, i jak sam Kościół dowartościowuje w pełni „nowe stworzenie” (Ga 6,15;
2 Kor 5, 17), które przez Chrzest włącza się w jego żywe Ciało, tak również 
jedność rodziny ludzkiej nie anuluje w sobie osób, narodów i kultur, ale czyni 
je bardziej przejrzystymi wobec siebie nawzajem, bardziej złączonymi w ich 
prawowitej różnorodności.

54. Temat rozwoju zbiega się z tematem włączenia na zasadzie relacji 
wszystkich osób i wszystkich narodów do jednej wspólnoty rodziny ludzkiej, 
budowanej w solidarności na fundamentalnych wartościach sprawiedliwości 
i pokoju. Ta perspektywa znajduje decydujące światło w relacjach między Oso­
bami Trójcy w jedynej Bożej Substancji. Trójca Święta to absolutna jedność, 
ponieważ trzy Osoby Boskie stanowią czystą relacyjność. Wzajemna przejrzy­
stość między trzema Osobami Bożymi jest pełna a więź jednej z drugą jest 
całkowita, ponieważ stanowią absolutną jedność i jedyność. Bóg pragnie także 
nas przyłączyć do tej rzeczywistości komunii: „aby stanowili jedno, tak jak My 
jedno stanowimy” (J 17, 22). Kościół jest znakiem i narzędziem tej jedności131. 
Również relacje między ludźmi w dziejach powinny jedynie wyciągnąć korzyści 
z odniesienia do tego boskiego wzorca. Zwłaszcza w świetie objawionej tajem­
nicy Trójcy Świętej rozumie się, że prawdziwe otwarcie nie oznacza odśrod­
kowego rozproszenia, lecz głębokie wzajemne przenikane. Wynika to także 
z powszechnych ludzkich doświadczeń miłości i prawdy. Podobnie jak miłość 
sakramentalna między małżonkami łączy ich duchowo w „jedno ciało” (Rdz

130 Według św. Tomasza, »ratio partis contrariatur rationi personae” w: III Sent. d. 5, 3, 2; 
również „Homo non ordinatur ad communitatempoliticam secundum se totum et secundum omnia sua' 
w: Summa Theologiae I-II, q. 21, a. 4, ad 3um.

131 Por. SOBÓR WAT. II, Konst, dogmat. Lumen gentium, 1.

172



2, 24; Mt 19, 5; Ef 5, 31) i tak, iż z dwojga, jakimi byli, czyni z nich relacyjną 
i rzeczywistą jedność, tak też analogicznie prawda jednoczy między sobą ludz­
kie dusze i sprawia, że myślą jednakowo, przyciągając je i jednocząc w sobie.

55. Objawienie chrześcijańskie o jedności rodzaju ludzkiego zakłada metafi­
zyczną interpretację humanum, w którym relacyjność stanowi istotny element. 
Również inne kultury i religie uczą braterstwa i pokoju, a więc są bardzo ważne 
dla integralnego rozwoju ludzkiego. Nie brakuje jednak postaw religijnych i kul­
turowych, które nie przyjmują w pełni zasady miłości i prawdy, i w konsekwencji 
hamują prawdziwy rozwój ludzki albo wprost mu przeszkadzają. Dzisiejszy świat 
jest przeniknięty pewnymi kulturami o podłożu religijnym, które nie kierują 
człowieka do komunii, ale izolują go w poszukiwaniu indywidualnego dobro­
bytu, ograniczając się do zaspakajania jego oczekiwań psychologicznych. Rów­
nież pewne mnożenie się dróg religijnych podejmowanych przez małe grupy, 
albo nawet pojedyncze osoby, oraz synkretyzm religijny mogą być czynnikiem 
rozproszenia i braku zaangażowania. Możliwym negatywnym skutkiem procesu 
globalizacji jest tendencja sprzyjająca takiemu synkretyzmowi132, ożywiająca 
formy „religii” oddalające nawzajem od siebie osoby, zamiast prowadzić je do 
spotkania i oddalające je od rzeczywistości. Równocześnie utrzymują się czasem 
spuścizny kulturalne i religijne zamykające społeczeństwo w statycznych kastach 
społecznych, w magicznych wierzeniach lekceważących godność osoby ludzkiej, 
w postawach uległości wobec tajemnych sił. W takich sytuacjach rodzą się trud­
ności w przyjęciu miłości i prawdy, ze szkodą dla prawdziwego rozwoju.

Z tego powodu, jeśli z jednej strony jest prawdą, ze rozwój potrzebuje religii 
i kultur różnych narodów, to z drugiej strony również pozostaje prawdą, że 
konieczne jest odpowiednie rozeznanie. Wolność religijna nie oznacza obo­
jętności religijnej i nie sprawia, że wszystkie religie są równe133. Zwłaszcza dla 
sprawujących władzę polityczną okazuje się konieczne rozeznanie odnośnie do 
wkładu kultur i religii w budowanie z wspólnoty społecznej w poszanowaniu 
dobra wspólnego. Rozeznanie to powinno się kierować kryterium miłości 
i prawdy. Ponieważ w grę wchodzi rozwój osób i narodów, będzie ono miało 
na względzie możliwość emancypacji i włączenia w perspektywie wspólnoty

132 Por. JAN PAWEŁ II, Przemówienie podczas publicznej sesji Papieskich Akademii 
Teologicznych i św. Tomasza z Akwinu (8 listopada 2001), 2: Insegnamenti XXIV, 2 (2001), 
676.

133 Por. KONGREGACJA NAUKI WIARY, Deklaracja Dominus lesus (6 sierpnia 2000), 
22: AAS 92 (2000), 763-764; por. także: Nota doktrynalna dotycząca pewnych kwestii zwią­
zanych z udziałem i postawą katolików w życiu politycznym (24 listopada 2002), 8: Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano, s. 16.

173



ludzkiej naprawdę uniwersalnej. „Cały człowiek i wszyscy ludzie” to kryterium 
dla oceniania również kultur i religii. Chrześcijaństwo, religia „Boga o ludzkim 
obliczu”134 zawiera w sobie podobne kryterium.

56. Religia chrześcijańska oraz inne religie mogą wnieść swój wkład w rozwój 
pod warunkiem, że Bóg znajdzie miejsce również w sferze publicznej, ze szcze­
gólnym odniesieniem do wymiaru kulturowego, społecznego, ekonomicznego, 
a zwłaszcza politycznego. Nauka społeczna Kościoła zrodziła się, aby domagać 
się tego „uprawnienia obywatelskiego”135 dla religii chrześcijańskiej. Negowanie 
prawa do publicznego wyznawania własnej wiary i do działania, aby prawdy 
wiary kształtowały również życie publiczne, powoduje negatywne konsekwen­
cje dla prawdziwego rozwoju. Wykluczenie religii ze sfery publicznej, podobnie 
jak fundamentalizm religijny z drugiej strony, przeszkadzają w spotkaniu osób 
oraz w ich współpracy dla rozwoju ludzkości. Wtedy życie publiczne zostaje 
pozbawione motywacji, a polityka przyjmuje postać ucisku i agresji. Istnieje 
niebezpieczeństwo, że prawa człowieka nie będą respektowane, ponieważ albo 
zostają pozbawione ich transcendentalnego fundamentu, albo nie zostaje uzna­
na wolność osobista. W laicyzmie i fundamentalizmie zatraca się możliwość 
owocnego dialogu i pożytecznej współpracy między rozumem a wiarą religijną. 
Rozum zawsze potrzebuje oczyszczenia ze strony wiary, i odnosi się to także 
do rozumu politycznego, który nie powinien uważać się za wszechmogącego. 
Ze swej strony religia potrzebuje zawsze oczyszczenia przez rozum, by ukazać 
swoje autentyczne ludzkie oblicze. Przerwanie tego dialogu pociąga za sobą 
bardzo poważne ryzyko dla rozwoju ludzkości.

57. Owocny dialog między wiarą a rozumem czyni bardziej skutecznym 
dzieło miłosierdzia w zakresie społecznym i stanowi najbardziej właściwe ramy 
dla rozwijania braterskiej współpracy między wierzącymi a niewierzącymi we 
wspólnej perspektywie działań na rzecz sprawiedliwości i pokoju ludzkości. 
W Konstytucji duszpasterskiej Gaudium et spes Ojcowie soborowi stwierdzali: 
„Według niemal zgodnej opinii wierzących i niewierzących wszystko, co jest na 
ziemi, powinno być odnoszone do człowieka jako do jego centrum i punktu 
szczytowego wszelkiego istnienia”136. Dla ludzi wierzących świat nie jest owo­
cem przypadku ani konieczności, ale planu Bożego. Rodzi się z tego dla wierzą­
cych powinność zespolenia swych wysiłków ze wszystkimi ludźmi dobrej woli,

134 BENEDYKT XVI, Enc. Spe salvi, 31: Lc., 1010; tenże, Przemówienie do uczestników
IV Krajowego Kongresu Kościoła we Włoszech (19 października 2006): l.c., 465-477.

135 JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus,, 5: Lc., 798-800; BENEDYKT XVI, Przemó­
wienie do uczestników IV Krajowego Kongresu Kościoła we Włoszech (19 października 
2006), Lc., 471.

136 N. 12.

174



innych religii lub z niewierzącymi, aby ten nasz świat rzeczywiście odpowiadał 
na plan Boży: żyć jak jedna rodzina pod wejrzeniem Stwórcy

Szczególnym przejawem miłości i przewodnim kryterium braterskiej 
współpracy wierzących i niewierzących jest niewątpliwie zasada pomocni­
czości137, będąca wyrazem niezbywalnej ludzkiej wolności. Pomocniczość jest 
nade wszystko pomocą dla osoby poprzez autonomię ciał pośrednich. Tego 
rodzaju pomoc zostaje ofiarowana, gdy osoba oraz podmioty społeczne nie 
potrafią działać samodzielnie i zakłada zawsze celowość emancypującą, po­
nieważ sprzyja wolności i partycypacji w podejmowaniu odpowiedzialności. 
Pomocniczość szanuje godność osoby, w której dostrzega podmiot zawsze 
gotowy do przekazania czegoś innym. Uznając we wzajemności wewnętrzną 
konstytucję istoty ludzkiej, pomocniczość stanowi najskuteczniejsze antidotum 
na jakąkolwiek formę paternalistycznego asystencjalizmu. Może ona być wyra­
zem zarówno zróżnicowanego artykułowania planów, a więc wielości podmio­
tów, jak i też ich koordynacji. Chodzi więc o zasadę szczególnie stosowną do 
zarządzania globalizacją i do jej ukierunkowania na prawdziwy rozwój ludzki. 
Żeby nie stworzyć niebezpiecznej władzy uniwersalnej typu monokratycznego, 
zarządzanie globalizacją powinno cechować się pomocniczością, wyrażaną na 
wielu poziomach i różnych płaszczyznach nawzajem współpracujących. Glo­
balizacja z pewnością potrzebuje władzy, ponieważ stawia problem osiągnięcia 
globalnego dobra wspólnego; jednakże taka władza powinna być zorganizowa­
na w duchu pomocniczości i zróżnicowania kompetencji138, aby nie naruszała 
wolności i by okazała się konkretnie skuteczna.

58. Zasada pomocniczości powinna być ściśle związana z zasadą soli­
darności, i na odwrót, ponieważ pomocniczość bez solidarności kończy się 
partykularyzmem społecznym, tak również solidarność bez pomocniczości 
staje się asystencjalizmem upokarzającym potrzebującego człowieka. Tę regu­
łę o charakterze ogólnym trzeba mieć na uwadze także przy zajmowaniu się 
sprawami odnoszącymi się do pomocy międzynarodowej i rozwoju. Pomoc ta, 
niezależnie od intencji ofiarodawców, może czasem utrzymywać jakiś naród 
w stanie zależności, a nawet sprzyjać sytuacjom lokalnej dominacji i wyzysku 
we wspomaganym kraju. Autentyczna pomoc gospodarcza nie powinna dążyć 
do innych celów. Powinna być ofiarowana, angażując nie tylko rządy zaintere­
sowanych krajów, lecz także lokalnych działaczy gospodarczych oraz podmioty

137 Por. PIUS XI, Enc. Quadragesimo anno (15 maja 1931): AAS 23 (1931), 203; JAN
PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 48: 852-854; por. Katechizm Kościoła Katolickiego,
1883.

138 Por. JAN XXIII, Enc. Pacem in tenis, 74.

175



społeczeństwa obywatelskiego zaangażowane w kulturę, łącznie z Kościołami 
lokalnymi. Programy pomocy powinny w coraz większym stopniu odznaczać 
się cechami programów zintegrowanych z oddolnym uczestnictwem. Prawdą 
jest bowiem, że największym bogactwem, które należy doceniać w krajach 
wspomaganych w rozwoju jest bogactwo ludzkie: jest to autentyczny kapitał, 
który trzeba powiększać, aby zapewnić krajom najuboższym prawdziwie auto­
nomiczną przyszłość. Trzeba również przypomnieć, że w dziedzinie ekono­
micznej zasadniczą pomocą, której potrzebują kraje znajdujące się na drodze 
rozwoju jest to, by zezwolić i sprzyjać stopniowemu wchodzeniu ich produktów 
na rynki międzynarodowe, umożliwiając im w ten sposób pełne uczestnictwo 
w międzynarodowym życiu gospodarczym. Zbyt często w przeszłości pomoce 
przyczyniały się do tworzenia tylko marginalnego rynku dla produktów tych 
krajów. Związane jest to często z brakiem prawdziwego zapotrzebowania na 
te produkty: dlatego jest rzeczą konieczną pomaganie tym krajom w popra­
wieniu jakości ich produktów i w lepszym dostosowaniu ich do popytu. Po­
nadto niektórzy często obawiali się konkurencji importu produktów, zazwyczaj 
rolniczych, pochodzących z krajów ekonomicznie ubogich. Trzeba jednak 
przypomnieć, że dla tych krajów możliwość komercjalizacji takich produktów 
oznacza bardzo często gwarancję ich przeżycia w krótszym lub dłuższym 
okresie. Sprawiedliwy i zrównoważony handel międzynarodowy w dziedzinie 
rolniczej może przynieść korzyści wszystkim, zarówno ze strony podaży, jak 
i popytu. Z tego powodu nie tylko jest rzeczą konieczną nadać tej produkcji 
kierunek komercyjny, ale również ustanowić wspierające ją międzynarodowe 
reguły handlowe i wzmocnić finansowanie rozwoju, by uczynić te gospodarki 
bardziej produktywnymi.

59. Współpraca w rozwoju nie powinna mieć na względzie tylko wymiaru 
ekonomicznego; powinna stać się wielką okazją do spotkania kulturowego 
i ludzkiego. Jeśli podmioty współpracy krajów gospodarczo rozwiniętych, jak 
to się czasami zdarza, nie uwzględniają tożsamości kulturowej własnej oraz 
innych, składającej się z ludzkich wartości, nie mogą nawiązać żadnego po­
ważnego dialogu z obywatelami krajów ubogich. Jeśli otwierają się oni obo­
jętnie i bez rozeznania na każdą propozycję kulturową, nie są w stanie przyjąć 
odpowiedzialności za swój autentyczny rozwój139. Społeczeństwa technolo­
gicznie zaawansowane nie powinny mylić swojego rozwoju technologicznego 
z domniemaną wyższością kulturową, ale powinny odkryć w sobie zapomniane 
czasem cnoty, które pozwoliły im rozkwitać na przestrzeni dziejów. Społe­
czeństwa rozwijające się powinny pozostać wierne temu wszystkiemu, co jest

139 Por. PAWEŁ VI, Enc. Populorumprogressio, 10. 41: /x, 262. 277-278.
176



prawdziwie ludzkie w ich tradycjach, unikając automatycznego narzucania 
sobie mechanizmów zglobalizowanej cywilizacji technologicznej. We wszyst­
kich kulturach występują szczególne i różnorodne zbieżności etyczne, będące 
wyrazem tej samej natury ludzkiej upragnionej przez Stwórcę, i które mądrość 
etyczna ludzkości nazywa prawem naturalnym140. Takie powszechne prawo mo­
ralne jest solidnym fundamentem wszelkiego dialogu kulturowego, religijnego 
i politycznego. Nie pozwala wielokształtnemu pluralizmowi różnych kultur 
odstępować od wspólnego poszukiwania prawdy, dobra i Boga. Dlatego zgoda 
na akceptację tego prawa wypisanego w sercach ludzkich stanowi przesłankę 
wszelkiej konstruktywnej współpracy społecznej. We wszystkich kulturach 
występują ciężary, od których trzeba się uwolnić oraz mroki, z których trzeba 
wyjść. Wiara chrześcijańska, która się wciela w kultury przerastając je, może im 
pomóc wzrastać w powszechnej wzajemnej bliskości i solidarności, z korzyścią 
dla rozwoju wspólnotowego i planetarnego.

60. W poszukiwaniu rozwiązań dla obecnego kryzysu ekonomicznego, po­
moc na rzecz rozwoju krajów ubogich powinna być traktowana jako prawdzi­
we narzędzie wytwarzania bogactw dla wszystkich. Jaki projekt pomocy może 
nakreślić tak znaczący wzrost wartości -  również gospodarki światowej -  jak 
wsparcie dla narodów, które znajdują się jeszcze w początkowej lub niezbyt 
zaawansowanej fazie swojego rozwoju ekonomicznego? W tej perspektywie 
państwa bardziej rozwinięte gospodarczo uczynią co możliwe, aby przezna­
czyć większe kwoty swojego produktu krajowego brutto (PKB) na pomoc 
dla rozwoju, szanując zobowiązania, jakie w tym punkcie zostały podjęte na 
poziomie wspólnoty międzynarodowej. Mogą to również uczynić rewidując 
swoje zasady opieki i solidarności społecznej, stosując w tej dziedzinie zasadę 
pomocniczości i tworząc systemy opieki społecznej bardziej zintegrowane, 
przy czynnym uczestnictwie podmiotów prywatnych oraz społeczeństwa 
obywatelskiego. W ten sposób można nawet ulepszyć pomoc i opiekę spo­
łeczną, a jednocześnie oszczędzać zasoby, również eliminując marnotrawstwo 
i nielegalne dochody, i przeznaczyć je na rzecz solidarności międzynarodowej. 
System solidarności społecznej charakteryzujący się większym uczestnictwem, 
bardziej organiczny, mniej biurokratyczny, a nie mniej skoordynowany, po­
zwoliłby dowartościować te energie, dzisiaj uśpione, z korzyścią również dla 
solidarności między narodami.

140 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do członków Międzynarodowej Komisji Teo­
logicznej (5 października 2007): Insegnamenti: III, 2 (2007), 418-421; tenże, Przemówienie do 
uczestników międzynarodowego Kongresu na temat prawa naturalnego, zorganizowanego 
przez Papieski Uniwersytet Laterański (12 lutego 2007): Insegnamenti: III, 1 (2007), 209-212.

177



Korzystne dla rozwoju mogłoby się również okazać skuteczne zastosowanie 
tak zwanej pomocniczości fiskalnej, która pozwoliłaby obywatelom decydować
0 przeznaczeniu kwot z ich podatków przekazanych państwu. Jeśli się uniknie 
wynaturzeń partykularystycznych, może to pomóc w pobudzeniu oddolnych 
form solidarności społecznej, z oczywistą korzyścią również w zakresie soli­
darności dla rozwoju.

61. Szersza solidarność na poziomie międzynarodowym wyraża się przede 
wszystkim w kontynuacji krzewienia, także w warunkach kryzysu ekonomicz­
nego, większego dostępu do edukacji, która z drugiej strony jest istotnym wa­
runkiem skuteczności współpracy międzynarodowej. Przez pojęcie „edukacja” 
mamy na myśli nie tylko oświatę lub formację do pracy, choć obydwie są waż­
nymi czynnikami rozwoju, ale pełną formację osoby. W związku z tym trzeba 
podkreślić pewien problematyczny aspekt: żeby wychowywać, trzeba wiedzieć, 
kim jest osoba ludzka i znać jej naturę. Umacnianie się relatywistycznej wizji 
tej natury rodzi poważne problemy dla wychowania, zwłaszcza dla wychowa­
nia moralnego, przesądzając o jej rozszerzeniu się w wymiarze uniwersalnym. 
Ulegając tego rodzaju relatywizmowi, wszyscy stają się bardziej ubodzy, z ne­
gatywnymi konsekwencjami dla skuteczności pomocy ludności najbiedniejszej, 
która nie tylko potrzebuje środków ekonomicznych czy technicznych, ale także 
metod i środków pedagogicznych wspierających osoby w pełnej realizacji ich 
człowieczeństwa.

Przykładem doniosłości tego problemu jest zjawisko turystyki między­
narodowej141, która może stanowić istotny czynnik rozwoju ekonomicznego
1 wzrostu kulturowego, ale może przemienić się także w okazję do wyzysku
i degradacji moralnej. Obecna sytuacja stwarza szczególne możliwości, by 
aspekty ekonomiczne rozwoju, czyli przepływ pieniądza i powstawanie lokalnie 
ważnych przedsięwzięć biznesowych, łączyły się z aspektami kulturowymi, 
a nade wszystko z aspektem wychowawczym. Ma to miejsce w wielu przy­
padkach, jednak bardzo często turystyka międzynarodowa jest wydarzeniem 
antywychowawczym zarówno dla turysty, jak i dla miejscowej ludności. Ta 
ostatnia staje często wobec zachowań niemoralnych, a nawet perwersyjnych, 
jak w przypadku tak zwanej turystyki seksualnej, dla której poświęca się wiele 
istnień ludzkich, nawet w młodym wieku. Przykro stwierdzić, że odbywa się 
to często z poparciem lokalnych władz, przy milczeniu władz krajów pocho­
dzenia turystów i przy współudziale wielu organizatorów tej branży. Nawet 
jeżeli się nie dochodzi aż do takich wynaturzeń, turystyka międzynarodowa jest

141 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do biskupów Tajlandii z wizytą ad limina (16 
maja 2008): InsegnamentiW, 1 (2008), 798-801.

178



przeżywana często w sposób konsumistyczny i hedonistyczny, jako ucieczka, 
organizowana w sposób typowy dla krajów pochodzenia, a więc nie sprzyja­
jąca prawdziwemu spotkaniu osób i kultur. Trzeba więc myśleć o odmiennym 
modelu turystyki, zdolnym promować prawdziwe poznanie wzajemne, nie 
pomniejszając przestrzeni dla odpoczynku i zdrowej rozrywki: tego rodzaju 
turystyka rozwija się również dzięki ścisłemu powiązaniu z doświadczeniami 
współpracy międzynarodowej i przedsiębiorczości w dziedzinie rozwoju.

62. Kiedy mówimy o integralnym ludzkim rozwoju warto zwrócić uwagę 
na zjawisko migracji. To zjawisko wywiera wrażenie ze względu na tak wiele 
objętych nim osób, z powodu niesionych przez nie problemów społecznych, 
ekonomicznych, politycznych, kulturowych i religijnych, ze względu na drama­
tyczne wyzwania, jakie stawia przed społecznościami poszczególnych krajów
i przed wspólnotą międzynarodową. Możemy powiedzieć, że stoimy wobec 
zjawiska społecznego o charakterze epokowym, wymagającego silnej i daleko­
siężnej polityki współpracy międzynarodowej, by można mu było odpowiednio 
stawić czoło. Taką politykę należy rozwijać, poczynając od ścisłej współpracy 
między krajami, z których pochodzą emigranci a krajami, do których przyby­
wają. Polityce tej powinny towarzyszyć stosowne rozporządzenia międzyna­
rodowe zdolne zharmonizować różne porządki legislacyjne, w perspektywie 
zabezpieczenia potrzeb i praw osób oraz rodzin emigrantów, a jednocześnie 
społeczeństwa, do którego dotarli. Żaden kraj nie może uważać, że sam stawi 
czoło problemom migracyjnym naszych czasów. Wszyscy dostrzegamy ciężar 
cierpienia, przykrości i aspiracji towarzyszący ruchom migracyjnym. Jak wiado­
mo, zjawisko to ma złożony charakter; pozostaje jednak pewne, że pracownicy 
zagraniczni, pomimo trudności związanych ze swą integracją, wnoszą znaczący 
wkład w rozwój gospodarczy goszczącego ich kraju dzięki swej pracy, a tak­
że w rozwój kraju pochodzenia dzięki przekazom finansowym. Oczywiście, 
pracowników tych nie można uważać za towar albo zwykłą siłę roboczą. Nie 
powinni więc być traktowani jako jakikolwiek inny czynnik produkcji. Każdy 
emigrant jest osobą ludzką, która -  jako taka -  posiada niezbywalne prawa 
fundamentalne, które powinni szanować wszyscy i w każdej sytuacji142.

63. Przy rozważaniach problemów rozwoju trzeba podkreślić bezpośredni 
związek między ubóstwem i bezrobociem. W wielu przypadkach ubodzy to 
rezultat pogwałcenia godności pracy ludzkiej, zarówno dlatego, że ograniczone 
są jej możliwości (bezrobocie, częściowe bezrobocie), jak i dlatego, że zostają 
zdewaluowane „prawa, jakie z niej wynikają, w szczególności prawo do spra­

142 Por. PAPIESKA RADA DS. DUSZPASTERSTWA MIGRANTÓW I PODRÓŻU­
JĄCYCH, Instr. Erga migrantes cańtas Chństi (3 maja 2004): AAS 96 (2004), 762-822.

179



wiedliwej płacy, do zabezpieczenia osoby pracownika oraz rodziny”143. Dlatego 
już 1 maja 2000 roku, mój świętej pamięci Poprzednik Jan Paweł II z okazji 
Jubileuszu ludzi pracy wystosował apel o „globalną koalicję na rzecz godnej 
pracy”144, zachęcając do stosowania strategii Międzynarodowej Organizacji 
Pracy. W ten sposób wyraził zdecydowane wsparcie moralne dla tego celu, 
jako aspiracji rodzin we wszystkich krajach świata. Co oznacza zastosowane do 
pracy słowo „godność”? Oznacza pracę, która w każdej społeczności wyraża 
istotną godność każdego mężczyzny i każdej kobiety: oznacza pracę wybraną 
w sposób wolny, która zwiąże skutecznie pracowników, mężczyzn i kobiet, 
z rozwojem ich wspólnoty; oznacza pracę, która w ten sposób pozwala, by pra­
cownicy byli szanowani i pozostawali poza zasięgiem wszelkiej dyskryminacji; 
oznacza pracę pozwalającą zaspokoić potrzeby rodzin i wykształcenie dzieci, 
by one same nie były zmuszone pracować; oznacza pracę pozwalającą pracow­
nikom na swobodne organizowanie się i by słyszany był ich głos; oznacza pracę 
pozostawiającą wystarczającą przestrzeń do odnalezienia własnych korzeni na 
poziomie osobistym, rodzinnym i duchowym; oznacza pracę zabezpieczającą 
godne warunki pracownikom, którzy doczekali się emerytury.

64. Zastanawiając się nad tematem pracy, wypada również przypomnieć
o pilnej potrzebie, aby związki zawodowe ludzi pracy, zawsze zachęcane i pod­
trzymywane przez Kościół, otwarły się na nowe perspektywy pojawiające się 
w środowiskach pracowniczych. Wznosząc się ponad ograniczenia właściwe 
branżowym związkom zawodowym, związki zawodowe wezwane są do zajęcia 
się nowymi problemami naszych społeczeństw: mam na myśli, na przykład, 
zespół kwestii, które uczeni zajmujący się naukami społecznymi identyfikują 
w konflikcie między osobą-pracownikiem a osobą-konsumentem. Niekoniecz­
nie trzeba podzielać tezę o przejściu, jakie się dokonało od centralnego cha­
rakteru pracownika do centralnego charakteru konsumenta, wydaje się jednak, 
że również to stanowi teren do nowych doświadczeń związkowych. Globalny 
kontekst, w którym realizuje się praca, domaga się również, aby krajowe związki 
zawodowe, przeważnie zamknięte w obronie interesów swoich członków, skie­
rowały również spojrzenie na tych, którzy do nich nie należą, a w szczególności 
na pracowników w krajach znajdujących się na drodze rozwoju, gdzie prawa 
socjalne są często naruszane. Obrona tych pracowników, podjęta także przez 
odpowiednie inicjatywy wobec krajów pochodzenia, pozwoli związkom zawo­
dowym ukazać jasno autentyczne racje etyczne i kulturowe, które pozwoliły im

143 JAN PAWEŁ II, Enc. Laborem exercens, 8: Ze., 594-598.
144 Tenże, Przemówienie po Mszy św. z okazji Jubileuszu Ludzi Pracy (1 maja 2000), 2: 

Insegnamenti XXIII, 1 (2000), 720.

180



być decydującym czynnikiem dla rozwoju w różnych kontekstach społecznych
i pracowniczych. Zawsze pozostaje aktualne tradycyjne nauczanie Kościoła, 
które proponuje rozróżnienie roli i funkcji między związkiem zawodowym
i polityką. To rozróżnienie pozwoli związkom zawodowym rozpoznać w społe­
czeństwie obywatelskim najbardziej sprzyjające środowisko do ich potrzebnego 
działania w obronie i promocji świata pracy, zwłaszcza na korzyść pracowników 
wykorzystywanych i nie reprezentowanych, których trudnej sytuacji często nie 
dostrzegają oczy roztargnionego społeczeństwa.

65. Trzeba też, aby finanse jako takie, w odnowionych z konieczności struktu­
rach i sposobach funkcjonowania po ich złym wykorzystaniu, które zaszkodziło 
realnej gospodarce, stały się ponownie narzędziem mającym na celu najlepsze 
wytwarzanie bogactw oraz rozwój. Cała ekonomia i całe finanse, a nie tylko ich 
niektóre sektory, powinny jako narzędzia być wykorzystane w sposób etyczny, by 
stworzyć w ten sposób odpowiednie warunki do rozwoju człowieka i narodów. 
Z pewnością jest rzeczą pożyteczną, i w niektórych okolicznościach nieodzowną, 
wdrożyć inicjatywy finansowe, w których dominuje wymiar humanitarny. Nie po­
winno to jednak prowadzić do zapomnienia, że cały system finansowy powinien 
mieć na celu wspieranie prawdziwego rozwoju. Przede wszystkim trzeba, żeby 
zamiarowi czynienia dobra nie przeciwstawiano zamiaru skutecznej zdolności 
wytwarzania dóbr. Osoby kierujące polityką finansową powinny odkryć etyczny 
fundament swojej działalności, by nie nadużywać tych wyrafinowanych narzędzi, 
które mogą służyć do zdrady oszczędzających. Prawa intencja, przejrzystość i po­
szukiwanie dobrych wyników są do pogodzenia i nie powinno się ich nigdy roz­
dzielać. Jeśli miłość jest inteligentna, potrafi również znaleźć sposób do działania 
według przewidującej i słusznej przydatności, jak w sposób znaczący wykazują 
liczne doświadczenia współpracy w sferze kredytu.

Zarówno regulacja prawna sektora w celu ochrony słabszych podmiotów
i przeszkodzenia skandalicznym spekulacjom, jak i wypróbowanie nowych form 
finansowania przeznaczonych do wspierania projektów rozwoju, stanowią po­
zytywne doświadczenia, które należy pogłębiać i sprzyjać im, podkreślając od­
powiedzialność oszczędzającego. Również doświadczenie mikrofinansowania, 
mające swoje korzenie w refleksji i w dziełach humanistów społecznych — mam 
przede wszystkim na myśli powstanie Banków Miłosierdzia -  trzeba wzmocnić
i uruchomić, zwłaszcza w tych momentach, gdzie problemy finansowe mogą 
stać się dramatyczne dla wielu najsłabszych warstw ludności, aby chronić je 
przed lichwą czy rozpaczą. Podmioty najsłabsze trzeba formować do obrony 
przed lichwą, podobnie jak narody ubogie trzeba uczyć czerpania realnych ko­
rzyści z mikrokredytu, zrażając je do stosowania form wyzysku możliwych rów­
nież w tych dwóch dziedzinach. Ponieważ również w krajach bogatych istnieją

181



nowe formy ubóstwa, mikrofinansowanie może stanowić konkretną pomoc dla 
powstania nowych inicjatyw i sektorów z korzyścią dla słabych kręgów społe­
czeństwa, także w fazie możliwego zubożenia.

66. Wzajemne powiązania światowe doprowadziły do powstania nowej 
władzy politycznej -  władzy konsumentów oraz ich stowarzyszeń. Chodzi
o zjawisko, które należy zgłębić, posiadające elementy pozytywne, które nale­
ży rozbudzać oraz nadużycia, których należy unikać. Jest rzeczą słuszną, aby 
osoby zdawały sobie sprawę, że kupno jest zawsze aktem moralnym, oprócz 
ekonomicznego. Istnieje więc ścisła odpowiedzialność społeczna konsumenta, 
która łączy się z odpowiedzialnością społeczną świata biznesu. Konsumentów 
trzeba stale wychowywać145 do roli, którą codziennie spełniają i którą mogą 
wypełniać szanując zasady moralne, bez pomniejszania racjonalności moralnej 
wpisanej w akt kupna. Również w dziedzinie zakupów, właśnie w momentach, 
których doświadczamy, gdy siła nabywcza może się zmniejszyć i istnieje po­
trzeba bardziej umiarkowanej konsumpcji, trzeba wybrać inne drogi, na przy­
kład formy współpracy przy zakupach, takie jak spółdzielnie konsumentów, 
działające od XIX wieku także dzięki inicjatywie katolików. Pożyteczne jest 
również wspomaganie nowych form komercjalizacji produktów pochodzących 
z ubogich regionów planety. Chodzi o to, by zapewnić produkującym godziwą 
zapłatę, z zastrzeżeniem zapewnienia transparentnego rynku, aby produkujący 
otrzymali nie tylko większy zarobek, ale także pełniejszą formację, umiejętności 
zawodowe i technologię. Nie można też podobnych doświadczeń ekonomii na 
rzecz rozwoju łączyć z wizjami ideologicznymi pewnych partii. Jako czynnik 
demokracji ekonomicznej pożądana jest natomiast bardziej wyrazista rola kon­
sumentów, pod warunkiem, by nie byli manipulowani przez stowarzyszenia, 
które nie są naprawdę reprezentatywne.

67. Wobec niepowstrzymanego wzrostu wzajemnej światowej zależności 
odczuwa się mocno, w świede recesji również posiadającej wymiar świato­
wy, pilną potrzebę reformy zarówno Organizacji Narodów Zjednoczonych, 
jak i międzynarodowej struktury ekonomicznej i finansowej. Trzeba, aby 
konkretny kształt przybrało pojęcie rodziny narodów. Odczuwa się również 
pilną potrzebę znalezienia nowatorskich form, by wprowadzić w życie zasadę 
odpowiedzialności za ochronę146, a także by przyznać uboższym narodom re­
alny głos we wspólnych decyzjach. Wydaje się to konieczne właśnie w świede 
porządku politycznego, prawnego i ekonomicznego, który zwiększy i ukierun­

145 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Centesimus annus, 36: 838-840.
146 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do członków Zgromadzenia Ogólnego Or­

ganizacji Narodów Zjednoczonych (18 kwietnia 2008): l.c., 618-626.

182



kuje współpracę międzynarodową na solidarny rozwój wszystkich narodów. 
Istnieje pilna potrzeba prawdziwej politycznej władzy światowej -  nakreślonej 
już przez mojego Poprzednika, błogosławionego Jana XXIII -  dla zarządzania 
ekonomią światową; dla uzdrowienia gospodarek dotkniętych kryzysem; dla za­
pobieżenia pogłębieniu się kryzysu i wynikającego stąd zachwiania równowagi; 
dla przeprowadzenia właściwego, pełnego rozbrojenia oraz zagwarantowania 
bezpieczeństwa wyżywienia i pokoju, dla zapewnienia ochrony środowiska 
i regulowania ruchów migracyjnych. Tego rodzaju władza musi być regulowana 
przez prawo, przestrzegać w sposób spójny zasady pomocniczości i solidar­
ności, być ukierunkowana na realizację dobra wspólnego147, zaangażować się 
w realizację autentycznego integralnego rozwoju ludzkiego, inspirującego się 
wartościami miłości w prawdzie. Ponadto taka władza powinna być uznana 
przez wszystkich, skuteczna, by każdemu zagwarantować bezpieczeństwo, za­
chowanie sprawiedliwości i przestrzeganie prawa148. Oczywiście, powinna się 
ona cieszyć uprawnieniami, by strony przestrzegały jej decyzji, a także podję­
tych i uzgodnionych środków na różnych forach międzynarodowych. Gdyby 
bowiem tego zabrakło, prawo międzynarodowe, pomimo wielu postępów na 
różnych polach, byłoby narażone na ryzyko uwarunkowania przez równowagę 
sił pomiędzy najsilniejszymi. Integralny rozwój narodów i współpraca między­
narodowa wymagają, aby ustanowiono wyższy stopień porządku międzyna­
rodowego o charakterze pomocniczości dla zarządzania globalizacją149 i żeby 
wreszcie zaprowadzono porządek społeczny zgodny z porządkiem moralnym 
i z tym odniesieniem między sferą moralną i społeczną, między polityką a sferą 
ekonomiczną i obywatelską, jaki już jest zarysowany w Statutach Narodów 
Zjednoczonych.

Rozdział VI 
ROZWÓJ NARODÓW A TECHNIKA

68. Temat rozwoju narodów jest ściśle związany z tematem rozwoju każdego 
pojedynczego człowieka. Osoba ludzka ze swej natury jest dynamicznie nasta­
wiona na własny rozwój. Nie chodzi o rozwój gwarantowany przez mechani­
zmy naturalne, ponieważ każdy z nas wie, że może dokonywać wolnych i odpo­

147 Por. JAN XXIII, Enc. Pacem in term: I c . 293; PAPIESKA RADA „IUSTITIA ET 
PAX”, Kompendium nauki społecznej Kościoła, 441.

148 Por. SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. Gaudium et spes, 82.
149 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Sollicitudo rei sodalis, 43: I.e., 574-575.

183



wiedzialnych wyborów. Tym bardziej nie chodzi o rozwój pozostający na łasce 
naszego kaprysu, ponieważ wszyscy wiemy, że jesteśmy darem, a nie wynikiem 
stworzenia samych siebie. Wolność w nas pierwotnie jest charakteryzowana 
naszym istnieniem i jego ograniczeniami. Nikt nie kształtuje dowolnie swojego 
sumienia, ale wszyscy budują własne ja na bazie pewnego siebie, które zostało 
nam dane. Nie tylko inne osoby nie są do dyspozycji, ale również my takimi nie 
jesteśmy dla nas samych. Rozwój osoby degraduje się, jeśli zamierza być ona 
jedynym twórcą siebie samej. Analogicznie rozwój narodów ulega degradacji, 
jeśli ludzkość uważa, że może stworzyć się na nowo, posługując się „cudami” 
techniki. Podobnie rozwój ekonomiczny okazuje się fikcyjny i szkodliwy, jeśli 
się powierza „cudom” finansów, by podtrzymywać wzrost nienaturalny i kon- 
sumistyczny. W obliczu tego prometejskiego roszczenia powinniśmy umocnić 
zamiłowanie do wolności nie arbitralnej, ale prawdziwie ludzkiej, dzięki uznaniu 
uprzedzającego ją dobra. W tym celu trzeba, żeby człowiek wszedł w samego 
siebie, by uznać fundamentalne normy naturalnego prawa moralnego, wpisane 
przez Boga w jego sercu.

69. Problem rozwoju jest dzisiaj ściśle związany z postępem technologicz­
nym, z jego zadziwiającymi zastosowaniami w dziedzinie biologicznej. Tech­
nika -  warto to podkreślić — jest faktem głęboko ludzkim, związanym z auto­
nomią i wolnością człowieka. W technice wyraża się i potwierdza panowanie 
ducha nad materią. Duch, „uwolniony «w większym stopniu od zniewolenia 
rzeczami, może być szybciej wyniesiony do uwielbiania i kontemplacji same­
go Stwórcy»”150. Technika pozwala panować nad materią  ̂ zmniejszyć ryzyko, 
zaoszczędzić trudu, polepszyć warunki życia. Odpowiada ona na tę samą 
celowość pracy ludzkiej: w technice, postrzeganej jako dzieło własnego geniu­
szu, człowiek uznaje samego siebie i urzeczywistnia swoje człowieczeństwo. 
Technika stanowi obiektywny aspekt ludzkiego działania151, którego źródło 
i racja istnienia zawiera się w elemencie subiektywnym: w człowieku, który 
działa. Dlatego technika nie jest nigdy tylko techniką. Ukazuje ona człowieka 
i jego aspiracje do rozwoju, wyraża skłonność człowieka do stopniowego 
przezwyciężania pewnych uwarunkowań materialnych. Dlatego technika wpi­
suje się w przykazanie uprawiania i doglądania ziemi (por. Rdz 2, 15), którą 
Bóg powierzył człowiekowi i trzeba ją tak ukierunkować, aby umacniała owo 
przymierze między człowiekiem i środowiskiem, które powinno odzwiercie­
dlać stwórczą miłość Bożą.

150 PAWEŁ VI, Enc. Populorum progres sio, 41; por. SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. 
Gaudium et spesy 57.

151 Por. JAN PAWEŁ II, Enc. Laborem exercens, 5.

184



70. Rozwój technologiczny może zrodzić ideę samowystarczalności tech­
niki, jeżeli człowiek, stawiając sobie tylko pytanie jak, nie zastanawia się nad 
wieloma dlaczego, które skłaniają go do działania. Z tego też powodu technika 
przyjmuje dwuznaczne oblicze. Zrodzona z twórczości ludzkiej jako narzędzie 
wolności człowieka, może być ona pojmowana jako element wolności absolut­
nej, tej wolności, która chce abstrahować od ograniczeń, jakie rzeczy zawierają 
w sobie. Proces globalizacji mógłby zastąpić ideologie techniką152, która sama 
stałaby się władzą ideologiczną, narażającą ludzkość na ryzyko zamknięcia się 
wewnątrz pewnego a priori, z którego nie mogłaby wyjść, aby spotkać istnie­
nie i prawdę. W takim przypadku my wszyscy poznawalibyśmy, ocenialibyśmy 
i decydowalibyśmy o sytuacjach naszego życia w obrębie technokratycznego 
horyzontu kulturowego, do którego należelibyśmy strukturalnie, nie mogąc 
nigdy znaleźć sensu, który by nie był przez nas wytworzony. Powyższa wizja 
sprawia dzisiaj, że mentalność technicystyczna staje się tak mocna, że prowadzi 
do utożsamienia prawdy z rzeczą możliwą do zrobienia. Ale kiedy jedynym 
kryterium prawdy jest skuteczność i użyteczność, rozwój zostaje automatycznie 
zanegowany. Prawdziwy bowiem postęp nie polega w pierwszym rzędzie na ro­
bieniu czegoś. Kluczem do postępu jest inteligencja zdolna do myślenia o tech­
nice i zrozumienia w pełni ludzkiego sensu działania człowieka, w perspektywie 
sensu osoby wziętej w całości swego bytu. Nawet gdy działa ona przez satelitę 
lub impuls elektroniczny na odległość, jej działalność pozostaje zawsze ludz­
ką, wyrazem odpowiedzialnej wolności. Technika pociąga głęboko człowieka, 
ponieważ uwalnia go od ograniczeń fizycznych i poszerza mu horyzont. Ale 
wolność ludzka pozostaje sobą tylko wtedy, gdy na fascynację techniką odpo­
wiada decyzjami będącymi wynikiem odpowiedzialności moralnej. Stąd pilna 
potrzeba formacji do etycznej odpowiedzialności w posługiwaniu się techniką. 
Wychodząc od fascynacji, jaką technika wywiera na człowieka, trzeba odzyskać 
prawdziwy sens wolności, nie polegającej na upojeniu totalną autonomią, ale na 
odpowiedzi na apel istnienia, poczynając od istnienia, jakim sami jesteśmy.

71. To możliwe odejście mentalności technicznej od jej pierwotnej drogi 
humanistycznej jest dziś widoczne w zjawiskach technicyzacji zarówno roz­
woju, jak i pokoju. Często rozwój narodów uważany jest za problem inżynierii 
finansowej, otwarcia rynków, zniesienia ceł, inwestycji produkcyjnych, reform 
instytucjonalnych, jednym słowem za problem jedynie techniczny. Wszystkie te 
dziedziny są bardzo ważne, ale musimy zadać pytanie, dlaczego wybory typu 
technicznego dotychczas funkcjonowały tylko względnie. Racji trzeba poszu­
kiwać w głębi. Rozwoju nie zapewnią nigdy całkowicie siły w jakiejś mierze

152 Por. PAWEŁ VI, List apost. Octogesima adveniens, 29.

185

— W rocławskie W iadomości Kościelne



automatyczne i bezosobowe, zarówno siły rynku, jak i polityki międzynarodo­
wej. Rozwój jest niemożliwy bez ludzi prawych, bez fachowców w ekonomii 
oraz polityków, którzy w swoim sumieniu przeżywają głęboko wezwanie dobra 
wspólnego. Potrzebne jest zarówno przygotowanie zawodowe, jak i spójność 
moralna. Kiedy bierze górę absolutyzacja techniki, dochodzi do pomieszania 
między środkami i celami; przedsiębiorca będzie uważał za jedyne kryterium 
działania najwyższy zysk z produkcji; polityk umocnienie władzy; a naukowiec 
wynik swoich odkryć. Zdarza się, że często obok sieci relacji ekonomicznych, 
finansowych lub politycznych pozostają nieporozumienia, kłopoty i niespra­
wiedliwości; mnoży się obieg informacji technicznych, ale na użytek ich właści­
cieli, natomiast rzeczywista sytuacja narodów żyjących pod wpływem, i prawie 
zawsze w niewiedzy co do tych procesów, pozostaje niezmienna, bez realnych 
możliwości uniezależnienia się.

72. Pokojowi również niekiedy zagraża to, że będzie uważany za produkt 
techniczny, jedynie owoc porozumienia między rządami albo inicjatyw mających 
na względzie zapewnienie skutecznych pomocy ekonomicznych. Prawdą jest, 
że budowanie pokoju wymaga stałego utrzymywania kontaktów dyplomatycz­
nych, wymiany ekonomicznej i technologicznej, spotkań kulturalnych, uzgod­
nień co do wspólnych projektów, jak również podjęcie wspólnych zobowiązań, 
by zapobiec zagrożeniom typu konfliktu wojennego i wykorzenić u podstaw 
powtarzające się zapędy terrorystyczne. Żeby jednak te wysiłki przyniosły 
trwałe owoce, konieczne jest, aby opierały się na wartościach zakorzenionych 
w prawdzie życia. To znaczy, trzeba wsłuchiwać się w głos i obserwować sytu­
ację zainteresowanych narodów, aby właściwie interpretować ich oczekiwania. 
Inaczej mówiąc, trzeba, aby nadal wiele osób bardzo zaangażowanych w pro­
mowanie spotkania między narodami i sprzyjanie rozwojowi podejmowało ten 
wysiłek, biorąc za punkt wyjścia wzajemną miłość i zrozumienie. Pośród tych 
osób są również wierni chrześcijanie, zaangażowani w wielkie zadanie nadawa­
nia rozwojowi i pokojowi w pełni ludzkiego sensu.

73. Z rozwojem technologicznym związany jest zwiększający się wpływ 
środków społecznej komunikacji. Nie można już wyobrazić sobie bez nich ży­
cia rodziny ludzkiej. Na dobre i na złe, są tak wpisane w życie świata, że wydaje 
się absurdalne stanowisko tych, którzy uważają je za neutralne, w konsekwencji 
żądając ich autonomii w odniesieniu do moralności dotyczącej osób. Często 
podobne perspektywy, dobitnie podkreślające ściśle techniczną naturę mediów, 
faktycznie sprzyjają ich podporządkowaniu kalkulacji ekonomicznej, zamiarom 
panowania na rynkach oraz — nie na ostatnim miejscu -  pragnieniu narzucenia 
wzorców kulturowych odpowiadających planom władzy ideologicznej i poli­
tycznej. Biorąc pod uwagę ich podstawową rolę w określaniu zmian w sposobie
186



postrzegania i poznawania rzeczywistości oraz samej osoby ludzkiej, rzeczą 
konieczną staje się uważna refleksja nad ich wpływem, zwłaszcza w odniesieniu 
do etyczno-kulturowego wymiaru globalizacji i solidarnego rozwoju narodów.

Podobnie do tego, czego się oczekuje od poprawnego zarządzania globa­
lizacją i rozwojem, trzeba doszukiwać się sensu i celowości mediów w fun­
damentach antropologicznych. Oznacza to, że mogą one stać się okazją do 
humanizacji nie tylko wtedy, gdy dzięki rozwojowi technologicznemu stwarzają 
większe możliwości komunikacji i informacji, ale przede wszystkim wtedy, 
gdy są zorganizowane i ukierunkowane na naświetlenie obrazu osoby i dobra 
wspólnego, odzwierciedlającego jej uniwersalne wartości. Środki społecznego 
przekazu nie sprzyjają wolności, ani nie globalizują rozwoju i demokracji dla 
wszystkich, z tego tylko względu, że pomnażają możliwości wzajemnej łącz­
ności i obiegu idei. By osiągnąć cele tego rodzaju, powinny skoncentrować się 
one na krzewieniu godności osób i narodów, muszą być wyraźnie inspirowane 
miłością i służyć prawdzie, dobru oraz braterstwu naturalnemu i nadprzyro­
dzonemu. Istotnie, w ludzkości wolność jest wewnętrznie związana z tymi 
wyższymi wartościami. Media mogą stanowić ważną pomoc do pogłębienia 
komunii rodziny ludzkiej oraz etosu społeczeństw, gdy stają się narzędziami 
promocji powszechnego uczestnictwa we wspólnym poszukiwaniu tego, co jest 
słuszne.

74. Pierwsżym i kluczowym polem walki kulturowej między absolutyzmem 
techniki a odpowiedzialnością moralną człowieka jest dzisiaj bioetyka,, na terenie 
której rozgrywa się kwestia integralnego rozwoju ludzkiego. Chodzi o bardzo 
delikatną i decydującą sferę, w której dochodzi do głosu z dramatyczną mocą 
sprawa fundamentalna: czy człowiek jest wytworem samego siebie, czy też za­
leży on od Boga. Odkrycia naukowe na tym polu oraz możliwości interwencji 
technicznej wydają się tak bardzo zaawansowane, że skłaniają do wyboru mię­
dzy dwiema kategoriami racjonalności: rozumu otwartego na transcendencję, 
albo racjonalności rozumu zamkniętego w immanencji. Stajemy wobec decydu­
jącego albo — albo. Jednak racjonalność działania technicznego skoncentrowa­
nego na sobie okazuje się irracjonalna, ponieważ pociąga za sobą odrzucenie 
sensu i wartości. Nie przypadkowo zamknięcie się na transcendencję zderza się 
z trudnością myślenia, jak z nicości wyłoniło się istnienie oraz jak z przypadku 
zrodziła się inteligencja153. W obliczu tych dramatycznych problemów, rozum 
i wiara nawzajem się wspierają. Tylko razem zbawią człowieka. Pociągany

153 Por. BENEDYKT XVI, Przemówienie do uczestników IV Krajowego Kongresu 
Kościelnego we Włoszech, Werona, 19 października 2006; BENEDYKT XVI; tenże, Ho­
milia podczas Mszy św. na błoniach Islinger Feld w Ratyzbonie, 12 września 2006.

187



czystym działaniem technicznym, rozum bez wiary skazany jest na zagubienie 
w iluzji własnej wszechmocy. Wierze bez rozumu grozi wyobcowanie z kon­
kretnego życia osób154.

75. Już Paweł VI uznał i wskazał na światowy horyzont kwestii społecz­
nej155. Idąc w ślad za nim tą drogą trzeba dzisiaj stwierdzić, że kwestia spo­
łeczna stała się radykalnie kwestią antropologiczną w tym sensie, że zakłada 
ona nie tylko sposób poczęcia, ale również manipulowania życiem, coraz 
bardziej składanym w ręce człowieka przez biotechnologie. Zapłodnienie in 
vitro, badania na embrionach, możliwość klonowania i hybrydyzacji ludzkiej 
istoty rodzą się i szerzą w obecnej kulturze całkowitego braku zachwytu, która 
wierzy, że odkryła wszelkie tajemnice, ponieważ dotarła już do korzeni życia. 
Tutaj absolutyzm techniki znajduje swój najwyższy wyraz. W tego typu kulturze 
sumienie jest jedynie wezwane do przyjęcia do wiadomości czysto technicznej 
możliwości. Nie można jednak minimalizować niepokojących scenariuszy dla 
przyszłości człowieka oraz nowych potężnych narzędzi, które „kultura śmier­
ci” ma do dyspozycji. Do szerzącej się tragicznej plagi aborcji można by dodać 
w przyszłości -  ale już to jest podstępnie in nuce — systematyczne eugeniczne 
planowanie narodzin. Z drugiej strony dochodzi do głosu mens eutanasica, bę­
dąca przejawem nie mniejszego nadużycia w kwestii panowania nad życiem, 
które w pewnych warunkach uważane jest za niegodne, by je dalej przeżywać. 
Za tymi scenariuszami kryją się postawy kulturowe negujące godność ludzką. 
Ze swej strony praktyki te wzmacniają materialistyczną i mechanicystyczną 
koncepcję życia ludzkiego.

Kto potrafi zmierzyć negatywne skutki tej mentalności dla rozwoju? Jakże 
się można dziwić obojętności wobec ludzkich sytuacji degradacji, jeśli obojęt­
ność charakteryzuje nawet naszą postawę w obliczu tego, co jest ludzkie i co 
nim nie jest? Zadziwia arbitralna selektywność wobec tego, co dzisiaj zostaje 
proponowane jako godne szacunku. Wielu gotowych do gorszenia się z rzeczy 
marginalnych, wydaje się tolerować niesłychane niesprawiedliwości. Podczas gdy 
ubodzy pukają jeszcze do drzwi bogaczy, bogaty świat wydaje się nie słuchać już 
tych uderzeń do drzwi z powodu sumienia niezdolnego do rozpoznania tego, 
co ludzkie. Bóg odsłania człowieka człowiekowi; rozum i wiara współpracują 
w ukazywaniu mu dobra, byleby chciał je dostrzec; prawo naturalne, w którym 
jaśnieje blask stwórczego Rozumu, wskazuje na wielkość człowieka, ale rów­
nież na jego nędzę, kiedy nie dostrzega on wezwania prawdy moralnej.

154 Por. KONGREGACJA NAUKI WIARY, Instr. Dignitaspersonae dotycząca niektórych 
problemów bioetycznych (8 września 2008).

155 Por. Enc. Populorumprgoressio, 3: l.c., 268.

188



76. Jeden z aspektów współczesnego ducha technicystycznego znajdujemy 
w skłonności do rozpatrywania problemów i napięć związanych z życiem we­
wnętrznym jedynie z punktu widzenia psychologicznego, aż do redukcjonizmu 
neurologicznego. W ten sposób wnętrze człowieka zostaje pozbawione znacze­
nia i stopniowo zatraca się świadomość spoistości ontologicznej duszy ludzkiej 
z jej głębinami, których święci potrafili dosięgnąć. Problem rozwoju jest ściśle 
związany również z naszym pojmowaniem duszy ludzkiej, ponieważ nasze „ja” 
jest często sprowadzane do psychiki, a zdrowie duszy myli się z dobrym po­
czuciem emocjonalnym. U podstaw tych redukcji leży głębokie niezrozumienie 
życia duchowego, a prowadzą one do niedostrzegania, że rozwój człowieka 
i narodów zależy również od rozwiązania problemów o charakterze duchowym. 
Oprócz wzrostu materialnego, rozwój powinien również obejmować wzrost 
duchowy, ponieważ osoba ludzka stanowi „jedność cielesną i duchową”156, 
zrodzoną ze stwórczej miłości Boga i przeznaczoną do życia wiecznego. Czło­
wiek rozwija się, gdy wzrasta duchowo, gdy jego dusza zna samą siebie oraz 
prawdę, której zarodek Bóg w nim umieścił, gdy prowadzi dialog z samym sobą 
oraz ze swym Stwórcą. Pozostając z dala od Boga, człowiek jest niespokojny 
i chory. Wyobcowanie społeczne i psychologiczne oraz tak liczne nerwice cha­
rakteryzujące bogate społeczeństwo, mają również przyczyny natury duchowej. 
Społeczeństwo dobrobytu, rozwinięte materialnie, ale przytłaczające dla duszy, 
nie jest samo w sobie ukierunkowane na autentyczny rozwój. Nowe formy 
zniewolenia przez narkotyki i rozpacz, w jaką popada tyle osób, znajdują wyja­
śnienie nie tylko socjologiczne i psychologiczne, ale w sposób istotny duchowe. 
Pustka, w jakiej dusza czuje się opuszczona, mimo licznych terapii dla ciała i dla 
psychiki, przynosi cierpienie. Nie ma pełnego rozwoju i powszechnego dobra 
wspólnego bez dobra duchowego i moralnego osób, pojmowanych w ich pełni 
duszy i ciała.

77. Absolutyzm techniki zmierza do wytworzenia niezdolności dostrzega­
nia tego, czego nie można wyjaśnić zwykłą materią. A jednak wszyscy ludzie 
doświadczają tak wielu aspektów niematerialnych i duchowych swego życia. 
Poznanie nie jest aktem tylko materialnym, ponieważ to, co jest poznawane 
ukrywa zawsze coś, co wykracza poza dane empiryczne. Każde nasze poznanie, 
nawet najprostsze, jest zawsze małym cudem, ponieważ nie można go wyja­
śnić całkowicie przy pomocy narzędzi materialnych, jakimi się posługujemy. 
W każdej prawdzie jest coś więcej niż moglibyśmy oczekiwać; w doświadczo­
nej miłości jest zawsze coś, co nas zaskakuje. Nie powinniśmy nigdy ustawać 
w zdumieniu wobec tych cudów. W każdym poznaniu i w każdym akcie miłości

156 SOBÓR WAT. II, Konst. duszpast. Gaudium et spes, 14.

189



dusza człowieka doświadcza czegoś «więcej», co podobne jest bardzo do otrzy­
manego daru, do wyżyn, do których czujemy się podniesieni. Również rozwój 
człowieka i narodów wznosi się na takie wyżyny, jeżeli bierzemy pod uwagę wy­
miar duchowy, jakim powinien koniecznie odznaczać się taki rozwój, aby mógł 
być autentyczny. Domaga się on nowych oczu i nowego serca zdolnych wznieść 
się ponad materialistyczną wizję ludzkich wydarzeń i dostrzec w rozwoju coś 
«ponad», czego technika nie może dać. Na tej drodze będzie możliwe uzyski­
wanie ludzkiego rozwoju, mającego swoje kryterium orientacyjne w napędowej 
sile miłości w prawdzie.

ZAKOŃCZENIE

78. Bez Boga człowiek nie wie, dokąd zmierza i nie potrafi nawet zrozumieć 
tego, kim jest. Wobec olbrzymich problemów rozwoju narodów, które niemal 
wpędzają nas w zniechęcenie i rezygnację, przychodzi nam na pomoc słowo 
Pana Jezusa Chrystusa, który uświadamia nam: „beze Mnie nic nie możecie 
uczynić” (J 15, 5) i dodaje odwagi: „A oto Ja jestem z wami przez wszystkie 
dni, aż do skończenia świata” (Mt 28, 20). Wobec rozmiaru pracy, której trzeba 
się podjąć, podtrzymuje nas wiara w obecność Boga przy tych, którzy groma­
dzą się w Jego imię i pracują dla sprawiedliwości. Paweł VI przypomniał nam 
w Populorum progres sio, że człowiek nie może sam kierować własnym postępem, 
ponieważ nie może sam z siebie ustanowić prawdziwego humanizmu. Tylko 
jeśli myślimy, że jesteśmy powołani jako pojedyncze osoby i jako wspólnota 
do uczestnictwa w rodzinie Boga jako Jego dzieci, będziemy również zdolni 
zrodzić nową myśl i wyrazić nowe energie w służbie prawdziwego humanizmu 
integralnego. Tak więc największą siłą w służbie rozwoju jest humanizm chrze­
ścijański157, który ożywia miłość i pozwala nam się prowadzić przez prawdę, 
przyjmując jedną i drugą jako nieustanny Boży dar. Dyspozycyjność wobec 
Boga otwiera na dyspozycyjność wobec braci oraz wobec życia pojmowane­
go jako solidarne i radosne zadanie. I przeciwnie, ideologiczne zamknięcie 
się na Boga oraz ateizm obojętności, zapominające o Stwórcy i narażone na 
zapominanie również o wartościach ludzkich, jawią się dziś pośród najwięk­
szych przeszkód w rozwoju. Humanizm wykluczający Boga jest humanizmem 
nieludzkim. Jedynie humanizm otwarty na Absolut może nam przewodzić 
w krzewieniu i realizacji form życia społecznego i obywatelskiego — w obrębie 
struktur, instytucji, kultury i etosu — ratując nas przed ryzykiem, że staniemy się

157 Por. N 42.

190



zakładnikami przelotnej mody. To świadomość niezniszczalnej Miłości Bożej 
podtrzymuje nas w mozolnym i wzniosłym zaangażowaniu się na rzecz spra­
wiedliwości i rozwoju narodów, pośród sukcesów i porażek, w nieustannym 
wyznaczaniu właściwych kierunków dla ludzkich spraw. Miłość Boża wzywa 
nas, by wyjść z tego, co jest ograniczone i nie ostateczne, dodaje nam odwagi 
do działania i dalszego poszukiwania dobra wszystkich, nawet jeśli nie realizuje 
się natychmiast, nawet jeśli to, co zdołamy uczynić, my oraz władze polityczne 
i zaangażowani na polu ekonomii, jest zawsze mniejsze od tego, czego gorąco 
pragniemy158. Bóg obdarza nas siłą, by walczyć i cierpieć za miłość do dobra 
wspólnego, ponieważ On jest naszym Wszystkim, naszą największą nadzieją.

79. Rozwój potrzebuje chrześcijan z ramionami wzniesionymi do Boga 
w postawie modlitwy, chrześcijan kierujących się świadomością, że miłość 
pełna prawdy, cańtas in ventate, z której wywodzi się autentyczny rozwój, nie 
jest naszym wytworem, ale zostaje nam przekazana w darze. Dlatego również 
w chwilach trudnych i złożonych, oprócz świadomego reagowania, powinni­
śmy przede wszystkim odnosić się do Jego miłości. Rozwój zakłada wrażliwość 
na życie duchowe, poważne branie pod uwagę doświadczenia ufności w Bogu, 
duchowego braterstwa w Chrystusie, zawierzenia się Opatrzności i Miłosier­
dziu Bożemu, miłości i przebaczenia, wyrzeczenia samego siebie, przyjęcia 
bliźniego, sprawiedliwości i pokoju. Wszystko to jest nieodzowne do przemie­
nienia „serc kamiennych” w „serca z ciała” (Ez 36, 26), tak by życie na ziemi 
uczynić „Bożym”, i dlatego godnym człowieka. Wszystko to jest człowiecze, 
ponieważ człowiek jest podmiotem własnej egzystencji, i jednocześnie jest 
Boże, ponieważ Bóg jest na początku i na końcu tego wszystkiego, co się liczy 
i co zbawia: „czy to świat, czy życie, czy śmierć, czy to rzeczy teraźniejsze, czy 
przyszłe, wszystko jest wasze, wy zaś Chrystusa, a Chrystus — Boga” (1 Kor
3, 22-23). Gorącym pragnieniem chrześcijanina jest, aby cała rodzina ludzka 
mogła wzywać Boga jako „naszego Ojca”. Oby wraz z Synem Jednorodzonym 
wszyscy ludzie mogli się nauczyć modlić do Ojca i prosić Go słowami, których 
sam Jezus nas nauczył, by umieli święcić Go żyjąc zgodnie z Jego wolą, by na­
stępnie mieli potrzebny chleb codzienny, wyrozumiałość i wspaniałomyślność 
wobec winowajców, nie byli zbytnio poddanymi pokusom i byli uwolnieni od 
zła (por. Mt 6. 9-13).

Na zakończenie Roku św. Pawła chętnie wyrażam to życzenie słowami 
Apostoła z jego Listu do Rzymian: „Miłość niech będzie bez obłudy. Miejcie 
wstręt do złego, podążajcie za dobrem. W miłości braterskiej nawzajem bądź­
cie sobie życzliwi. W okazywaniu czci jedni drugich wyprzedzajcie” (12, 9-10).

158 Por. BENEDYKT XVI, Enc. Spe salvi., 35.

191



Niechaj Dziewica Maryja, ogłoszona przez Pawła VI Mater Ecclesiae i czczona 
przez lud chrześcijański jako Speculum iusńńae i Reginapacis, ochrania nas i uprosi 
nam swoim niebieskim wstawiennictwem potrzebną moc, nadzieję i radość, 
byśmy nadal podejmowali ofiarnie zadanie urzeczywistniania „rozwoju całego 
człowieka i wszystkich ludzi”159.

W Rzymie, 29 czerwca 2009 r., 
w uroczystość świętych Apostołów Piotra i Pawła, 

w piątym roku mego Pontyfikatu

SPIS TREŚCI ENCYKLIKI

Wprowadzenie ..................................................................................................  123
Rozdział I: Przesłanię, Populorumprogressio .................................................  129
Rozdział II: Rozwój ludzki w naszych czasach........................................  137
Rozdział III: Braterstwo, rozwój ekonomiczny i społeczeństwo obywa­

telskie ...........................................................................................................  150
Rozdział IV: Rozwój ludów, prawa i obowiązki, środowisko................  161
Rozdział V: Współpraca rodziny ludzkiej .................................................  171
Rozdział VI: Rozwój narodów a technika................................................. 183
Zakończenie....................................................................................................... 190

159 Paweł VI, Enc. Populorum progres sio, 42: lc., 278.

192



42.
Orędzie Benedykta XVI na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy

Drodzy bracia i siostry!
Obchody Dnia Migranta i Uchodźcy dostarczają mi kolejnej okazji, by wyrazić 

nieustanną troskę Kościoła o tych, którzy -  na rozmaite sposoby -  doświadczają 
losu migrantów. To zjawisko -  jak napisałem w encyklice Cańtas in veńtate- „uderza 
ze względu na wielką liczbę objętych nim osób, z powodu problemów społecznych, 
ekonomicznych, politycznych, kulturowych i religijnych, jakie niesie, ze względu na 
dramatyczne wyzwania, jakie stawia przed społecznościami poszczególnych krajów 
i przed wspólnotą międzynarodową. (...) Emigrant jest osobą ludzką, która (...) ma 
niezbywalne i podstawowe prawa, które powinni szanować wszyscy w każdej sytu­
acji” (n. 62). Tegoroczny temat: „Małoletni migranci i uchodźcy”, zwraca uwagę na 
aspekt bardzo dla chrześcijan ważny, pamiętają bowiem o napomnieniu Chrystusa, 
który na Sądzie Ostatecznym odniesie do siebie wszystko, co zostało uczynione 
lub czego odmówiono „jednemu z tych najmniejszych” (por. Mt 25, 40. 45). A jak 
nie zaliczyć do owych „najmniejszych” także małoletnich migrantów i uchodźców? 
Samego Jezusa jako dziecko spotkał los migranta, jak bowiem opowiada Ewange­
lia, by uniknąć zagrożenia ze strony Heroda, musiał szukać schronienia w Egipcie 
razem z Józefem i Maryją (por. Mt 2,14).

Choć Konwencja o prawach dziecka wyraźnie stwierdza, że zawsze trzeba 
działać w interesie małoletniego (por. art. 3), któremu przysługują podstawowe 
prawa osoby na równi z dorosłym, w rzeczywistości niestety nie zawsze jest 
to przestrzegane. W istocie, podczas gdy opinia publiczna jest coraz bardziej 
świadoma, że konieczne są bezzwłoczne i skuteczne działania w obronie dzieci, 
faktycznie wiele z nich żyje w opuszczeniu i są narażone na różne sposoby na 
wykorzystywanie. O dramatycznej sytuacji, w jakiej przychodzi im żyć, pisał 
mój czcigodny poprzednik Jan Paweł II w przesłaniu skierowanym 22 wrze­
śnia 1990 r. do sekretarza generalnego Organizacji Narodów Zjednoczonych 
z okazji Światowego Szczytu na rzecz Dzieci. „Jestem świadkiem -  pisał -  tra­
gicznej sytuacji milionów dzieci na wszystkich kontynentach. Są one bardziej 
bezbronne, gdyż trudniej im dojść do głosu” (.InsegnamntiXIII, 2,1990, p. 672). 
Z całego serca pragnę, by małoletnim emigrantom poświęcano należytą uwagę, 
potrzebują oni bowiem środowiska społecznego, które umożliwia i wspiera 
ich rozwój fizyczny, kulturalny, duchowy i moralny. Życie w obcym kraju, bez 
konkretnych punktów odniesienia, stwarza im, zwłaszcza tym, którzy nie mają 
oparcia w rodzinie, niezliczone i niekiedy poważne problemy i trudności.

193



Szczególny charakter migracji małoletnich wiąże się z sytuacją dzieci uro­
dzonych w krajach udzielających gościny, czy też dzieci, które po urodzeniu 
nie mieszkają razem z rodzicami — emigrantami — lecz dołączają do nich 
później. Ta dorastająca młodzież należy do dwóch kultur, co oznacza korzy­
ści, ale i problemy wynikające z podwójnej przynależności, jednakże może to 
być sposobnością, by doświadczyć bogactwa spotkania różnorodnych tradycji 
kulturowych. Ważne jest, by zapewnić im możliwość chodzenia do szkoły, 
a następnie dostęp do rynku pracy, oraz by odpowiednie struktury formacyjne 
i społeczne ułatwiły im integrację społeczną. Nie można nigdy zapominać, że 
wiek młodzieńczy to fundamentalny etap w kształtowaniu się istoty ludzkiej.

Odrębną kategorią małoletnich są uchodźcy, którzy proszą o azyl, uciekając 
z różnych powodów z własnego kraju, gdzie nie mają zapewnionej należytej 
ochrony. Statystyki wykazują, że ich liczba rośnie. Temu zjawisku należy zatem 
uważnie się przyjrzeć i stawić czoło, podejmując skoordynowane działania, sto­
sując odpowiednie środki zapobiegawcze, chroniąc małoletnich i udzielając im 
gościny, zgodnie z tym, co mówi Konwencja o prawach dziecka (por. art. 22).

Zwracam się w tym miejscu w szczególności do parafii i do licznych stowa­
rzyszeń katolickich, które w duchu wiary i miłości podejmują wielkie wysiłki, by 
zaradzić potrzebom tych naszych braci i sióstr. Wyrażając wdzięczność za wszyst­
ko, co z ogromną wielkodusznością jest robione, chciałbym zachęcić wszystkich 
chrześcijan do uzmysłowienia sobie, że sytuacja małoletnich migrantów i uchodź­
ców stanowi społeczne i duszpasterskie wyzwanie. W naszych sercach rozbrzmie­
wają słowa Jezusa: „Byłem przybyszem, a przyjęliście Mnie” (Mt 25, 35), a także 
główne przykazanie, jakie On nam dał: miłowania Boga całym sercem, całą duszą 
i całym umysłem, ale w połączeniu z miłowaniem bliźniego (por. Mt 22, 37-39). 
Dlatego uważamy, że każdym naszym konkretnym czynem winna powodować 
przede wszystkim wiara w działanie łaski i opatrzności Bożej. Tym samym rów­
nież gościnność w stosunku do obcokrajowca i solidarność z nim, zwłaszcza 
w przypadku dzieci, staje się głoszeniem ewangelii solidarności. Kościół ją głosi, 
gdy otwiera ramiona i zabiega o respektowanie praw migrantów i uchodźców, na­
kłaniając rządzących krajami i kierujących organizacjami oraz międzynarodowymi 
instytucjami do ich wspierania poprzez podejmowanie odpowiednich inicjatyw.

Niech wszystkich otacza matczyną opieką Najświętsza Maryja Panna i niech 
nam pomaga zrozumieć trudności tych, którzy przebywają z dala od ojczyzny. 
Wszystkich, którzy tworzą rozległy świat migrantów i uchodźców, zapewniam
o modlitwie i z serca udzielam im Apostolskiego Błogosławieństwa.

194

Benedykt XVI 
Watykan, 16 października 2009 r.



43.
Orędzie Benedykta XVI na Światowy Dzień Misyjny

18 października 2009 roku

„W jego świetle będą chodziły narody” 
(Ap 21, 24)

W tę niedzielę poświęconą misjom, zwracam się przede wszystkim do was, 
bracia w posłudze biskupiej i kapłańskiej, a także do was, bracia i siostry całego 
Ludu Bożego, by każdego z was zachęcić do odnowienia w sobie świadomości 
misyjnego przesłania Chrystusa, by za przykładem św. Pawła, Apostoła Naro­
dów, „nauczać wszystkie narody” (Mt 28,19).

„W jego świede będą chodziły narody” (Ap 21, 24). Celem misji Kościoła 
jest bowiem oświecenie światłem Ewangelii wszystkich narodów w ich histo­
rycznej drodze ku Bogu, aby w Nim osiągnęły swe całkowite urzeczywistnienie 
i wypełnienie. Powinniśmy odczuwać pragnienie i pasję oświecenia wszystkich 
narodów światłem Chrystusa, jaśniejącym na obliczu Kościoła, aby wszyscy 
zgromadzili się w jednej rodzinie ludzkiej, której miłującym ojcem jest Bóg.

W tej właśnie perspektywie uczniowie Chrystusa, rozproszeni po całym 
świecie, działają, trudzą się, jęczą pod ciężarem cierpień i oddają życie. Z mocą 
potwierdzam ponownie to, co wiele razy mówili moi czcigodni poprzednicy: 
Kościół nie działa, by zwiększyć swoją potęgę czy umocnić swoje panowanie, 
lecz aby wszystkim zanieść Chrystusa, zbawienie świata. Dążymy jedynie do 
tego, by służyć całej ludzkości, zwłaszcza najbardziej cierpiącej i zmarginali- 
zowanej, wierzymy bowiem, że „głoszenie Ewangelii ludziom naszych czasów 
(...) należy uważać bez wątpienia za służbę świadczoną nie tylko społeczności 
chrześcijan, ale także całej ludzkości” (Evange/ii nunńandi, 1), której „nieobce są 
wspaniałe osiągnięcia, ale która, jak się wydaje, zatraciła sens spraw ostatecz­
nych i samego istnienia” (Redemptońs missio, 2).

1. Wszystkie narody wezwane do zbawienia
W rzeczywistości cała ludzkość jest w sposób radykalny wezwana, by 

powrócić do swego źródła, którym jest Bóg, gdyż tylko w Nim znajdzie swe 
wypełnienie przez odnowienie wszystkiego w Chrystusie. Rozproszenie, róż­
norodność, konflikt i wrogość zostaną przezwyciężone i pojednane przez krew 
Krzyża i doprowadzone na nowo do jedności.

195



Ten nowy początek już nastąpił wraz ze zmartwychwstaniem i wyniesieniem 
Chrystusa, który wszystkie rzeczy pociąga ku sobie, odnawia je i umożliwia im 
udział w wiecznej radości Boga. Przyszłość nowego stworzenia jaśnieje już 
w naszym świecie i nawet pośród sprzeczności i cierpień rozpala nadzieję na 
nowe życie. Misją Kościoła jest „zarażenie” nadzieją wszystkich ludów Dlatego 
Chrystus powołuje, usprawiedliwia, uświęca i posyła swych uczniów, by głosili 
Królestwo Boże, aby wszystkie narody stały się Ludem Bożym. Tylko w takiej 
misji można zrozumieć i uwierzytelnić prawdziwą historyczną drogę ludzkości. 
Powszechna misja powinna stać się podstawową stałą cechą życia Kościoła. 
Głoszenie Ewangelii winno być dla nas, tak jak to było dla Apostoła Pawła, 
niepodważalnym i pierwszoplanowym obowiązkiem.

2. Kościół pielgrzymujący
Kościół powszechny, który nie zna granic, czuje się odpowiedzialny za 

głoszenie Ewangelii wszystkim narodom (por. Erangelii nuntiandi, 53). Będąc 
zalążkiem nadziei winien kontynuować posługę Chrystusa dla świata. Jego mi­
sja i jego posługa są na miarę nie potrzeb materialnych czy nawet duchowych, 
które wyczerpują się w ramach życia doczesnego, lecz nadprzyrodzonego 
zbawienia, które realizuje się w Królestwie Bożym (por. Evangelii nuntiandi, 
27). Królestwo to, choć ostatecznie eschatologiczne a nie z tego świata (por. J 
18, 36), jest także na tym świecie i w jego historii siłą na rzecz sprawiedliwości, 
pokoju, prawdziwej wolności i poszanowania godności każdego człowieka. 
Kościół pragnie przekształcać świat przez głoszenie Ewangelii miłości, której 
światło „zawsze na nowo rozprasza mroki ciemnego świata i daje nam odwagę 
do życia i działania,... żeby w ten sposób sprawić, aby Boże światło dotarło do 
świata” (Deus caritas est, 39). Do udziału w tej misji i służbie wzywam, również 
tym orędziem, wszystkich członków i instytucje Kościoła.

3. Misja ad gentes
Misją Kościoła jest zatem wzywanie wszystkich narodów do zbawienia 

dokonanego przez Boga przez swego Wcielonego Syna. Toteż konieczne jest 
ponowne zobowiązanie się do głoszenia Ewangelii, która jest zaczynem wolno­
ści i postępu, braterstwa, jedności i pokoju (por. Ad gentes, 8). Chcę „ponownie 
z naciskiem stwierdzić, że nakaz głoszenia Ewangelii wszystkim ludziom jest 
pierwszorzędnym i naturalnym posłannictwem Kościoła” (Evangelii nuntinadi, 
14), zadaniem i posłannictwem, które rozległe i głębokie przemiany obecnego 
społeczeństwa czynią jeszcze bardziej palącymi. Podaje się w wątpliwość zba­
wienie wieczne osób, cel i samo wypełnienie dziejów ludzkich i wszechświata.

196



Ożywiani i inspirowani przez Apostoła Narodów musimy być świadomi, że Bóg 
ma liczny lud we wszystkich miastach, przemierzanych także przez apostołów 
dnia dzisiejszego (por. Dz 18,10). „Bo dla was jest obietnica i dla dzieci waszych, 
i dla wszystkich, którzy są daleko, a których powoła Pan Bóg nasz” (Dz 2, 39).

Cały Kościół musi się angażować w misję ad gentes, dopóki zbawcze pano­
wanie Chrystusa nie zostanie w pełni urzeczywistnione: „Teraz wszakże nie 
widzimy jeszcze, aby wszystko było Mu poddane” (Hbr 2, 8).

4. Powołani do ewangelizowania także przez męczeństwo
W tym Dniu poświęconym misjom wspominam w modlitwie tych, którzy 

poświęcili swe życie wyłącznie pracy ewangelizacyjnej. Szczególnie wspomi­
nam te Kościoły lokalne oraz tych misjonarzy i misjonarki, którzy znajdują 
się w sytuacji dawania świadectwa i szerzenia Królestwa Bożego w warunkach 
prześladowań, z formami ucisku od dyskryminacji społecznej po uwięzienie, 
tortury i śmierć. Niemało jest tych, którzy obecnie narażeni są na śmierć z po­
wodu Jego „Imienia”. Ciągle jeszcze przerażająco aktualne jest to, co napisał 
mój czcigodny Poprzednik, Papież Jan Paweł II: „Ich jubileuszowe wspomnie­
nie pozwoliło nam odkryć zaskakującą rzeczywistość, ukazując, że nasza epoka 
jest szczególnie bogata w świadków, którzy w taki czy inny sposób potrafili żyć 
Ewangelią mimo wrogości otoczenia i prześladowań, składając często najwyż­
sze świadectwo krwi” (Novo millennio ineunte, 41).

Udział w misji Chrystusa wyróżnia bowiem także życie głosicieli Ewangelii, 
którym przeznaczony jest ten sam los, co ich Mistrzowi: „Pamiętajcie na słowo, 
które do was powiedziałem: «Sługa nie jest większy od swego pana». Jeżeli 
Mnie prześladowali, to i was będą prześladować” (J 15, 20). Kościół staje na tej 
samej drodze i dzieli ten sam los, co Chrystus, gdyż nie działa na fundamencie 
logiki ludzkiej lub licząc na racje siły, lecz idzie drogą Krzyża i staje się w ten 
sposób, w synowskim posłuszeństwie Ojcu, świadkiem i towarzyszem drogi tej 
ludzkości.

Kościołom starożytnym, jak i tym powstałym później, przypominam, że 
Pan postawił je jako sól ziemi i światłość świata, powołane do szerzenia Chry­
stusa, Światłości Ludów, aż na krańce ziemi. Misja ad gentes winna stanowić 
priorytet ich planów duszpasterskich.

Papieskim Dziełom Misyjnym przekazuję podziękowanie i zachętę do nie­
zbędnej pracy, aby zapewniały animację, formację misyjną i pomoc gospodar­
czą młodym Kościołom, za pośrednictwem tych instytucji papieskich dokonuje 
się w sposób widzialny wspólnota między Kościołami; z wymianą darów, we 
wzajemnej trosce i we wspólnym planowaniu misyjnym.

197



5. Zakończenie
Rozmach misyjny jest zawsze znakiem żywotności naszych Kościołów 

(por. Kedemptońs missio, 2) Należy jednak jeszcze raz mocno potwierdzić, że 
ewangelizacja jest dziełem Ducha i że zanim jeszcze stanie się działaniem, jest 
świadectwem i promieniowaniem światła Chrystusa (por. Redemptońs mis sio, 26) 
przez Kościół lokalny, który wysyła swych misjonarzy i misjonarki, aby przekra­
czali własne granice. Proszę więc wszystkich katolików o modlitwę do Ducha 
Świętego, aby umacniał w Kościele zamiłowanie do misji szerzenia Królestwa 
Bożego oraz wspierania misjonarzy, misjonarek i wspólnot chrześcijańskich za­
angażowanych na pierwszej linii w tej misji, niekiedy w środowiskach wrogich 
i w prześladowaniach.

Jednocześnie zapraszam wszystkim do dawania widzialnego znaku wspól­
noty między Kościołami przez pomoc ekonomiczną, zwłaszcza w okresie 
kryzysu, jaki przeżywa ludzkość, aby młode Kościoły lokalne były w stanie 
oświecać ludy Ewangelią miłości.

Niech prowadzi nas w naszym działaniu misyjnym Maryja Panna, Gwiazda 
Nowej Ewangelizacji, która dała światu Chrystusa, danego jako światło naro­
dów, aby zaniósł zbawienie „aż po krańce ziemi” (Dz 13, 37).

Benedykt XVI 
Udzielam wszystkim swego błogosławieństwa.

Watykan, 29 czerwca 2009 r.

44.
Konstytucja apostolska >yAnglicanorum coetibus”

Odnośnie do tworzenia Ordynariatów Personalnych dla Anglikanów nawią­
zujących pełną komunię z Kościołem katolickim

W ostatnim okresie Duch Święty pobudził grupy anglikanów, by wiele 
razy i usilnie prosili o przyjęcie, także grupowe do pełnej komunii katolickiej. 
Stolica Apostolska na takie prośby odpowiedziała przychylnie. Istotnie, Na­
stępca Piotra, któremu Pan Jezus zlecił zadanie zapewnienia jedności episko­
patu oraz przewodniczenia i gwarantowania powszechnej komunii wszystkich

198



Kościołów160 nie może nie zapewnić środków niezbędnych do realizacji tego 
świętego pragnienia.

Kościół, lud zgromadzony w jedności Ojca, Syna i Ducha Świętego161, został 
ustanowiony przez naszego Pana Jezusa Chrystusa jako „sakrament, czyli znak 
i narzędzie wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i jedności całego rodzaju 
ludzkiego”162. Każdy podział między ludźmi ochrzczonymi w Jezusie Chrystusie 
jest raną wobec tego czym jest Kościół i dla czego Kościół istnieje; rzeczywi­
ście „ten podział otwarcie sprzeciwia się woli Chrystusa i jest zgorszeniem dla 
świata, a nadto szkodzi najświętszej sprawie głoszenia Ewangelii wszelkiemu 
stworzeniu”163. Właśnie z tego względu Pan Jezus, zanim przelał swą krew dla 
zbawienia świata, modlił się do Ojca o jedność swoich uczniów164.

To Duch Święty, zasada jedności, tworzy Kościół jako komunię165. Jest on 
zasadą jedności wiernych w nauczaniu Apostołów, w łamaniu chleba i modli­
twie166. Jednakże Kościół, analogicznie do tajemnicy Słowa Wcielonego jest nie 
tylko niewidzialną wspólnotą duchową, lecz jest także widzialny167; rzeczywiście 
„wyposażona w hierarchiczne organy społeczność i zarazem mistyczne Ciało 
Chrystusa, widzialne zgromadzenie jak i wspólnota duchowa, Kościół ziemski 
i Kościół bogaty w dobra niebieskie — nie mogą być pojmowane jako dwie 
odrębne rzeczy, lecz tworzą one jedną złożoną rzeczywistość, w której zrasta 
się pierwiastek ludzki i Boski”168. Komunia ochrzczonych w nauczaniu Aposto­
łów oraz łamaniu eucharystycznego chleba ukazuje się widzialnie w więzach 
wyznania wiary w całej jej pełni, w celebrowaniu wszystkich sakramentów usta­
nowionych przez Chrystusa oraz w rządach kolegium biskupów zjednoczonych 
ze swą głową, Biskupem Rzymu169.

Jedyny Kościół Chrystusa, który w Symbolu Wiary wyznajemy jako jeden, 
święty, katolicki i apostolski, „trwa w Kościele katolickim, rządzonym przez 
Następcę Piotra oraz biskupów pozostających z nim w komunii, chociaż

160 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 23; Kongregacja 
Nauki Wiary, List Communionis notio, 12; 13.

161 Por. Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 4; Dekret Unitatis redintegratio, 2.
162 Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 1.
163 Dekret Unitatis redintegratio, 1.
164 Por. J 17, 20-21; Dekret Unitatis redintegratio, 2.
165 Por. Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 13.
166 Por. tamże; Dz 2, 42.
167 Por. Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 8; List Communionis notio, 4.
168 Konstytucja dogmatyczna Lumengentium, 8
169 Por. KPK, kan. 205; Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium, 13; 14; 21; 22; Dekret 

Unitatis redintegratio, 2; 3; 4; 15; 20; Dekret Chństus Dominus, 4; Dekret Adgentes, 22.

199



i poza jego organizmem znajdują się liczne pierwiastki uświęcenia i prawdy, 
które jako właściwe dary Kościoła Chrystusowego nakłaniają do katolickiej 
jedności”170.

W świede takich zasad eklezjologicznych niniejsza Konstytucja Apostolska 
przedstawia ogólną strukturę normatywną regulującą ustanawianie i życie Or­
dynariatów Personalnych dla tych wiernych anglikańskich, którzy pragną wejść 
w pełną komunię z Kościołem katolickim jako grupy. Konstytucję tę uzupeł­
niają Normy Uzupełniające wydane przez Stolicę Apostolską.

I. § 1. Ordynariaty Personalne dla anglikanów nawiązujących pełną komu­
nię z Kościołem katolickim są ustanawiane przez Kongregację Nauki Wiary 
w obrębie granic terytorialnych określonej Konferencji Biskupów w konsultacji 
z tą Konferencją.

§ 2. Na terytorium danej Konferencji Biskupów zależnie od potrzeb może 
być ustanowiony jeden albo więcej Ordynariatów.

§ 3. Każdy z Ordynariat na mocy samego prawa (ipso iure) posiada publiczną 
osobowość prawną; pod względem prawnym można go przyrównać do diece­
zji171.

§ 4. Ordynariat składa się z wiernych świeckich, duchowieństwa oraz człon­
ków Instytutów Życia Konsekrowanego i Stowarzyszeń Życia Apostolskiego, 
pierwotnie należących do Wspólnoty Anglikańskiej, a obecnie znajdujących się 
w pełnej komunii z Kościołem katolickim, albo tych, którzy otrzymują sakra­
menty inicjacji chrześcijańskiej w obrębie jurysdykcji Ordynariatu.

§ 5. Katechizm Kościoła Katolickiego stanowi autentyczny wyraz wiary 
katolickiej wyznawanej przez członków Ordynariatu.

II. Ordynariat Personalny zarządzany jest zgodnie z normami prawa po­
wszechnego i obecnej Konstytucji Apostolskiej i podlega Kongregacji Nauki 
Wiary oraz innych dykasterii Kurii Rzymskiej według ich kompetencji. Zarzą­
dzany jest też Normami Uzupełniającymi a także innymi specyficznymi norma­
mi danymi dla każdego Ordynariatu.

III. Nie wykluczając celebracji liturgicznych według Rytu Rzymskiego, Ordy­
nariat może sprawować Najświętszą Eucharystię oraz inne sakramenty, liturgię

170 Konstytucja dogmatyczna Lumen genhum, 8; Dekret Unitatis redintegratio, 1; 3; 4; Kon­
gregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus lesus, 16.

171 Por. Jan Paweł II, Konstytucja apostolska Spińtuali militum curae, 21 kwietnia 1986,
I  §  1 -

200



Godzin oraz inne celebracje liturgiczne według ksiąg liturgicznych właściwych 
tradycji anglikańskiej, zatwierdzonych przez Stolicę Apostolską, aby w obrębie 
Kościoła katolickiego zachować tradycje liturgiczne, duchowe i duszpasterskie 
Wspólnoty Anglikańskiej jako cenny dar, karmiący wiarę członków Ordynaria­
tu oraz skarb, którym można się dzielić z innymi.

IV. Ordynariat Personalny powierzony jest opiece duszpasterskiej Ordyna­
riusza, mianowanego przez Biskupa Rzymu.

V. Władza (potestaś) Ordynariusza jest:
a. zwyczajna: związana samym prawem z urzędem jaki powierzy mu Biskup 

Rzymu, zarówno w odniesieniu do forum wewnętrznego jak i zewnętrznego;
b. wikarialna: wypełniana w imieniu Biskupa Rzymu;
c. personalna: wykonywana wobec wszystkich, którzy należą do Ordyna­

riatu.
Władzę tę należy wypełniać wspólnie, wraz z lokalnym Biskupem Diece­

zjalnym, w przypadkach przewidzianych w Normach Uzupełniających.

VI. § 1. Ci, którzy posługiwali jako anglikańscy diakoni, księża lub biskupi, 
którzy wypełniają wymogi stawiane przez prawo kanoniczne172 i którzy nie mają 
przeszkód z powodu nieprawidłowości czy innych przeszkód173 mogą przez 
Ordynariusza zostać przyjęci jako kandydaci do sakramentu święceń w Koście­
le katolickim. W przypadku duchownych żonatych, należy przestrzegać norm 
zawartych w Encyklice papieża Pawła VI Sacerdotalis coelibatus, nr 42174 oraz 
w Deklaracji In June115. Duchowni nieżonaci muszą podlegać normie celibatu 
kapłańskiego zgodnie z kan. 277§ 1.

§ 2. Ordynariusz, zachowując w pełni dyscyplinę odnośnie do celibatu ka­
płańskiego w Kościele Łacińskim, z reguły dopuści do święceń kapłańskich 
jedynie mężczyzn nieżonatych. Może skierować prośbę do Biskupa Rzymu, 
jako odstępstwo od kan. 277§ 1, by w poszczególnych przypadkach rozpa­
trywanych indywidualnie dopuścić do święceń kapłańskich także mężczyzn 
żonatych, zgodnie z obiektywnymi kryteriami zaaprobowanymi przez Stolicę 
Apostolską.

172 Por. KPK, kanony 1026-1032
173 Por. KPK, kanony 1040-1049
174 Por. AAS 59 (1967), 674
175 Por. Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja z 1 kwietnia 1981, w: „Enchiridion Vati- 

canum” 7,1213.

201

6 — W rocławskie W iadomości Kościelne



§ 3. Inkardynacja duchownych uregulowana zostanie zgodnie z normami 
prawa kanonicznego.

§ 4. Kapłani inkardynowani do Ordynariatu, stanowiący jego prezbiterium 
powinni też troszczyć się o więź jedności z prezbiterium diecezji, na której 
terenie wypełniają swoją posługę. Powinni też krzewić wspólne inicjatywy 
duszpasterskie i charytatywne oraz działania, które mogą być przedmiotem 
uzgodnień między Ordynariuszem a lokalnym Biskupem Diecezjalnym.

§ 5. Kandydaci do sakramentu święceń w Ordynariacie powinni być przygo­
towywani wraz z innymi klerykami, zwłaszcza w dziedzinie formacji doktrynal­
nej i duszpasterskiej. Aby uwzględnić szczególne potrzeby alumnów Ordyna­
riatu oraz formacji w dziedzictwie anglikańskim Ordynariat może też stworzyć 
programy seminaryjne, a nawet domy formacji, powiązane z już istniejącymi 
wydziałami teologii katolickiej.

VII. Ordynariusz, za aprobatą Stolicy Apostolskiej może ustanowić nowe 
Instytuty Życia Konsekrowanego i Stowarzyszenia Życia Apostolskiego, wraz 
z prawem do powoływania ich członków do sakramentu święceń, zgodnie z nor­
mami prawa kanonicznego. Instytuty Życia Konsekrowanego wywodzące się 
z anglikanizmu i wchodzące do pełnej komunii z Kościołem katolickim, na pod­
stawie obopólnej zgody mogą być umieszczone pod jurysdykcją Ordynariusza.

VIII. § 1. Ordynariusz, zgodnie z normą prawa, po wysłuchaniu opinii 
Biskupa Diecezjalnego miejsca, może, za zgodą Stolicy Apostolskiej, tworzyć 
parafie personalne dla duszpasterstwa wiernych należących do Ordynariatu.

§ 2. Proboszczowie Ordynariatu cieszą się wszystkimi prawami i mają 
wszystkie obowiązki przewidziane w Kodeksie Prawa Kanonicznego, które 
w przypadkach przewidzianych w Normach Uzupełniających wypełniane są 
we wzajemnej pomocy duszpasterskiej wraz z proboszczami diecezji, na tery­
torium której znajduje się parafia personalna Ordynariatu.

IX. Zarówno wierni świeccy jak też Instytuty Życia Konsekrowanego i Sto­
warzyszenia Życia Apostolskiego, wywodzący się z anglikanizmu i pragnący 
stanowić część Ordynariatu Personalnego, powinni tę wolę wyrazić na piśmie.

X. § 1. Ordynariusz jest w swych rządach wspomagany przez Radę Zarzą­
dzającą, zgodnie ze Statutami zaaprobowanymi przez Ordynariusza i zatwier­
dzonymi przez Stolicę Apostolską176.

176 Por. KPK, kanony 495-502.

202



§ 2. Rada Zarządzająca, pod przewodnictwem Ordynariusza składa się z co 
najmniej sześciu kapłanów i wypełnia zadania zawarte w Kodeksie Prawa Ka­
nonicznego dla Rady Kapłańskiej i Kolegium Konsultorów oraz wymienione 
w Normach Uzupełniających.

§ 3. Ordynariusz powinien utworzyć Radę ds. Ekonomicznych, zgodnie 
z normą Kodeksu Prawa Kanonicznego i zadaniami tam wymienionymi177.

§ 4. Aby sprzyjać konsultacji wiernych w Ordynariacie, należy utworzyć 
Radę Duszpasterską178.

XI. Ordynariusz powinien co pięć lat udawać się do Rzymu, aby złożyć 
wizytę „ad limina Apostolorum” i za pośrednictwem Kongregacji Nauki Wiary, 
a także za pośrednictwem Kongregacji ds. Biskupów oraz Kongregacji ds. 
Ewangelizacji Narodów przedstawić Biskupowi Rzymu relację na temat stanu 
Ordynariatu.

XII. Trybunałem kompetentnym dla spraw sądowych jest ten sąd diece­
zjalny, w którym mieszka jedna ze stron, chyba że Ordynariat utworzy własny 
trybunał. W takim wypadku trybunałem apelacyjnym będzie ten, jaki wyznaczy 
Ordynariat i zaaprobuje Stolica Apostolska.

XIII. Dekret tworzący Ordynariat określi miejsce jego stolicy i jeśli uznane 
to zostanie za stosowne, jaki będzie jego główny kościół.

Pragniemy, aby nasze dyspozycje i normy były ważne i skuteczne teraz 
i przyszłości, niezależnie, gdyby to było konieczne, od konstytucji i zarządzeń 
apostolskich wydanych przez naszych poprzedników, lub innych przepisów, 
nawet tych wymagających specjalnej wzmianki czy odwołania.

Dane w Rzymie, u św. Piotra, 4 listopada 2009, we wspomnienie św. Karola 
Boromeusza.

Benedykt XVI

177 Por. KPK, kanony 492-494.
178 Por. KPK, kan. 511.



45.
List Benedykta XVI do abp. Henryka Muszyńskiego 

z okazji rozpoczęcia przez niego posługi Prymasa Polski

Do Czcigodnego Brata
Jego Ekscelencji Henryka Józefa Muszyńskiego
Arcybiskupa Gnieźnieńskiego
i Prymasa Polski

W dniu 1 listopada 2006 roku, w liście skierowanym do Kardynała Józefa 
Glempa, na zakończenie jego posługi Arcybiskupa Warszawy, postanowiłem, 
ze gdy ukończy 80. rok życia, tytuł Prymasa Polski zostanie przywrócony Ar­
cybiskupowi Gniezna, z motywów historycznych i prawnych, które dotyczą tej 
stolicy.

Była ona pierwszą polską stolicą metropolitalną i tu czczone są relikwie 
św. Wojciecha, Biskupa i Męczennika, pierwszego Patrona Polski, które są 
jednym z największych skarbów Narodu polskiego, a których „kustoszem” 
tradycyjnie jest Arcybiskup Gnieźnieński.

Dlatego 19 grudnia br. Wasza Ekscelencja obejmie tytuł Prymasa Polski, 
który od tej pory znów będzie związany z tytułem Arcybiskupa Gnieźnieńskie­
go durante munere.

Honorowy tytuł Prymasa Polski, z kompetencjami określonymi w Statutach 
Konferencji Episkopatu Polski, cieszy się wielkim szacunkiem i znaczeniem 
w polskim Narodzie i jest znakiem jedności polskich katolików.

Przyzywając wstawiennictwa Patrona św. Wojciecha i bł. Radzyma Gau­
dentego, pierwszego Arcybiskupa Gnieźnieńskiego, z serca udzielam Waszej 
Ekscelencji, Archidiecezji Gnieźnieńskiej i całemu umiłowanemu Narodowi 
polskiemu Apostolskiego Błogosławieństwa.

Benedykt XVI 
w Watykanie, 8 grudnia 2009 r.

204



Orędzie Benedykta XVI,, Urbi et Orbi” 25 grudnia 2009 roku

46.

Drodzy bracia i siostry z Rzymu i całego świata, oraz wy wszyscy, mężczyźni 
i kobiety umiłowani przez Pana!

Luxfulgebit hodie super nos, quia natus est nobis Dominus — Światło zajaśnieje dzi­
siaj nad nami, bo Pan nam się narodził (Mszał Rzymski, Narodzenie Pańskie, 
Msza o świcie, antyfona na wejście).

Liturgia Mszy o świcie przypomniała nam, że noc już minęła, dzień na­
stał; a światło bijące od groty bedej emskiej rzuca na nas blask. Jednakże Biblia 
i Liturgia mówią nam nie o świede naturalnym, lecz o świede odmiennym, 
szczególnym, w jakimś sensie nastawionym i ukierunkowanym na „nas”, tych 
samych „nas”, dla których „narodziło się” bedejemskie Dzieciątko. Owym 
„my” jest Kościół — wielka powszechna rodzina wierzących w Chrystusa, któ­
rzy z nadzieją oczekiwali nowych narodzin Zbawiciela i dziś w tajemnicy tej 
obchodzą nieustanną aktualność tego wydarzenia.

Na początku, wokół bedejemskiego żłóbka, owo „my” było niemal niewi­
doczne dla ludzkich oczu. Jak opowiada nam Ewangelia św. Łukasza, obejmo­
wało ono, poza Maryją i Józefem, kilku skromnych pasterzy, którzy przybyli 
do groty uprzedzeni przez Aniołów. Światłość pierwszego Bożego Narodzenia 
była jakby ogniem płonącym w nocy. Wokoło panowała całkowita ciemność, 
podczas gdy w grocie jaśniała prawdziwa światłość, „która oświeca każdego 
człowieka” (J 1,9). Wszystko jednak odbywa się w prostocie i ukryciu, zgodnie 
ze stylem, w jakim Bóg działa w całej historii zbawienia. Bóg kocha rozpalanie 
świateł lokalnych, aby zajaśniały one potem w większym promieniu. Prawda, 
podobnie jak Miłość, która jest jej treścią, zapalają się tam, gdzie światło jest 
przyjmowane, rozrastając się następnie w kolejne kręgi, jakby przez zetknięcie 
się, w sercach i umysłach, tych, którzy otwierając się dobrowolnie na jego blask, 
stają się z kolei sami źródłami światłości. To właśnie historia Kościoła rozpo­
czyna swoją drogę w ubogiej grocie betiejemskiej i przez wieki staje się on Lu­
dem i źródłem światła dla ludzkości. Dziś także, za pośrednictwem tych, którzy 
wychodzą naprzeciw Dzieciątku, Bóg zapala jeszcze ognie w nocy świata, aby 
wezwać ludzi do rozpoznania w Jezusie „znaku” swej zbawczej i wyzwalającej 
obecności i rozciągnąć to „my” wierzących w Chrystusa na całą ludzkość.

205



Wszędzie tam, gdzie jest owo „my”, które przyjmuje miłość Boga, jaśnieje 
światło Chrystusa, także w sytuacjach najtrudniejszych. Kościół, jak Maryja 
Dziewica, ukazuje światu Jezusa, Syna, którego Ona sama otrzymała w darze 
i który przyszedł, by wyzwolić człowieka z niewoli grzechu. Tak jak Maryja 
Kościół nie lęka się, gdyż to Dzieciątko jest jego siłą. Ale nie zatrzymuje Go 
tylko dla siebie: ofiarowuje Go tym, którzy Go szukają szczerym sercem, ubo­
gim na ziemi i zasmuconym, ofiarom przemocy, tym, którzy gorąco pragną 
dobra pokoju. Dziś także dla rodziny ludzkiej głęboko naznaczonej poważnym 
kryzysem gospodarczym, ale bardziej jeszcze moralnym oraz bolesnymi ranami 
wojen i konfliktów, zgodnie ze swym stylem dzielenia się i wierności człowie­
kowi Kościół powtarza wraz z pasterzami: „Pójdźmy do Bedejem” (Łk 2, 15), 
tam odnajdziemy naszą nadzieję.

„My” Kościoła żyje tam, gdzie narodził się Jezus, w Ziemi Świętej, aby 
wzywać jej mieszkańców do porzucenia wszelkiej logiki przemocy i odwetu 
oraz do zaangażowania się z nowym zapałem i wielkodusznością na drodze ku 
pokojowemu współżyciu. „My” Kościoła obecne jest w innych krajach Bliskie­
go Wschodu. Jakże nie myśleć o sytuacji umęczonego Iraku i o tej niewielkiej 
owczarni chrześcijan, którzy zamieszkują ten region? Doświadcza ona nieraz 
przemocy i niesprawiedliwości, wciąż jednak gotowa jest wnieść swój wkład 
do budowy współistnienia obywatelskiego, odmiennego od logiki starcia i od­
rzucenia bliźniego. „My” Kościoła działa na Sri Lance, na Półwyspie Koreań­
skim i Filipinach, jak również na innych ziemiach Azji jako zaczyn pojednania 
i pokoju. Na kontynencie afrykańskim nie przestaje zanosić do Boga błagań
o położenie kresu wszelkim nadużyciom w Demokratycznej Republice Konga; 
wzywa obywateli Gwinei i Nigru do poszanowania praw każdej osoby i do 
dialogu; mieszkańców Madagaskaru prosi o przezwyciężenie wewnętrznych 
podziałów i do wzajemnego otwarcia się; wszystkim przypomina, że wezwani 
zostali do nadziei, mimo dramatów, doświadczeń i trudności, które nadal ich 
nękają. W Europie i Ameryce Północnej „my” Kościoła pobudza do prze­
zwyciężenia mentalności egoistycznej i technicystycznej, do wspierania dobra 
wspólnego i poszanowania osób najsłabszych, poczynając od nienarodzonych. 
W Hondurasie pomaga podjąć na nowo drogę instytucjonalną; w całej Ameryce 
Łacińskiej „my” Kościoła jest czynnikiem tożsamości, pełni prawdy i miłości, 
których nie może zastąpić żadna ideologia, jest apelem do poszanowania nie­
zbywalnych praw każdej osoby i do jej pełnego rozwoju, orędziem sprawiedli­
wości i braterstwa, źródłem jedności.

Wierny poleceniu swego Założyciela Kościół solidaryzuje się w tymi, 
których dotknęły klęski naturalne i ubóstwo, także w sytych społeczeństwach.

206



W obliczu wędrówek tych, którzy opuszczają swoją ziemię i których do odda­
lenia się zmuszają głód, nietolerancja czy zniszczenie środowiska, Kościół jest 
obecnością, wzywającą do przyjęcia. Jednym słowem, Kościół głosi wszędzie 
Ewangelię Chrystusa, mimo prześladowań, dyskryminacji, ataków i obojętno­
ści, czasem wrogiej, które — co więcej -  pozwalają mu dzielić los swego Mistrza 
i Pana.

Drodzy bracia i siostry, jakże wielkim darem jest przynależność do wspólno­
ty, która jest dla wszystkich! Jest to wspólnota Trójcy Przenajświętszej, z której 
serca zstąpił na świat Emmanuel, Jezus, Bóg z nami. Jak pasterze bedejemscy 
rozważajmy pełni zachwytu i wdzięczności tę tajemnicę miłości i światłości! 
Dobrego Bożego Narodzenia dla wszystkich!

Benedykt XVI 
Watykan; 25 grudnia 2009 roku

207



II. KURIA RZYMSKA

47.
List okólny Kongregacji ds. Edukacji Katolickiej n. 520/2009 

do przewodniczących konferencji episkopatów 
o nauczaniu religii w szkole (Rzym, 5 maja 2009 r.)

Eminenc j o / Ekscelenc j o,
Natura i rola nauczania religijnego w szkole stanowią dziś przedmiot debat, 

a w niektórych wypadkach nowych regulacji cywilnych, dążących do zastąpienia 
go przez studium faktu religijnego o charakterze wielowyznaniowym, czy też 
moralności i kultury religijnej, nawet w sposób sprzeczny z wyborami i celami 
edukacyjnymi jakie rodzice i Kościół pragną ofiarować młodzieży.

Stąd za pośrednictwem obecnego Listu Okólnego do przewodniczących 
Konferencji Episkopatów Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej uważa za ko­
nieczne przypomnienie pewnych zasad zakorzenionych w nauczaniu Kościoła, 
jako wyjaśnienie norm dotyczących roli szkoły w formacji katolickiej nowych 
pokoleń, natury i tożsamości szkoły katolickiej, nauczania religii w szkole, swo­
body wyboru szkoły oraz wyznaniowego wychowania religijnego.

I. Rola szkoły w katolickiej formacji nowych pokoleń
1. Edukacja jawi się dziś jako złożone zadanie, które musi stawić czoła 

gwałtownym przemianom społecznym, gospodarczym i kulturalnym. Jej szcze­
gólną misją pozostaje integralne kształtowanie osoby ludzkiej. Powinniśmy za­
pewnić dzieciom i młodzieży możliwość harmonijnego rozwoju ich uzdolnień 
fizycznych, moralnych, intelektualnych i duchowych; powinniśmy im również 
dopomóc w rozwijaniu poczucia odpowiedzialności, poprawnego korzystania 
z wolności oraz czynnego udziału w życiu społecznym (por. kanon 795 Ko­
deksu Prawa Kanonicznego [KPK]; kanon 629 Kodeks Kanonów Kościołów 
Wschodnich [KKKW]). Nauczanie, które negowałoby czy też pomijałoby 
wymiar moralny i religijny osoby stanowiłoby przeszkodę dla pełnej edukacji, 
gdyż „dzieci i młodzież mają prawo do formacji pozwalającej oceniać wartości

208



moralne prawym sumieniem i przyjąć je osobiście oraz poznać i jak najdosko­
nalej umiłować Boga”. Dlatego II Sobór Watykański prosił i zalecił, żeby „ci, 
którzy sprawują władzę nad narodami albo też kierują wychowaniem, starali 
się, by nigdy nie pozbawiono młodzieży tego świętego prawa” (Deklaracja 
Grawssimum educańonis [GE],1).

2. Taka edukacja wymaga wkładu wielu podmiotów edukacyjnych. Rodzice, 
gdyż to właśnie oni przekazali swym dzieciom dar życia są pierwszymi i głów­
nymi wychowawcami (por. GE 3; Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Familiańs 
consortio [FC], 22 listopada 1981, n. 36; k. 793 KPK; k. 627 KKKW). W tym 
zasadniczym zadaniu potrzebują oni pomocy społeczeństwa świeckiego oraz 
innych instytucji, gdyż: „Rodzina jest pierwszą, lecz nie jedyną ani wyłączną 
wspólnotą wychowującą” (FC 40; por. GE 3).

3. „Między wszystkimi środkami wychowania szczególne znaczenie ma 
szkoła” (GE 5); jest ona dla rodziców główną pomocą ich zadaniu wychowaw­
czym (por. k. 796 §1 KPK), zwłaszcza jeśli idzie o przekazywanie kultury oraz 
wychowanie do życia wspólnego. W tej dziedzinie, zgodnie z ustawodawstwem 
międzynarodowym oraz prawami człowieka, „prawo rodziców do wyboru wy­
chowania zgodnego z wyznawaną przez nich wiarą winno być bezwzględnie 
zabezpieczone” (FC 40). Rodzice powinni „kierować swoje dzieci do szkół 
zapewniających katolickie wychowanie” (k. 798 KPK), a kiedy nie mogą tego 
uczynić, „mają obowiązek sami zatroszczyć się o to, by dzieci poza szkołą 
otrzymały należne wychowanie katolickie” (tamże).

4. Sobór Watykański II przypomina o „obowiązku gorliwego troszczenia się
0 moralne i religijne wychowanie dzieci” a także, aby czyniły postępy w forma­
cji chrześcijańskiej harmonijnie z formacją świecką. Dlatego Kościół pochwala 
te władze i państwa, które uwzględniając pluralizm dzisiejszego społeczeństwa
1 szanując należną wolność religijną, pomagają rodzinom, aby wychowanie dzie­
ci we wszystkich szkołach mogło się odbywać zgodnie z własnymi zasadami 
moralnymi i religijnymi tych rodzin (GE 7).

Podsumowanie:
— Edukacja jest dziś zadaniem złożonym, obszernym i pilnym. Dzisiejsza 

złożoność grozi zatraceniu tego, co najistotniejsze, to znaczy formowanie 
osoby ludzkiej w jej integralności, zwłaszcza w tym co dotyczy wymiaru 
religijnego i duchowego;

— Pomimo, iż dzieło edukacyjne wypełnia wiele podmiotów główna odpowie­
dzialność za nie spada na rodziców;

— Owa odpowiedzialność zawiera prawo do wyboru szkoły gwarantującej 
edukacją zgodną z własnymi zasadami religijnymi i moralnymi.

209



II. Natura i tożsamość szkoły katolickiej: prawo rodzin i uczniów 
do edukacji katolickiej. Pomocniczość i współpraca edukacyjna

5. Szkoła katolicka ma w edukacji i formacji szczególną rolę do odegrania. 
Wiele wspólnot i zgromadzeń zakonnych poświęciło się i nadal się poświęca 
wspaniałej służbie wychowaniu przez szkołę. Tym niemniej cała wspólnota 
chrześcijańska, a szczególnie ordynariusz diecezji ponoszą odpowiedzialność 
za: „czynienie wszystkiego, ażeby wszyscy wierni mogli otrzymać katolickie 
wychowanie” (k. 794 §2 KPK) oraz dokładniej, „by istniały szkoły upowszech­
niające edukację przenikniętą duchem chrześcijańskim” (por. k. 802 KPK; 
635 KKKW).

6. Szkoła katolicka charakteryzuje się więzią instytucjonalną, którą utrzymu­
je z hierarchią Kościoła; gwarantuje ona, że nauczanie i edukacja budowane są 
w oparciu o zasady wiary katolickiej i udzielane przez nauczycieli o „zdrowej 
nauce i prawości życia” (por. k. 803 KPK; kk. 632 i 639 KKKW). W tych ośrod­
kach edukacyjnych, otwartych na wszystkich, którzy przyjmują i szanują ich 
projekt edukacyjny powinno być wytworzone środowisko szkolne, przeniknięte 
ewangelicznym duchem wolności i miłości sprzyjające harmonijnemu rozwojo­
wi osobowości każdego z uczniów. W takiej atmosferze wszelka ludzka kultura 
jest oświecona orędziem zbawienia, aby stopniowe poznawanie przez uczniów 
świata i życia było oświecone Ewangelią (por. GE 8; k. 634 §1 KKKW).

7. W ten sposób zapewnione jest prawo rodzin i uczniów do edukacji au­
tentycznie katolickiej, a równocześnie osiągane są inne cele kulturowe, formacji 
ludzkiej i akademickie, właściwe wszystkim szkołom (por. k. 634 §3 KKKW; 
k. 806 §2 KPK).

8. Pomimo trudności w harmonizowaniu edukacji proponowanej przez 
szkołę oraz tej, którą daje rodzina należałoby sobie życzyć, żeby dla dobra 
formacji osoby istniała zgoda oraz unikano napięć i pęknięć projektu eduka­
cyjnego. Konieczne jest więc nawiązanie ścisłej i aktywnej współpracy między 
rodzicami, nauczycielami oraz kierownikami placówek. Trzeba też zachęcać 
rodziców do uczestnictwa w życiu szkoły: tworzenie zrzeszeń, organizowanie 
zebrań itp. (por. k. 796 § 2 KPK, k. 639 KKKW).

9. Wolność rodziców, stowarzyszeń, instytucji pośrednich oraz samej hierar­
chii Kościoła do krzewienia szkolnictwa o tożsamości katolickiej są korzysta­
niem z zasady pomocniczości. Wyklucza ona „wszelki monopol szkolny, który 
sprzeciwia się wrodz onym prawom osoby ludzkiej, a także postępowi i upo­
wszechnianiu samej kultury, pokojowemu współżyciu obywateli i pluralizmowi 
istniejącemu dziś w bardzo licznych społeczeństwach” (GE 6).

210



Podsumowanie:
-  Szkoła katolicka jest prawdziwym i rzeczywistym podmiotem kościelnym 

ze względu na swe działanie nauczające, w którym łączą się wiara, kultura 
i życie.

-  Jest ona otwarta na wszystkich, którzy pragną uczestniczyć w jej projekcie 
edukacyjnym, inspirowanym zasadami chrześcijańskimi.

-  Szkoła katolicka stanowi wyraz wspólnoty kościelnej a jej katolickość jest 
gwarantowana przez kompetentne władze (ordynariusz miejsca).

-  Gwarantuje ona rodzicom katolickim swobodę wyboru i stanowi wyraz 
pluralizmu szkolnego.

-  Zasada pomocniczości reguluje współpracę między rodziną a różnymi in­
stancjami odpowiedzialnymi za edukację.

III. Nauczanie religii w szkole
a) Natura i cel

10. Nauczanie religii w szkole wynika z koncepcji antropologicznej otwartej 
na transcendentny wymiar istoty ludzkiej: stanowi on jeden z aspektów prawa 
do edukacji (por. k. 799 KPK). Bez niego, uczniowie byliby pozbawieni istotne­
go elementu, niezbędnego dla ich formacji i osobistego rozwoju, dopomagają­
cego w harmonizowaniu wiary i kultury. Formacja moralna i edukacja religijna 
sprzyjają także rozwijaniu odpowiedzialności osobistej i społecznej oraz innych 
cnót obywatelskich. Stanowią więc ważny wkład do dobra wspólnego społe­
czeństwa.

11. W tej dziedzinie, w obrębie społeczeństwa pluralistycznego prawo do 
wolności religijnej wymaga zarówno zagwarantowania obecności wychowania 
religijnego w szkołach jak też, aby było ono zgodne z przekonaniami rodziców. 
Sobór Watykański II przypomina, że „rodzicom przysługuje prawo do tego, aby 
według własnych swych poglądów religijnych rozstrzygali, jaki rodzaj nauczania 
religijnego ma być udzielany ich dzieciom... Prawa rodziców naruszane są rów­
nież, jeśli zmusza się dzieci do uczęszczania w szkole na wykłady, które nie są 
zgodne z przekonaniem religijnym rodziców, albo jeśli się narzuca jedyny system 
wychowania, z którego całkowicie usunięta zostaje formacja religijna” (Dekla­
racja o wolności religijnej Dignitatis humanae [DH] 5; por. k. 799 KPK: Stolica 
Apostolska, Karta Praw Rodziny, 24 listopada 1983, art. 5, c-d). Stwierdzenie to 
znajduje się również w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka (art. 26) oraz 
w wielu innych deklaracjach i konwencjach wspólnoty międzynarodowej.

12. Usuwanie nauczania religii w szkołach na margines oznacza, przynajmniej 
w praktyce przyjęcie stanowiska ideologicznego, które może prowadzić do błę­

211



dów i wyrządzać uczniom szkodę. Ponadto, jeśli nauczanie religijne ogranicza się 
jedynie do przedstawienia różnych religii w sposób porównawczy i „neutralny”, 
może być ono źródłem zamętu czy też rodzić relatywizm bądź indyferentyzm re­
ligijny. Odnośnie tej kwestii Jan Paweł II wyjaśniał: „Edukacja katolicka obejmuje 
(...) nauczanie religii w szerszym środowisku szkolnym, czy była by ona katolicka 
czy też państwowa. Do takiego nauczania mają prawo rodziny osób wierzących, 
które powinny mieć gwarancję, że szkoła publiczna — właśnie dlatego, że otwar­
ta na wszystkich — nie tylko, nie stanowi zagrażania dla wiary ich dzieci, lecz 
przeciwnie dopełni przez właściwe nauczanie religijne ich integralną formację. 
Zasada ta powinna być też zawarta w koncepcji wolności religijnej oraz praw­
dziwie demokratycznego państwa, które jako takie, to znaczy w poszanowaniu 
swej najgłębszej i najbardziej autentycznej natury, służy obywatelom, wszystkim 
obywatelom, szanując ich prawa i przekonania religijne” (Przemówienie do kar­
dynałów i współpracowników Kurii Rzymskiej, 28 czerwca 1984 r.).

13. Na tej podstawie jest jasne, że nauczanie religii katolickiej posiada swoją 
specyfikę w porównaniu z innymi przedmiotami szkolnymi. Rzeczywiście, jak 
wyjaśnia II Sobór Watykański: „Władza cywilna, której właściwym celem jest 
troszczenie się o wspólne dobro doczesne, powinna uznawać życie religijne 
obywateli i sprzyjać mu, ale jeśli pozwala sobie kierować aktami religijnymi 
albo przeszkadzać im, to należy stwierdzić, iż przekracza wyznaczone dla niej 
granice” (DH 3). Z tych powodów do Kościoła należy określanie specyficznej 
zawartości nauczania religijnego w szkole, gwarantującej rodzicom oraz samym 
uczniom autentyczność nauczania przekazywanego jako katolickie.

14. Kościół uznaje to zadanie za swój obowiązek, ze względu na materię 
nauczanego przedmiotu oraz domaga się uznania właściwych mu kompetencji 
niezależnie od charakteru szkoły (czy jest ona państwowa lub katolicka) w której 
dokuje się edukacji. Tak więc władzy kościelnej „podlega katolickie nauczanie 
i wychowanie religijne przekazywane w jakichkolwiek szkołach (...) jest rzeczą 
Konferencji Episkopatu wydać w tej sprawie ogólne normy, a do biskupa die­
cezjalnego należy kierowanie tą dziedziną i czuwanie nad nią” (k. 804 §1 CIC; 
por. także, k. 636 KKKW).

b) Nauczanie religii w sokołach katolickich
15. Nauczanie religii w szkołach katolickich nadaje swoją specyfikę ich pro­

gramowi edukacyjnemu; w istocie „Szczególną cechą i najgłębszą racją szkoły 
katolickiej — dla której też rodzice katoliccy powinni ją stawiać ponad inne
— jest właśnie ta, że wychowanie religijne wprowadzane jest w całe przygoto­
wanie wychowanków” (Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Catechesi tradendae, 
16 października 1979 r., 69).
212



16. Również w szkołach katolickich, podobnie jak w innych placówkach 
powinna być respektowana wolność religijna uczniów niekatolickich oraz ich 
rodziców. Oczywiście nie stanowi to przeszkody w realizowaniu prawa i obo­
wiązku „publicznego nauczania i wyznawania swej wiary słowem i pismem”, 
uwzględniając równocześnie, że w „rozpowszechnianiu zaś wiary religijnej 
i wprowadzaniu praktyk trzeba zawsze wystrzegać się wszelkiej działalności, 
która miałaby posmak przymusu albo nieuczciwego czy niedostatecznie uspra­
wiedliwionego nakłaniania” (DH 4).

c) Nauczanie religii katolickiej % perspektywy kultury i jego relacja % katecheci
17. Nauczanie religii w szkole znajduje swe miejsce w misji ewangelizacyjnej 

Kościoła. Jest ono odrębne i komplementarne w odniesieniu do katechezy pa­
rafialnej oraz innych działań, takich jak wychowanie chrześcijańskie w rodzinie 
czy też inicjatyw formacji permanentnej dla wiernych. Poza różnicą środowiska 
różne są też cele każdej z tych działalności: katecheza usiłuje sprzyjać oso­
bistemu przylgnięciu do Chrystusa oraz dojrzewaniu różnych aspektów życia 
chrześcijańskiego (por. Kongregacja ds. Duchowieństwa, Dyrektorium Ogólne
0 Katechizacji, [DOK], 15 sierpnia 1997, nn. 80-87), podczas gdy nauczanie 
szkolne przekazuje uczniom wiedzę na temat tego czym jest chrześcijaństwo
1 życie chrześcijańskie. Ponadto Benedykt XVI przemawiając do nauczycieli 
religii podkreślił wymóg: „poszerzenia przestrzeni naszej racjonalności, otwie­
rając ją ponownie na wielkie kwestie prawdy i dobra, wiążąc ze sobą teologię, 
filozofię i nauki ścisłe w pełnym poszanowaniu właściwych im metod oraz ich 
wzajemnej autonomii, ale także ze świadomością ich substancjalnej jedności, 
wiążącej je wzajemnie. Wymiar religijny jest w istocie ściśle powiązany z fak­
tem kulturalnym, uczestniczy w globalnym kształtowaniu osoby i pozwala na 
przekształcenie poznania na życiową mądrość”. Nauczanie religii katolickiej 
uczestniczy w tym procesie, w którym „szkoła i społeczeństwo są ubogacane 
prawdziwymi laboratoriami kultury i humanizmu, w obrębie których rozpo­
znając istotny wkład chrześcijaństwa, osoba staje się zdolna do odkrycia dobra 
oraz wzrastania w odpowiedzialności, do poszukiwania porównań i wyostrze­
nia zmysłu krytycznego, do czerpania z darów przeszłości, by lepiej zrozumieć 
teraźniejszość oraz być zdolnym do świadomego planowania przyszłości” 
(Przemówienie do nauczycieli religii katolickiej, 25 kwietnia 2009 r.).

18. Specyfika tego nauczania w niczym nie pomniejsza jego natury jako 
przedmiotu szkolnego; przeciwnie utrzymanie tego statusu jest warunkiem 
skuteczności: „Jest zatem konieczne, aby nauczanie religii w szkole miało cha­
rakter przedmiotu szkolnego, z takimi samymi wymaganiami systematyczności 
i rygoru, jakie mają inne przedmioty. Powinno prezentować ono chrześcijańskie

213



orędzie i wydarzenie równie poważnie i głęboko, jak czynią to inne dyscypliny 
prezentując swe osiągnięcia. Nie powinno prezentować ono się jako coś dodat­
kowego względem nich, ale jako niezbędny element dialogu interdyscyplinar­
nego” (DOK 73).

Podsumowanie:
-  Wolność religijna jest fundamentem i gwarancją obecności nauczania religii 

w szkołach publicznych.
— Jego warunkiem kulturowym jest koncepcja antropologiczna otwarta na 

wymiar transcendentalny.
— W szkołach katolickich nauczanie religii stanowi niezbywalną charakterysty­

kę projektu edukacyjnego i nie można z niego zrezygnować.
-  Nauczanie religii jest różne od katechezy i względem niej komplementarne, 

gdyż chodzi o nauczanie szkolne, nie wymagające przylgnięcia wiarą. Lecz 
przekazuje ono wiedzę dotyczącą tożsamości chrześcijaństwa oraz życia 
chrześcijańskiego, ubogaca Kościół i ludzkość laboratoriami kultury i hu­
manizmu.

IV. Wolność edukacyjna, wolność religijna i edukacja katolicka
19. Prawo rodziców i uczniów do edukacji i wolności religijnej konkretnie 

realizuje się poprzez :
a) wolność wyboru szkoły. „Rodzice, którzy mają pierwszy i nienaruszalny 

obowiązek oraz prawo wychowywania dzieci, winni cieszyć się prawdziwą wol­
nością w wyborze szkół. Władza państwowa więc, której zadaniem jest strzec 
i bronić wolności obywatelskiej, powinna dbać zgodnie z zasadami sprawie­
dliwości rozdzielczej o takie rozdzielanie zasiłków państwowych, aby rodzice 
zgodnie ze swym sumieniem w sposób naprawdę wolny mogli wybrać szkoły 
dla swych dzieci” (GE 6; por. DH 5; k. 797 KPK; k. 627 §3 KKKW).

b) wolność otrzymywania w pomieszczeniach szkolnych konfesyjnego na­
uczania religijnego, integrującego własną tradycję religijną z właściwą szkole 
formacją kulturową i intelektualną. „Wierni mają zabiegać o to, ażeby ustawy 
państwowe dotyczące kształcenia młodzieży zapewniały jej także w szkole 
wychowanie religijne i moralne, zgodne z sumieniem rodziców” (k. 799 KPK; 
por. GE 7, DH 5). W istocie nauczanie i edukacja religijna katolicka udzielana 
we wszelkich szkołach podlegają nadzorowi władzy Kościoła (por. k. 804 §1 
KPK; k. 636 KKKW).

20. Kościół jest świadom, że obecnie, podobnie jak miało to miejsce w epo­
kach minionych, w wielu miejscach na świecie nie ma pełnej wolności religijnej, 
zarówno jeśli idzie zabezpieczenia ustawowe, jak i praktykę (por. DH 13).

214



W tych warunkach Kościół czyni wszystko, co może by dać wiernym formację, 
której potrzebują (por. GE 7; k. 798 KPK; k. 637 KKKW). Równocześnie, 
zgodnie z swą misją (por. Sobór Watykański II, Konstytucja Gaudium et spes, 76), 
nie ustaje w ujawnianiu niesprawiedliwości, kiedy uczniowie katoliccy i ich ro­
dzice są pozbawieni prawa do edukacji i gdy pozbawiani są wolności religijnej. 
Równocześnie zachęca wszystkich wiernych do zabiegania, by prawa te były 
rzeczywiście przestrzegane (por. k. 799 KPK).

Kongregacja ds. Edukacji Katolickiej jest przekonana, że podkreślone 
tutaj zasady, mogą dopomóc w znalezieniu coraz większej zgodności między 
misją edukacyjną, stanowiącą integralną część misji Kościoła a aspiracjami 
ludzi do budowania sprawiedliwego społeczeństwa, respektującego godność 
każdej osoby.

Kościół ze swej strony, pełniąc posługę (diakonię) prawdy pośród rodzaju 
ludzkiego, proponuje każdemu pokoleniu Boże objawienie, poprzez które mo­
żemy nauczyć się prawd ostatecznych dotyczących życia i znaczenia historii. 
Nie jest to zadanie łatwe w zlaicyzowanym świecie, gdzie poznanie uległo roz­
biciu, a moralność zamętowi. Jest to zadanie angażujące całą wspólnotę chrze­
ścijańską i stanowiące dla wychowawców prawdziwe wyzwanie. Podtrzymuje 
nas jednak pewność — jak stwierdził Benedykt XVI — że „szlachetne cele (...) 
edukacji, mającej u swych podstaw jedność prawdy oraz służbę osobie i wspól­
nocie, stają się szczególnie mocnymi narzędziami nadziei” (Przemówienie do 
wychowawców katolickich, 17 kwietnia 2008 r.).

Eminenc j o / Ekscelenc j o,
Prosząc o zapoznanie z treścią tego listu okólnego wszystkich zaangażo­

wanych w misję edukacyjną Kościoła, dziękujemy za uprzejmą uwagę. Pozo­
stajemy we wspólnocie w modlitwie za przyczyną Maryi, Matki i Nauczycielki 
wychowawców. Korzystając z tej okazji wyrażamy uczucia szacunku,

Zenon Kard GROCHOLĘ WSK1, Prefekt 
f  Jean-Louis BRUGUES, O.P., Sekretar.£

215



48.
Orędzie zgromadzenia plenarnego 

Rady Konferencji Biskupich Europy (CCEE)

Europo, miej ufność!
20 lat po upadku Muru Berlińskiego, odnaleźć na nowo zapał, głosić nadzieję.
Przed dwudziestu laty, uczestniczyliśmy w wielkiej chwili: upadku Muru 

Berlińskiego. Wydarzenie to, które miało naznaczyć historię, nie pojawiło się 
jak meteoryt, który spadł z nieba. Przygotowali je ludzie świadomi i odważni, 
którzy nie dali się złamać brakiem wolności. Poprzedziły je liczne ofiary tych, 
którzy ryzykowali życie i walczyli o tę wolność. Mamy na myśli „Solidarność” 
i wszystkie walki o jak największą solidarność i większe poszanowanie godności 
ludzkiej w owych krajach Europy Środkowej i Wschodniej. Jakże nie przypo­
mnieć tu pierwszoplanowej roli papieża Jana Pawła II i jego dalekowzrocznej 
wizji Europy, opartej na fundamentach wiary, dobra wspólnego i pokoju? Wielu 
dostrzegało w upadku Muru Berlińskiego rozpadnięcie się licznych innych mu­
rów: nienawiści, lęku, kłamstwa i okrutnej ideologii.

Ta nowa wolność, ofiarowana wszystkim, stała się czasem łaski dla Kościo­
łów. Odnalazły one na nowo swobodę działania, organizowania się i ewange­
lizacji. Nawet jeśli proces ten nie dokonał się w pełni we wszystkich krajach 
i obciążenia związane z przeszłością nie zostały jeszcze rozwiązane, to jednak 
mamy świadomość drogi przebytej w ciągu tych dwudziestu lat. My, biskupi 
Europy, widzimy razem w tym wyzwoleniu znak czasów i dziękujemy Bogu, 
Panu czasu i dziejów!

Skutki tych wydarzeń stały się wspaniałą odskocznią dla zapału na rzecz 
przygody europejskiej. Wielu obywateli europejskich dzięki temu się spotkało, 
odwiedzali się nawzajem i na nowo wspólnie odczytali historię. Nauczyli się le­
piej się poznawać, odkrywać to wszystko, co mają wspólnego i lepiej postrzegać 
różnice między sobą. Fala imigracji, która dotknęła niektóre kraje europejskie, 
przyczyniła się niewątpliwie do pewnego dobrobytu, ale doprowadziła też do 
pojawienia się nowych trudności, rozdzielając rodziny lub zmuszając je do wy­
korzenienia się z ram ich zwyczajnego życia.

W dwadzieścia lat później stwierdzamy, że ten niezwykły zapał europejski
o silnym zabarwieniu etycznym ogromnie osłabł. Wysoki wskaźnik absencji

216



w czasie ostatnich wyborów do Parlamentu Europejskiego pokazuje to dobitnie. 
Nadzieje pokładane na nowo w budowanie Europy nie zostały tak naprawdę 
spełnione po dziś dzień. W efekcie stwierdzamy wpływ różnych czynników:

— Rozwojowi Unii Europejskiej towarzyszył wzrost konsumpcji, przynaj­
mniej w odniesieniu do pewnych kategorii osób. Samo jednak zdobywanie 
coraz to nowych dóbr nigdy nie będzie mogło wypełnić serca człowieka. Jak 
powiedział Chrystus: „Nie samym chlebem żyje człowiek, lecz każdym słowem, 
który pochodzi z ust Bożych” (Mt 4, 4). Same tylko prawa rynku i konkurencji 
nie spowodują narodzin ideału.

— Społeczeństwo to chce oddać jak najwięcej przestrzeni jednostce, jej wy­
borom i poszukiwaniu jej pełnej realizacji osobistej. Ale pojawia się tu także 
ryzyko jej zasklepienia się wyłącznie na obronie swych interesów lub zdoby­
tych korzyści. Papież Benedykt XVI zdemaskował „chciwość” jako tajną siłę 
napędową wielkiego światowego kryzysu finansowego i gospodarczego, który 
obecnie przeżywamy. Społeczeństwo, w którym każdy, każda grupa czy każdy 
naród broni wyłącznie własnych interesów, musi stać się dżunglą. Bez sprawie­
dliwości, dzielenia się, solidarności, życie społeczne wyradza się w przemoc. 
Niech nas więc nie zaskoczy, jeśli organizacje mafijne i terroryzm rozkwitają 
na takim podłożu. Pokój społeczny i niezbędna globalizacja o ludzkim obliczu 
wołają dziś o inną solidarność i inną wielkoduszność!

— Społeczeństwu pluralistycznemu grozi często ryzyko ulegania pokusom 
relatywizmu, zwłaszcza na płaszczyźnie etycznej. Każdy ustanawia swoje nor­
my i domaga się swych praw. Dziś życie w społeczeństwie musi się zasadzać na 
normach wspólnych, na wizji człowieka, która nie zmienia się pod wpływem 
grup nacisku czy w wyniku badania opinii publicznej. Jesteśmy zatroskani licz­
nymi propozycjami ustaw, w naszych krajach lub w instytucjach europejskich, 
które sprzeciwiają się prawdziwemu dobru człowieka i społeczeństwa. Jesteśmy 
świadomi pilnej potrzeby uzgodnienia norm prawnych z prawem naturalnym, 
opartym na godności ludzkiej oraz określającym nienaruszalne prawa i obo­
wiązki człowieka. Normy te winny się charakteryzować dialogiem, poszanowa­
niem wolności i szczerym poszukiwaniem prawdy.

Kryzys, jaki przeżywa obecnie Europa, jest poważny. Również spadek przy­
rostu naturalnego i przyszłość jej demografii z pewnością nie skłaniają do opty­
mizmu. Nie chcemy jednak występować w roli proroków nieszczęścia. Nigdy 
nie jest pewne, że się pogorszy! Dzięki naszej wierze ogarniamy społeczeństwo 
europejskie, w którym żyjemy, spojrzeniem promiennym i pełnym nadziei!

U niektórych ludzi nam współczesnych dostrzegamy dążenie do życia, które 
będzie źródłem pokoju wewnętrznego, radości i zaufania. Wielu młodych jest

217

7 — W rocławskie W iadomości Kościelne



gotowych angażować się w większe braterstwo i solidarność na świecie. Aby 
wspierać dobro wspólne i szanować nasze środowisko, wielu mężczyzn i kobiet 
głosi, że są gotowi do ponoszenia wyrzeczeń, pod warunkiem, że będą one 
sprawiedliwie dzielone. Nie jest sprawą przegraną obrona życia od poczęcia 
po naturalną śmierć. Jesteśmy o tym przekonani, gdyż życie jest fundamentem 
społeczeństwa prawdziwie ludzkiego!

Mówimy to nie ze względu na ludzki optymizm, ale dlatego, że głosimy wizję 
człowieka, którą dziś, podobnie jak wczoraj, chcemy oddać na służbę budowa­
nia Europy. Czerpiemy ją z Ewangelii, ale sądzimy, że może ją podzielać wielu. 
Papież Benedykt XVI powiedział ostatnio: „Właśnie dlatego, że Ewangelia 
nie jest ideologią, nie próbuje zamykać w sztywnych schematach zmieniającej 
się rzeczywistości społeczno-politycznej. Co więcej, przenika ona zmienności 
tego świata i rzuca nowe światło na godność osoby ludzkiej w każdej epoce” 
(Przemówienie Ojca Świętego na spotkaniu ekumenicznym w arcybiskupstwie 
praskim, 27. 09. 2009).

Budowa Europy jest zaprawdę przygodą, którą warto przeżyć. Każdy może 
tu znaleźć swoje miejsce, każdy jest tu oczekiwany. Bardziej niż kiedykolwiek 
wcześniej otwiera się przed nami droga. Nie jest to chwila, aby zwalniać krok 
lub zatrzymywać się na uboczu. Nie zapominajmy, że jesteśmy uczniami Tego, 
który powiedział: „Nie lękaj się. Powstań i idź!”

218



III. EPISKOPAT POLSKI

49.
Kazanie abp. Sławoja Leszka Głódzia podczas Mszy iw. 

na pl. Solidarności w Gdańsku

Gdańsk; 4 czerwca 2009 roku

„Pan da siłę swojemu ludowi, Pan da swojemu ludowi 
błogosławieństwo pokoju”.

(Ps 29 (28) 11)

Panie Prezydencie Najjaśniejszej Rzeczypospolitej!
Bracia Kapłani -  wśród nich kapelani „Solidarności”, przewodnicy 
na drogach Boga i Ojczyzny!
Ludzie „Solidarności” — z Wybrzeża i z Polski całej!
Bracia Stoczniowcy, którzy w swoich sercach wciąż odczuwacie 
tamten powiew wiatru wolności sprzed 29 lat!
Bracia Kombatanci polskich dróg ku Niepodległej!
Rodacy, którzy dzięki Telewizji „Trwam” łączycie się z naszą 
wspólnotą modlitwy i pamięci!
Ludu Boży Archidiecezji Gdańskiej i Ojczyzny!

„W imię przyszłości człowieka i ludzkości trzeba było wypowiedzieć to słowo 
„solidarność”. Dziś płynie ono szeroką falą poprzez świat...” To słowa Sługi Boże­
go Jana Pawła II. Wypowiedziane tu, na pomorskiej ziemi, na Skwerze Kościuszki 
w Gdyni 11 czerwca 1987 roku. Niechaj stanowią motto naszego modlitewnego 
spotkania. A także coś więcej. Potwierdzenie -  mocne, jasne, klarowne, jedno­
znaczne, że to słowo — „solidarność” — płynie dalej poprzez świat, płynie przez 
Ojczyznę — choć przeszły lata! „Przejdą lata i wieki przeminą” — ona płynąć bę­
dzie. A także to, przede wszystkim to, że „Solidarność”, wspólnota ludzi pracy 
i wspólnota polskiej nadziei — ŻYJE! W nowym kontekście czasów i systemowych 
realiów jest dalej ważnym znakiem Polski! Nie zeszła -  choć wielu by tego pragnę­
ło -  ze sceny polskiego życia! Jeszcze ma wiele do powiedzenia! Jeszcze ma wiele 
do zrobienia! Nie zejdzie ze sceny życia, bo nie zgasiła ducha! Bo jest świadoma 
wielkiego dzieła przemian w Ojczyźnie i w Europie, które wiąże się z jej imieniem!

219



I. Duch „Solidarności” i wdzięczności
Ten duch „Solidarności” przyprowadził nas tutaj. W rzeczywistość wiary 

pragniemy włączyć święto dziś obchodzone — pamiątkę czerwcowych wybo­
rów do parlamentu przed dwudziestu laty — ważnego etapu polskiej drogi ku 
wolności. Pamiętnych wyborów! Swoistego referendum!. Wielka rzesza obywa­
teli Ojczyzny powiedziała wtedy dobitnie, jednoznacznie: Tak. Tak -  drodze ku 
wolności. Tak — „Solidarności”. Tak — przemianom systemowym i gospodar­
czym. Tak -  Polsce: bez przymiotników. Tak -  polskiej nadziei.

Nie wszyscy w tych wyborach wzięli udział. Nie wszyscy, także wielu ludzi 
„Solidarności” -  akceptowali tamten bieg spraw. Ale wszyscy zdawali sobie 
sprawę, że 4 czerwca stało się coś bardzo ważnego. Nadchodzi czas innej Pol­
ski: wymodlonej zdobywanej, wyczekiwanej. Wolnej, niepodległej, suwerennej. 
Nikt już tego pochodu wolności nie zatrzyma. Pan dał siłę swojemu ludowi!

Dziś we wspólnocie łamanego Chleba — Ciała Chrystusa, chcemy dziękować 
Bożej Opatrzności za tamten dzień, który otworzył nowy etap polskiej drogi do 
wolności. Dziękować za ludzi, którzy tę drogę wytyczali -  swoją determinacją, 
swoim poświeceniem, swoją pracą... Świętować -  TAK! Ale najpierw winniśmy 
dziękować Bogu!

Duch „Solidarności” i wdzięczności, przyprowadził nas na ten gdański plac. 
Jeden z placów ojczyzny, plac, do którego macie szczególne prawo wy, Bracia 
i Siostry z „Solidarności” ze Stoczni Gdańskiej. I to nie dlatego, że nosi on 
nazwę: plac Solidarności. Ale dlatego, że to plac pamięci o ofiarach zbrodni 
grudniowej 1970: pamiętanej, przeżywanej, opłakiwanej tu -  na Wybrzeżu.

To ich ofiara leżała u źródeł „Solidarności”. To ich ofiara w sercach i w sumie­
niach gruntowała przekonanie, że trzeba Polskę przemienić, aby w niej „brata nie 
zabijał brat”! W dziesiątą rocznicę tragicznych zdarzeń stanął pomnik Poległych 
Stoczniowców -  Ofiar Grudnia 1970 -  Trzy Krzyże Gdańskie. Wzniesiony przez 
„Solidarność”. Opatrzony słowami pewności i nadziei zaczerpniętymi z Psalmu 
Dawidowego: „Pan da silę swojemu ludowi, Pan da swojemu ludowi błogosła­
wieństwo pokoju” (Ps 29 (28), 11). Stanął na gdańskim Placu, który stał się czymś 
więcej niż jednym z placów miasta. Placem pamięci! Placem modlitwy! Placem 
jedności! Placem polskiej wspólnoty! Nie trzeba się tego Placu obawiać! Trzeba 
go nosić w sercu! Ten Plac wieńczą Krzyże nadziei. Tylko pod tym Krzyżem...

II. Dzień pamięci i refleksji nad dziejami Narodu
Umiłowani!
Ewangelia według św. Marka na dziś przeznaczona, przynosi słowa Jezusa 

wypowiedziane w świątyni jerozolimskiej. Jezus wskazuje na dwa największe 
przykazania. Najistotniejsze wektory ludzi wiary, ludzi zawierzenia Bogu. 
220



Pierwsze: „Będziesz miłował Pana, Boga swego, całym swoim sercem, całą 
swoją duszą, całym swoim umysłem i całą swoja mocą” (Mk 12, 29) i drugie: 
„Będziesz miłował swego bliźniego jak siebie samego” (Mk 12, 31). „Będziesz 
miłował Pana, Boga swego” — to znaczy będziesz mu ufał, wierzył, pokładał 
swoją nadzieję — w Nim, Bogu „wiecznym, niezmiennym, zawsze takim samym, 
wiernym, doskonale sprawiedliwym” (Katechizm Rzymski).

Mówi Jezus: „Przykazanie nowe daję wam, — abyście się wzajemnie miłowa­
li, tak jak Ja was umiłowałem” (J 13, 24). Miłość, która „rozlana jest w sercach 
naszych przez Ducha Świętego” (Rz 5, 5), jest źródłem wolności. Ale Wolność, 
która nie czerpie ze źródeł miłości, może — w wymiarze indywidualnym i spo­
łecznym -  nieść krzywdę i niesprawiedliwość, generować agresję i nikczemność. 
Może więc krzywdzić i lekceważyć człowieka, w imię władzy, kryzysu i pychy.

Dziś dzień pamięci i refleksji nad drogą Narodu -  ku wolności. I nad drogą 
Polski ku wolności — wolnej wśród wolnych, równej wśród równych. Niepod­
ległej. Dziś dzień naszego dziękczynienia za wolność, która czerpała ze źródeł 
miłości. Dlatego właśnie dziś trzeba pytać, kto tę wolność kształtował, kto 
drogę ku niej wskazywał, kto za tę wolność płacił — często najwyższą cenę. 
I komu za nią należy być wdzięcznym.

Umiłowani!
Przywołujemy najistotniejszy sens tego polskiego zwycięstwa sprzed 

dwudziestu lat: nadchodzący kres komunistycznego systemu obcego duchowi 
polskiej ziemi, narzuconego siłą, nigdy nie zaakceptowanego. Czas Polski nie­
podległej, demokratycznej, suwerennej. Wolnej wśród wolnych, równej wśród 
równych -  Najjaśniejszej Rzeczypospolitej!

III. Skąd ta siła, skąd ten Duch?
Bramy strajkujących Stoczni Wybrzeża przybrane kwiatami, udekorowane 

wizerunkami Matki Pana, portretami Ojca Świętego. Wielu z was tu obecnych to 
dobrze pamięta! Pierwsza Msza święta w gdańskiej Stoczni. Modli się z nami ten 
kapłan, który wtedy tę Mszę świętą odprawiał — ksiądz prałat Henryk Jankowski, 
pierwszy kapelan strajkujących. Początek wielkiego poruszenia polskich serc — co 
wkrótce objął ojczyznę całą. Początek zmagań -  bezkrwawej walki -  nie tylko
o chleb, także o godność, wolność, o Polskę — nową, inną, przemienioną.

Skąd ta siła, ta determinacja, pewność zwycięstwa? „Odwagi! Ja jestem, nie 
bójcie się!” (Mt 14,27) -  jakże wiele robotniczych serc usłyszało wtedy-w dniach 
sierpniowych strajków — tę pobudkę, tę zachętę. Słowa Chrystusa, Bożego Syna, 
który przyjął naturę ludzką, by dokonać w niej naszego zbawienia.

Tamten zryw -  trzeba to dobitnie powiedzieć -  czerpał siłę ze źródeł 
wiary, z nadprzyrodzonych mocy, z tchnienia Ducha Świętego — światłości

221



najświętszej. „Niech zstąpi Duch Twój i odnowi oblicze ziemi. Tej ziemi”. 
Przedwczoraj, 2 czerwca, minęło trzydzieści lat od chwili, kiedy na warszaw­
skim placu Zwycięstwa Jan Paweł II wypowiedział to zdanie. Może najważ­
niejsze zdanie wypowiedziane w ciągu polskiej historii! Może najważniejsze 
wezwanie! Wysłuchane!

Dziś, po trzydziestu latach od tamtej chwili, mówię, wobec was, że to On, 
Sługa Boży Jan Paweł II, Namiestnik Pana naszego Jezusa Chrystusa na ziemi, 
syn polskiego Narodu -  jest Ojcem naszej wolności. Ojcem polskiej solidarno­
ści. Bo przyszedł czas — odnowiony przez Ducha! Przywołujemy Twoje Imię, 
Ojcze Święty Janie Pawle II -  Sługo wierny, Tego, który cię wybrał -  Jezusa 
Chrystusa, Przewodniku Ludu mesjańskiego, którego udziałem „jest godność 
i wolność synów Bożych, w których sercach Duch Święty mieszka jak w świą­
tyni” (Sobór Watykański II, Konstytucja Ijtmengenńum).

Przypominałeś nam że „nie sposób zrozumieć dziejów Narodu polskiego -  
tej wielkiej tysiącletniej wspólnoty, która tak bardzo stanowi o mnie, o każdym 
z nas — bez Chrystusa (Warszawa, 2 VI 1979 r.), że Naród i Ojczyzna są rzeczy­
wistością nie do zastąpienia, że „wolność stale trzeba zdobywać, nie można jej 
tylko posiadać! Przychodzi jako dar, utrzymuje się przez zmaganie” (poemat 
Karola Wojtyły, Myśląc Ojc^y^na). Na największych areopagach świata mówiłeś
0 drodze swego narodu, który pośród dziejowych doświadczeń zachował własną 
tożsamość dzięki potędze swej kultury wrośniętej w glebę chrześcijaństwa.

Płonęła świeca solidarności w papieskim oknie, kiedy przyszedł stan wojen­
ny. W 1987 roku Jan Paweł II — sługa nadziei, stał samotnie przed tym gdański 
pomnikiem odgrodzony kordonem milicji od synów swej ojczyzny, od Ludu 
Bożego narodzonego „z wody i z Ducha” (J 3, 5). Dziś niech usłyszy w domu 
Ojca naszą modlitwę wdzięczności i miłości. On, Jan Paweł II -  ojciec polskiej 
wolności. Niech ta nasza modlitwa przybliża dzień jego wyniesienia do chwały 
ołtarzy!

IV. Kapłani wedle Serca Jezusowego
Sługa Boży Jan Paweł II -  ojciec polskiej wolności. I ci inni, słudzy Chry­

stusa, którzy torowali drogę do wolności, do Polski, co miała przyjść w Imię 
Pana. Nosicie w swych sercach pamięć tego kapłana z warszawskiej świątyni 
pw. Świętego Stanisława Kostki, który, gdy nastał stan wojenny, mówił: „Chrze­
ścijaninowi nie może wystarczyć tylko potępienie zła, kłamstwa tchórzostwa, 
zniewalania, nienawiści przemocy. Ale chrześcijanin musi być prawdziwym 
świadkiem, rzecznikiem i obrońcą sprawiedliwości, dobra, prawdy, wolności
1 miłości. O te wartości musi odważnie upominać się dla siebie i innych” (z ho­
milii wygłoszonej na Mszy świętej za Ojczyznę 27 maja 1984 r.).
222



Pamiętacie jego pogrzeb -  wielką modlitwę o prawa Boga, Kościoła, „So­
lidarności”, Narodu.... To podczas niego padły te znamienne słowa: „Solidar­
ność” żyje, bo Ty oddałeś za nią swoje życie. Ksiądz Jerzy Popiełuszko: „patron 
naszej obecności w Europie za cenę ofiary z życia, tak jak Chrystus” — to słowa 
Jana Pawła II (Włocławek, 7 czerwca 1991 r.).

Służyli „Solidarności” i jej drodze ku wolności inni: słudzy Ewangelii i Oj­
czyzny. Wielu ich było. Nieśli Chrystusowe przesłanie solidarności, braterstwa, 
Bożej miłości! Niektórzy odeszli do Pana — tragicznie: ks. Suchowolec, ks. Zych, 
ks. Niedzielak... Wspomnijmy dziś jednego: ks. Hilarego Jastaka, kapłana 
wedle Serca Jezusowego i wedle serca Ojczyzny, przewodnika na pomorskich 
i kaszubskich drogach ku wolności.

Drogi Księże Kardynale Prymasie!
Pamiętasz dobrze tamtą drogę narodu i tamten czas. Pamiętamy — Polska 

i naród — Twoją posługę polskiej nadziei, jednaniu serc, przykładaniu ewan­
gelicznej miary do napięć i problemów tamtych lat. Twoje przewodnictwo 
wspólnocie wiary, Kościołowi w Ojczyźnie, narodzonemu z przebitego Serca 
ukrzyżowanego Chrystusa i zjednoczonego z Nim — swoim Oblubieńcem. 
Podjąłeś dziedzictwo Twego Poprzednika, Sługi Bożego Stefana Kardynała 
Wyszyńskiego. Tak jak i On wiedziałeś, że drogi ku polskiej wolności nie da się 
oddzielić od drogi Kościoła.

Kościół służy Narodowi, tak jak służył „Solidarności”, bo ona z ducha 
Narodu wyrosła. Tak pojmuje swoją rolę Kościół i dziś. I niech nikt tej roli nie 
pomniejsza! To szkodzi Polsce.

V. Nasz Naród jak lawa
„Będziesz miłował bliźniego swego”.
Droga „Solidarności” była drogą wspólnoty. Często przywoływano Paw­

iowe zalecenie: „Jeden drugiego brzemiona noście i tak wypełniajcie prawo 
Chrystusowe” (Ga 6, 2). Nosiliście brzemiona innych, kiedy trzeba było straj­
kować — za słabszych, a w stanie wojennym organizować pomoc prześladowa­
nym, represjonowanym, ich rodzinom. Droga „Solidarności” była też drogą 
walki, ale takiej, która nigdy nie traktowała drugiego człowieka jako wroga 
i nieprzyjaciela, którego należy zniszczyć — bezwzględnie, ostatecznie. To była 
walka „o człowieka, o jego prawdziwe prawa, o jego prawdziwy postęp, walka
o dojrzalszy kształt życia ludzkiego” (Jan Paweł II, Gdynia, 11 VI 1987 r.).

Dziwił się świat temu ruchowi, jego etycznemu wymiarowi, jego moralne­
mu napięciu. Dziwił się dojrzałości — także tej politycznej, także tej społecznej, 
także tej moralnej. Pokojowa Nagroda Nobla przyznana Lechowi Wałęsie, była 
„nagroda dla «Solidarności», dla ludzi o sprawy, o które walczyliśmy w duchu

223



i sprawiedliwości” — to słowa Laureata. Skąd ta dojrzałość się brała? Skąd się 
brał taki sposób myślenia -  wedle porządku braterstwa i miłości?

Pisał przed laty Mickiewicz: „Nasz naród jak lawa, Z wierzchu zimna 
i twarda, sucha i plugawa; Lecz wewnętrznego ognia sto lat nie wyziębi”. Te 
wewnętrzny ogień — niewyziębiony, niezagasły, przynosiliście do stoczni, do 
portów, hut, zakładów i instytucji pracy. Przynosiliście go od środowisk, które 
was ukształtowały, wiernych Bogu i wartościom ojczystym.

Wielu z was to — synowie polskiej wsi, która w latach stalinizmu oparła się 
kolektywizacji. Każdego roku dotykaliście tajemnic Bożych, będąc świadkami 
cudu siewu i urodzaju. Wielu z was ukształtowały miasteczka i osady, polskie 
„małe ojczyzny”, rezerwuar trwałych polskich wartości. Wiele wniosły do ru­
chu „Solidarności” środowiska inteligenckie, naukowe, artystyczne, szczególnie
— przez lata — narażone na komunistyczną indoktrynację. Z biegiem lat odnaj­
dywały w Kościele przestrzeń wolności, aby w czasie „Solidarności” tworzyć 
tę swoistą wspólnotę chleba i słowa, kultury i ekonomii, o której mówił Jan 
Paweł II podczas spotkanie z twórcami w 1987 roku.

Ten wasz wewnętrzny ogień — to także znak tamtego czasu — odsłaniał 
likwidował „białe plamy” historii, rozpalał pragnienie pogłębiania wiedzy, sa­
mokształcenia, sięgania wzwyż -  nad poziomy. Na drogę „Solidarności” wcho­
dzili ludzie spod znaku Polski Walczącej. Jeden przykład: pośród internowa­
nych w grudniu 1981 roku w Białołęce znalazł się -  sześćdziesięciopięcioletni 
letni wtedy — Antoni Heda „Szary”, słynny partyzant z Gór Świętokrzyskich, 
wsławiony rozbiciem po wojnie ubeckiego więzienia w Kielcach. Rozpoznawa­
liście legendę legionistów, powstań narodowych, szwoleżerów księcia Józefa, 
kosynierów Kościuszki, Konfederatów Barskich. Ich dumna pieśń: „Nigdy 
z królami nie będziemy w aliansach / Nigdy przed mocą nie ugniemy szyi / 
Bo u Chrystusa my na ordynansach / Słudzy Maryi” — rozbrzmiewała często 
w latach stanu wojennego.

To z tego ducha solidarności rodziło się przełamywanie barier stanowych, 
korporacyjnych, braterstwo, wspólnota robotników, inteligencji, różnych za­
wodów. To z tego ducha zniknęła społeczna atomizacja, która dzieliła, odsu­
wała od siebie....

„W imię przyszłości człowieka i ludzkości trzeba było wypowiedzieć to 
słowo «solidarność»: (...) W imię prawdy w tym świątecznym dniu trzeba głosić 
chwałę «Solidarności»”. Bo to ona stała się podmiotem politycznych zmian. 
Bo to ona ducha nie zgasiła. Bo to jej wewnętrzny ogień — nie stłumiony szy­
kanami, represjami, delegalizacją — prowadził do przemian. Nic by nie wyszło 
z politycznych umów, koncesji, ustaleń, gdyby nie świadomość, że tam w prze­
strzeni ojczyzny i narodu, kumuluje się ta polska lawa, lawa „Solidarności”,
224



która już nie ostygnie, która już nie powróci w koleiny dawnego systemu -  ale 
ruszy, „wyrwie murom zęby krat” i mury runą -  odsłonią inny świat!

Mówię o tym, co dobrze pamiętam. Niosę doświadczenie „Solidarności”, 
przeżywanej we wspólnocie białostockiego regionu. Jest tu dziś jego sztandar, 
poświęcony w 1981 roku, w asystencji tysięcy, przez śp. biskupa Edwarda Kisie­
la, wtedy administratora apostolskiego znajdującej się w granicach PRL części 
archidiecezji wileńskiej, od roku 1991 pierwszego metropolity białostockiego. 
Bądźcie pozdrowieni Przyjaciele wspólnej białostockiej drogi!

VI. Niezapomnianie dziedzictwo
N ie runęłyby mury systemu komunistycznego w Europie Środkowo-W schodnie j, 

gdyby nie ten wicher wolności, gdyby nie ten wiatr od morza... To z gdańskiej Oliwii, 
z sali obrad I Zjazdu „Solidarności”, zostało skierowane to profetyczne przesłanie 
do krajów Europy Środkowo-Wschodniej, akcentujące wspólnotę losów i nadzieję 
na ich odmianę. Pamiętaj o tym Europo, kiedy mówisz, że czas wolności narodów 
ujarzmionych przez komunizm rozpoczął się od zburzenia muru berlińskiego. 
Tamtego muru z betony, kamienia, cegły. „Solidarność” skruszyła ten jakże inny 
mur, budowany przez wrogi system, co chciał odgrodzić ludzkie braterstwo, posta­
wić tamę prawu do wolności, zgasić głód ludzkiego ducha, ostudzić miłość...

„W imię przyszłości człowieka i ludzkości trzeba było wypowiedzieć to 
słowo „solidarność”. I w imię przyszłości człowieka i Europy, trzeba było na 
tym gdańskim pomniku pamięci umieścić słowa zawierzenia i nadziei: „Pan da 
siłę swojemu ludowi, Pan da swojemu ludowi błogosławieństwo pokoju”.

To wy, ludzie „Solidarności”, jesteście detonatorem tych wielkich wydarzeń, 
które odmieniły oblicze Europy, przyniosły wolność jej ludom i narodom. Wol­
ności, do której wyswobodził nas Chrystus!

Ludzie „Solidarności” — słudzy wolności krajów Europy Środkowo- 
Wschodniej.

Wasza droga, rozpoczęta w sierpniu 1980, inspirowana tamtym wezwaniem 
Jana Pawła II o moc Ducha odnawiającego oblicze ziemi, zwycięska droga, 
stanowi wielkie dziedzictwo Polski i Europy! Dziedzictwo, które przypomina 
dzisiejszy dzień. Dziedzictwo, za które dziękujemy dziś Bogu i ludziom modli­
twą naszej gdańskiej wspólnoty wiary i pamięci. Dziedzictwo, które nie może 
zostać nigdy zapomniane! Dziedzictwo, którym nie można manipulować! Dzie­
dzictwo, którego nie godzi się wykorzystywać do doraźnych rozgrywek. Bo 
dziedzictwo to jest własnością Polski -  solidarnej, wiernej. To nie postaw sukna 
z Potopu Henryka Sienkiewicza, który można rozrywać, zawłaszczać, koterie, 
związki grupowych interesów. To dziedzictwo Jana Pawła, także tych, co oddali 
życie, jak ci z Wujka, z Lubina, z innych miejsc Ojczyzny -  długa to lista.

225



VII. Polska -  ale jaka?
Umiłowani!
Dziś choć to dzień naszej modlitwy, naszego dziękczynienia, może w pa­

mięci niejednego z was powraca -  niczym zgrzyt żelaza po szkle -  fraza wiersza 
Czesława Miłosza: „Który skrzywdziłeś człowieka prostego, śmiechem nad 
jego krzywdą wybuchając...”

Szli krzycząc: „Polska! Polska! -  wtem jednego razu
Chcąc krzyczeć zapomnieli na ustach wyrazu;
Pewni jednak, że Pan Bóg do synów się przyzna,
Szli dalej krzycząc: „Boże! ojczyzna! ojczyzna/’
Wtem Bóg z Mojżeszowego pokazał się krzaka,
Spojrzał na te krzyczące i zapytał: „Jaka?”

Pytanie: Polska -  ale jaka? które Juliusz Słowacki wkłada w Boże usta po­
wraca w rożnych kontekstach, przy różnych okazjach. W tym pytaniu, jest też 
pytanie o dziedzictwo „Solidarności”, o jego znaczenie, wagę, oddziaływanie 
w Polsce Roku Pańskiego 2009. Kto się z nim liczy? Kogo uwiera, a czasem 
boli? Wiele dróg prowadziło ku „Solidarności”. Jej kształt budowało wiele 
wątków. Trwał wewnątrz niej spór o jej miejsce w polskiej rzeczywistości,
o sposób jej działania, o tempo i sposób realizowania jej programu. Wzmagał 
się, gdy stary system począł się kruszyć i pękać — o przywództwo, o reprezen­
tację, o strategię, o pakiet postulatów i problemów.

Ta rzeka „Solidarności”: składała się z różnych nurtów, czasami na pozór 
sprzecznych, ale płynących wspólnie, w jednym kierunku — przemian, nadziei 
na inny czas, na inną Polskę. Połączonych i scalonych węzłem wspólnoty: prze­
konaniem o prymacie etyki, jako narzędzia rozwiązywania problemów i spo­
łecznych napięć, o potrzebie podejmowania „pracy nad pracą”, akcentowaniem 
braterstwa -  ponad różnicami, „Jeden drugiemu brzemiona noście”!

Czy to dziedzictwo trwa? Czy lemiesz „Solidarności” tnie dalej polska glebę? 
Stawiam takie pytania. Odnieść można niekiedy wrażenie, że najwyższe insty­
tucje narodu, szczególnie parlament, przypominają nową wieżę Babel w której 
pomieszały się języki -  jakże trudno porozumieć się z tymi, którzy wyrośli 
ze wspólnego, solidarnościowego pnia. Czy pamiętamy słowa Ojca Świętego 
z Zaspy: „Nie może być program walki ponad programem solidarności”. Co 
zrobić z rozwarstwieniem płacowym, z prywatyzacją, z bezrobociem?

W takim dniu jak ten w szczególny sposób dziękujemy ludziom, którzy tego 
dziedzictwa ustrzegli, którzy pozostali wierni ideałom, uczciwie, rzetelnie idą przez 
życie, także w wymiarze spraw społecznych i obywatelskich — traktowanych jako 
powołanie, jako zadanie, jako powinność wobec wspólnoty. Nie traktują swojej
226



przeszłości, swojej drogi z „Solidarności” jako swoistego wytrychu, który pomoże 
im zająć wysokie miejsce przy stole ojczyzny. Nie patrzą na nią, jako na postawy 
sukna, z którego można coś wyszarpnąć -  dla siebie, dla swojego ugrupowania, dla 
zawodowej korporacji. Nie użyją w społecznym sporze, choćby dramatycznym, 
choćby wypełnionym emocjami, argumentu siły, zamiast argumentu racji. Nie 
zapomną o tym -  to tylko jeden z przykładów -  że w społeczeństwie, „w którym 
istnieją: wolność pracy, przedsiębiorczość i uczestnictwo”, było zagwarantowane
-  poprzez odpowiednią kontrolę ze strony sił społecznych -  „zaspokojenie pod­
stawowych potrzeb całego społeczeństwa” (por. Encyklika Centesimus annuś).

Podmiotem podejmowanych reform ma być obywatel i jego dobro. Obo­
wiązkiem państwa jest także ochrona ładu moralnego w ojczyźnie, położenie 
tamy brudnej fali nihilizmu, pogardy dla odwiecznych wartości, rodziny, mał­
żeństwa, troski o życie. Marginalizowanie zagadnień polityki rodzinnej jest 
sprzeczne z etosem sierpnia ’80, jest sprzeczne z dobrem społecznym, zagraża 
rozwojowi naszego kraju, godzi w dobro człowieka.

Są tacy ludzie pośród nas! Bo dziedzictwo „Solidarności” żyje. Bo jej le­
miesz wciąż kroi glebę ojczyzny! Nie pozostawili „budowli niedokończonej”, 
nie poszli tam, „gdzie zazdrość i żądza sporu, bezład i wszelki występek” (por. 
Jk 3, 16) nie zlekceważyli upomnienia:” Także od pychy bron swego sługę (Ps 
19,14) -  pragną być siewcami pokoju, ładu serc i sumień. Pamiętają o przestro­
dze wypowiedzianej ongiś przez ks. Piotra Skargę, wciąż aktualnej: „Was Pan 
Bóg podniósł na wysokie urzędy: nie dał was, abyście sami swoich pożytków 
pilnowali, ale dla ludu, który wam Pan Bóg powierzył, abyście nam sprawiedli­
wość i pokój, który od Pana Boga bierzecie, spuszczali”. Ks. Skarga upominał 
posłów: „Co w nocy uradzą, to w dzień obalają”.

„Polska -  ale jaka?
Polska w której ugruntuje się przekonanie, że państwo jest własnością Na­

rodu, który jest jego suwerenem. Także to, że zwornikiem naszej wolności jest 
jedność, czasem wymagająca wyrzeczeń: jedność narodu i państwa, świadome­
go swojej historii, dziejowych celów, odpowiedzialności.

Polska, która patrzy z uwagą w swą przyszłość, bo wie — to słowa Romana 
Dmowskiego -  że jej bytu ryzykować, jej przyszłości przegrywać nie wolno, 
ani jednostkom, ani organizacji jakiejkolwiek, ani nawet całemu pokoleniu, bo 
Polska nie jest własnością tego czy innego Polaka, tego czy innego obozu, ani 
nawet jednego pokolenia”.

Polska solidarna, wierna, sprawiedliwa wobec swoich dzieci. Czy Polska 
jątrzących sporów? Czy Polska agresji? Czy Polska, w której doświadcza się 
społecznego zagubienia i beznadziei. Czy Polska w której wiara ojców i patrio­
tyzm traktowane są jako przeszkoda w budowaniu nowego ładu?

227



Czyja Polska?
Polska — jaka?
Pytają o to, Ci, którzy byli tu solą ziemi, rozpoczęli marsz ku wolności — o was 

mówię, bracia stoczniowcy -  a stali się wielką masa upadłościową, przeszkodą 
na drodze reform, podmiotem niejasnych do końca gier, wielkim kłopotem. 
Jakże łatwo się na was obrazić, jakże trudno stawić wam czoła, podjąć wasze 
problemy! Nie wziąć do serca słów Jana Pawła II: „W konflikcie między władzą 
a ludem, rację ma zawsze lud”.

Może dosyć tych pytań. Może za dużo tych pytań. Trzeba nam modlitwy: 
wiernej, ufnej, modlitwy nadziei... Módlmy się także podczas tej Mszy świętej 
dziękczynnej o powrót pod dach ojczyzny ducha wspólnoty, aby ci, co kiedyś 
szli razem, odnaleźli umiejętność dialogu Aby polska polityka skupiona była 
na wartościach, nie na jałowych sporach. Budujmy nasze jutro na wartościach.
O prymat prawdy w polityce. O prymat moralności w życiu społecznym
O miarę sumienia. O ducha odmiany, solidarności, szacunku. O to, żeby ta 
fraza: „Który skrzywdziłeś człowieka prostego...” nie miała odniesienia do 
polskiego życia. O zrozumienie, że Ojczyzna to wielki dar Boga, którego nie 
można zmarnować, zohydzić, sponiewierać.

Umiłowani!
W niedzielę wybory do parlamentu europejskiego. Do instytucji europej­

skich wnosimy wiano dziedzictwa ducha, z którego wyrosła wielkość Sługi Bo­
żego Jana Pawła II, także wiano obrońców Europy tych spod Monte Cassino, 
z Normandii -  żołnierzy, których zdradził świat, także wiano polskiej nauki, 
myśli, sztuki — obfite, liczące się.

To nasze polskie wiano, nich dopełni, niech wzbogaci, wiano euro­
pejskich wieków, także wiano ojców współczesnej zjednoczonej Europy: 
Schumana, Gaspariego, Adenauera. Tych, co w Europie szukali wartości, 
ożywiali współpracę, zasypywali przepaści niezgody miedzy narodami, 
sięgali do źródeł. Nie próbowali odwracać biegu europejskich dziejów, nie 
tworzyli nowych utopii, nie wydawali wojny chrześcijańskiemu duchowi jej 
przeszłości.

Wiano naszej tożsamości, naszego etosu ma się stać świadectwem, szcze­
gólnie teraz, kiedy w stronę nas, Polaków, padają tak straszne, tak brutalne, tak 
absurdalne w swym kłamstwie oskarżenia o udział w wielkiej zbrodni, o współ­
działanie ze zbrodniczym systemem.

Niech ci, którzy zostaną, niech pamiętają, że „Komu wiele dano, od tego 
wiele wymagać się będzie, a komu wiele zlecono, tym więcej od niego żądać 
będą” (Łk 12, 48).

228



Za chwilę pośród nas stanie Chrystus Eucharystyczny — niesie błogosła­
wieństwo prawdy i pokoju. Niech was nim obdzieli — uczestników tej Naj­
świętszej Ofiary — tych, co w niej uczestniczą dzięki przekazowi telewizyjnemu, 
także tych, których tu nie ma. W imię przyszłości człowieka i ludzkości trzeba 
było wypowiedzieć to słowo „solidarność”. Wypowiadajcie je dalej, nieście 
światu, nieście Polsce, „Niech będzie z nami Pan, nasz Bóg, jak był z naszymi 
przodkami” (Kri 8, 57).

Bądź uwielbiony, Boże ojców naszych, 
i niech będzie uwielbione imię Twoje 
na wieki przez wszystkie pokolenia! (Tb 8, 5)

„Pan da siłę swojemu ludowi, Pan da swojemu ludowi błogosławieństwo 
pokoju”.

Amen.

50.
Komunikat z 348. Zebrania Plenarnego 

Konferencji Episkopatu Polski

Łomża, 21 czerwca 2009 r.

W dniach od 19 do 21 czerwca 2009 r. biskupi zgromadzili się na 348. 
zebraniu plenarnym Konferencji Episkopatu Polski, najpierw w Łomży, 
a następnie w Giżycku. Obradami kierował przewodniczący Konferencji, abp 
Józef Michalik.

1. Obrady były połączone z uroczystościami uczczenia 1000-lecia mę­
czeńskiej śmierci św. Brunona z Kwerfurtu, biskupa i męczennika. Odbyły 
się one w Łomży i Giżycku. Przewodniczył im legat papieski kard. Józef 
Glemp, Prymas Polski. Święty, który przybył na nasze tereny z Niemiec, 
jest przykładem gorliwej miłości Boga, a także wielkiej odwagi w głoszeniu 
Ewangelii na terenach dzisiejszej północno-wschodniej Polski. Wraz ze 
św. Wojciechem i Pięcioma Braćmi Męczennikami Międzyrzeckimi stał się 
jednym z filarów Kościoła rodzącego się w naszej Ojczyźnie. Był darem od 
Boga dla naszego Kościoła, narodu i ówczesnej Europy. Może on być dla nas

229



także -  jak napisał Ojciec Święty Benedykt XVI -  patronem dobrych relacji 
polsko-niemieckich.

W uroczystościach wzięli udział kardynałowie, arcybiskupi, biskupi i wierni 
z Polski, Litwy, Niemiec, Białorusi, Rosji i Ukrainy. W obchodach milenijnych 
uczestniczyli również przedstawiciele innych Kościołów chrześcijańskich.

2. W katedrze łomżyńskiej w uroczystość Najświętszego Serca Pana Jezusa 
biskupi i prezbiterzy wraz z rzeszą wiernych rozpoczęli -  w łączności z Ojcem 
Świętym Benedyktem XVI -  Rok Kapłański. Ma on posłużyć pogłębieniu 
kapłańskiej tożsamości, pomóc kapłanom w budowaniu ich wierności na wzór 
wierności Chrystusa oraz zachęcić do modlitwy o świętość kapłanów i o nowe 
powołania do kapłaństwa i życia konsekrowanego. Wdzięczni za codzienną 
gorliwą i pełną oddania posługę kapłanów, biskupi wyrażają nadzieję, że Rok 
Kapłański przyczyni się do jeszcze ofiarniejszego zaangażowania w pracę dusz­
pasterską. Zachęcają także wiernych do wspierania kapłanów, aby coraz głębiej 
uświadamiali sobie, że Bóg jest największym bogactwem kapłańskiego życia 
i by tym skarbem potrafili owocnie dzielić się z innymi. Biskupi dziękują Ojcu 
Świętemu Benedyktowi XVI za to, że w Roku Kapłańskim — 11 październi­
ka — kanonizuje bł. abpa Zygmunta Szczęsnego Felińskiego, dając nam wzór 
pasterskiego posługiwania.

3. Konferencja Episkopatu Polski wyraża wdzięczność Ojcu Świętemu za 
przekształcenie Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie w Papieski Uni­
wersytet Jana Pawła II. Dziękuje też za uhonorowanie w ten sposób pamięci 
Poprzednika obecnego Papieża.

4. Biskupi przyjęli dokument zatytułowany „Służyć prawdzie o małżeństwie 
i rodzinie”. Przypominają w nim katolicką naukę wszystkim odpowiedzialnym 
za tę podstawową wspólnotę społeczną. Przestrzegają przed próbą zmieniania 
treści tak podstawowych pojęć, jak małżeństwo i rodzina. Apelują o długofalo­
wą politykę prorodzinną będącą miernikiem odpowiedzialności za Ojczyznę.

5. Konferencja Episkopatu przyjęła informację o stanie prac nad nowelizacją 
Podstawy Programowej Katechezy Kościoła Katolickiego w Polsce. Katecheza, 
od 19 lat obecna w szkole, powinna być wrażliwa na zmiany dokonujące się 
w systemie oświaty. Kościół — dostrzegając konieczność kontynuowania reformy 
oświatowej -  rozumie troskę wielu środowisk o jakość wykształcenia humani­
stycznego, w tym patriotycznego i historycznego. Dla utrzymania integracji kate­
chezy ze szkolnym nauczaniem, Komisja Wychowania Katolickiego Episkopatu 
Polski pracuje nad koniecznymi zmianami Podstawy Programowej. Jedna z tych 
zmian dotyczy przygotowania do I Komunii Świętej. Po wprowadzeniu wcze­
śniejszego obowiązku szkolnego, będzie Ona przyjmowana nadal w wieku 9 lat.

230



6. W tym roku upływa 800 lat od zatwierdzenia przez papieża Innocen­
tego III Reguły św. Franciszka z Asyżu. To dzięki tej Regule, poczynając od 
XIII wieku, tysiące duchowych synów i córek św. Franciszka, także świeckich, 
uczestniczyło i nadal uczestniczy w ewangelizacji. Wespół z licznymi świętymi 
i błogosławionymi franciszkańskimi chcemy dziękować Panu Bogu za ducho­
wość i charyzmat Biedaczyny z Asyżu w naszej religijności i kulturze. Prosimy 
jednocześnie o dalszą obecność Jego dziedzictwa w dziele nowej ewangelizacji.

7. Biskupi z uwagą obserwują działania wszystkich, od których zależy kształt 
przyszłej ustawy medialnej. Są zaniepokojeni szeregiem poczynań, które mogą 
zagrozić wprost istnieniu mediów publicznych. Zlikwidowanie abonamentu, 
niepewność wysokości budżetu przeznaczonego na tzw. zadania misji publicz­
nej budzą niepokój o przyszłość Polskiego Radia i Telewizji Polskiej. Konfe­
rencja Episkopatu Polski z całą mocą apeluje o odpowiedzialne stanowienie 
prawa medialnego i dbałość Parlamentu o media publiczne. Ponadto biskupi 
apelują o przywrócenie zapisów dotyczących wspierania chrześcijańskiego sys­
temu wartości i umacniania rodziny poprzez media.

8. Konferencja Episkopatu Polski kolejny raz bardzo pozytywnie ocenia 
inicjatywy katolików świeckich, aby uroczystość Objawienia Pańskiego przy­
wrócić jako dzień wolny od pracy. Należy się im za to wdzięczność i uznanie. 
Biskupi mają nadzieję, że wniosek przedstawiony po raz drugi pod obrady 
Sejmu i Senatu RP znajdzie zrozumienie wśród parlamentarzystów, co w rezul­
tacie pozwoli świętować dzień Trzech Króli w klimacie Bożonarodzeniowym 
w środowisku rodzinnym.

9. Na początku czerwca odbyły się wybory do Parlamentu Europejskiego. 
Biskupi życzą wybranym przedstawicielom naszego Państwa pełnego zaanga­
żowania w tworzenie dobra wspólnego opartego na chrześcijańskim dziedzic­
twie Europy.

W związku z rozpoczętymi wakacjami biskupi dziękują nauczycielom, kate­
chetom i rodzicom za całoroczny trud kształtowania umysłu i serc dzieci oraz 
młodzieży. Okres wakacyjny dla jednych oznacza czas zasłużonego odpoczyn­
ku, a dla innych okres ciężkiej pracy przy zbieraniu plonów. Jest to także czas 
rekolekcji, pielgrzymek i wypoczynku zorganizowanego przez Caritas i inne 
organizacje. Wszystkich obejmujemy modlitwą, udzielając ze Wzgórza św. Bru­
nona w Giżycku Bożego błogosławieństwa.

Podpisali: Kardynałowie, Arcybiskupi i Biskupi 
Zgromadzeni na 348. Zebraniu Plenarnym Konferencji Episkopatu Polski

231



51.
Homilia abp. Kazimierza Nycza podczas Mszy sw. w 65. rocznicę 

Wybuchu Powstania Warszawskiego

Drodzy i czcigodni uczestnicy uroczystości rozpoczynającej obchody 
65. rocznicy Powstania Warszawskiego, pozdrowieni i przywitani przez Księdza 
Biskupa Polowego, przedstawiciele Kościoła, najwyższych władz państwowych, 
samorządowych, mieszkańcy stolicy, a nade wszystko wy, obecni tu uczestnicy 
Powstania Warszawskiego, sprawujemy Eucharystię w wigilię rocznicy wybuchu 
Powstania Warszawskiego. Czytania, które usłyszeliśmy przed chwilą, doskona­
le pozwalają nam zrozumieć i przeżyć ten moment.

Pierwsze czytanie z Księgi Kapłańskiej mówi nam o najważniejszych 
świętach roku przeżywanych przez Naród Wybrany. Wszystkie te święta były 
wspominaniem: szczególnym wspominaniem była Pascha -  wspomnienie 
wyjścia z Egiptu, wyzwolenia z niewoli faraona, przejścia przez Morze Czer­
wone i nadania Prawa na Górze Synaju. To wszystko były wydarzenia, które 
ukształtowały Izraela jako naród -  wydarzenia zasadnicze w jego dziejach. 
Wspominając je, Izrael odnajdywał swoją tożsamość.

Ważna też była forma owego „wspominania” — liturgia. Liturgia bowiem 
nie jest tylko prostym „wspomnieniem”; jest uobecnieniem. Stąd liturgia nie 
czyni nas historykami, ale uczestnikami dawnych wydarzeń. Uświadamia nam, 
że one nas dotyczą, że są istotnym fragmentem naszej historii życiowej. Tak 
jest i dzisiaj. Wspomnienie, debata nad Powstaniem Warszawskim objawia, ale 
też kształtuje nasz system wartości, nasze postawy, rozumienie dobra i zła, 
poczucie praw i obowiązków, zarówno w sferze osobistej jak i sferze społecz­
nej!

Stosunek do Powstania, do tamtych ponad 200 tys. ludzi (przeważnie 
młodych), którzy oddali życie, wypowiadane przez nas sądy, zarówno ich 
treść jak i forma, osądzają tak naprawdę nas samych — przede wszystkim 
pokazują, czy jesteśmy „uczestnikami” czy też wyłącznie „widzami” i „kryty­
kami”. Czy jesteśmy otwarci na kształtowanie naszego systemu wartości, czy 
też tamte wydarzenia wykorzystujemy tylko do naszych dzisiejszych korzyści 
i interesów. Autor Księgi Kapłańskiej opisuje także pietyzm i powagę, jaka 
towarzyszyć powinna w przeżywaniu świąt. Do tej lekcji trzeba nam ciągle 
wracać, nam, mającym problemy z uszanowaniem świąt i rocznic, państwo­
wych i kościelnych.
232



W Ewangelii św. Mateusza mówi nam się o Chrystusie jako proroku -  nie­
stety nie przyjętym przez „swoich”. Przyszedł do swoich, a swoi go nie przyjęli. 
Kto to jest „prorok”?

Prorok to nie jest „specjalista od przyszłości”, przepowiadacz tego, co się 
stanie, pisarz horoskopów. Owszem, prorok czasami mówi o tym, co się stanie, 
ale przede wszystkim dlatego, że rozumie chwilę obecną. To jest właśnie główna 
cecha każdego proroka: zrozumienie czasu obecnego! Uchwycenie głębszego 
sensu tego, co dzieje się tu i teraz.

Chrystus jest Prorokiem w sensie właściwym: objaśnia rzeczywistość, jej 
sens, każdemu pokoleniu ludzkości — objaśnia także tu i teraz.

Czynił to także wobec uczestników Powstania, w Nim odnajdywali sens 
swojego zaangażowania, ofiary, strat, chwał, ale i klęski. Świadectw na to jest 
nieprzebrana liczba, i to świadectw różnego rodzaju — poezja, publicystyka, 
rozkazy, kazania, a także dziesiątki, setki tekstów narracyjnych.

Chrystus okazywał się im Prorokiem przede wszystkim przez obecność. 
Kapelani w oddziałach ciągle sprawujący sakramenty: Eucharystię, sakrament 
pokuty, namaszczenia, a nawet błogosławiący nowe małżeństwa, prowadzący 
modlitwy — to była obecność Chrystusa. Ta obecność Chrystusa Proroka doda­
wała powstańcom sił do walki o Warszawę, do walki o wolną Polskę. Ta obec­
ność Chrystusa nadawała sens walce o te wartości, wbrew tym którzy mówili, 
że ta walka nie ma sensu.

Spróbujmy więc przez chwilę pochylić się nad świadectwami żołnierzy powsta­
nia, kapelanów, mówiącymi jak ważna była dla nich obecność Chrystusa Proroka, 
którego oni przyjmowali inaczej niż rodacy Chrystusa w Nazarecie: „Polecam 
wprowadzenie w oddziałach jednolitych modlitw porannych i wieczornych w na­
stępującej formie. Rano po pobudce: Ojcze nasz, Zdrowaś Mario, Wierzę i pieśń 
«Kiedy ranne...». Wieczorem przy apelu: Anioł Pański z trzykrotnym «Wieczny 
odpoczynek» za poległych i pieśń «Wszystkie nasze dzienne sprawy».

Wszędzie, gdzie to możliwe dzięki przywilejom udzielonym przez Stolicę 
Świętą kapelani udostępnią wysłuchanie Mszy św. w niedzielę” -  pisał gen. 
Antoni Chruściel ps. „Monter”.

Ks. Stanisław Tworkowski tak opisuje Eucharystię powstańczą: „Schylając 
się przed ołtarzem, odmawialiśmy Confiteor... Moja wina, moja wina, moja 
bardzo wielka wina... Tak! Nie ma wśród nas niewinnych. Wszyscy jesteśmy 
obciążeni grzechem... Gloria in excelsis Deol Huk rozerwanego pocisku, jakby 
protest złego ducha przeciwko chwale Bożej wstrząsnął całym gmachem. Nie­
ubłagany, odwieczny wróg rodzaju ludzkiego wie, że chwała Boża jest celem 
istnienia wszelkiego bytu, a zwłaszcza człowieka. „Credo (...)”. Wierzę i ocze­
kuję wskrzeszenia umarłych... Umarli! Odeszli od nas pełni młodości i życia.

233

8 —  W rocławskie W iadomości Kościelne



Śmierć jest wszędzie. Czy nas oszczędzi? Wznosząc ku górze Hostię i Kielich 
Krwi Pańskiej oddawałem Chrystusowi samego siebie, asystujących kolegów 
kapłanów, klęczących żołnierzy i wszystkich obecnych, chorych i rannych, od­
dawałem Chrystusowi całą Polskę. Oddawałem Mu nasz ból, gorycz zawodu, 
nasze poświęcenie, krwawy trud i nieznaną całkiem przyszłość (...)• Zakończy­
łem Mszę znakiem krzyża. Stałem zwrócony do oddziałów i mówiłem o Matce 
Boskiej, która jest z nami na wszystkich pobojowiskach. Zna ludzką dolę, stała 
bowiem pod krzyżem Syna i dzieliła z Nim wszystek ból świata. Powołana 
przez Boga na Matkę Zbawiciela ludzkości, uczestniczy w cierpieniu każdego 
człowieka. Mówiąc to spoglądam na stojącą w pobliżu ołtarza starszą, siwą 
kobietę. Mieszkała na Mokotowie. Jej syn był w akcji. Dowiedziała się, że został 
ranny. Przyszła do nas kanałami. Znaliśmy tę drogę -  tylko miłość mogła ją 
przebyć. Odnalazła syna, miał przestrzelone nogi... Niestety, chęć walki była 
silniejsza od rozsądku. Uciekł z obandażowanymi nogami... Przyniesiono go 
tym razem z przestrzelonymi płucami. Wkrótce zmarł. Biedna matka, stoi na 
Golgocie i słucha opowieści o Matce Bolesnej. Jedna drugą pociesza... Żołnie­
rze poszli do akcji. Ofiara trwała dalej”.

I wreszcie ks. mjr Józef Warszawski, kapelan z Towarzystwa Jezusowego 
pisze tak:

„16 października «Radosław» (ppłk Jan Mazurkiewicz) pyta go: A msza nie­
dzielna -  będzie jutro? (...) Księże kapelanie! Potrzebny znowu jakiś zastrzyk
— mówił pułkownik. Ustają mi chłopaki. Trzeba coś tam dać do wnętrza. Czło­
wiek nie jest tylko cielskiem. Nie poradzimy inaczej. Wie, że nie może odmówić: 
wysypywali się z tych niby-kaplic jakby odmienieni i inni ludzie. Nie, żeby w nich 
zagubiła się świadomość o czekającej ich niechybnie katastrofie, lecz jakby już 
zrodził się w nich nowy, wewnętrzny świat, w którym gehenna ginącej Warszawy 
przeistaczała się w glorię powstańczej Golgoty. Czasami — czułem to jak najwy­
raźniej -  wychodzili po odśpiewanym końcowym Bo ê, coś Polskę promieniści, 
pełni jak gdyby wiedzy o tajemnicy wielkopiątkowej przegranej, za której fia­
skiem i pośmiewiskiem dostrzegli blask, graniczący z nieśmiertelnością!”

Trudno te teksty komentować — może jednak to warto powiedzieć: jak ważna 
społecznie wtedy była ściśle religijna misja Kościoła w tak trudnym czasie jakim 
było Powstanie Warszawskie. Kościół jest „potrzebny” człowiekowi nie tylko 
w tym, co świat łatwo uznaje, co jest „użyteczne” wprost: w działalności edukacyj­
nej czy charytatywnej. Kościół jest potrzebny człowiekowi w tym, co jest sednem 
jego posłannictwa: głosząc Słowo, sprawując Liturgię, ukazując sens i perspekty­
wę, duchowy wymiar i wieczność oraz miłość. Bez perspektywy życia wiecznego 
postęp ludzki na tym świecie pozbawiony jest oddechu -  przypomina nam papież 
Benedykt XVI w swojej najnowszej Encyklice „Miłość w Prawdzie”.
234



Bracia i Siostry,
Powstańcy potrzebowali Chrystusa, Proroka. Potrafili go przyjąć i w Nim 

znaleźć zrozumienie tamtych trudnych przeszło dwóch miesięcy. W tej misji 
prorockiej uczestniczą przecież także ludzie. Trzeba więc powiedzieć, że „Pro­
rokami dla tamtego czasu, objaśniającymi rzeczywistość, oraz dla nas stają 
się także sami powstańcy. Powstanie jest wydarzeniem „prorockim” -  niesie 
w sobie przesłanie, cały zestaw pytań ważnych, nie tylko 65 lat temu ważnych. 
Niektóre z nich sformułował na gorąco biskup połowy zaraz po klęsce Powsta­
nia. W liście pasterskim pisał bp Józef Gawlina:

„Płomienie ginącej Warszawy oświetliły jaskrawo współczesną cywiliza­
cję... Duszna jest bowiem obecna atmosfera moralna. Sprawa nasza urosła już 
bowiem do problemu sumienia (...). Za św. Atanazym powtarzamy: «Ten, kto 
mógł uchronić człowieka od krzywdy, a nie uchronił go, jest tak samo winnym, 
jak krzywdziciel». W walce o odrodzenie świata Naród nasz okazał nie tylko inte­
lekt, ale i zdecydowaną wolę. Intelekt sam bowiem może, co prawda, doskonale 
dostrzegać zbliżające się niebezpieczeństwa, ale bez decyzji woli jest on obojętny
i gotów nawet zatrzymać tylko wzorce moralne, ustrojowe, nie wypełniwszy ich 
treścią (...). Ostatecznie bowiem kanony rządzenia są kanonami moralnymi. Nie 
samo istnienie «mózgu świata» wyprowadzi narody z otchłani. Problem ten jest 
w samym założeniu, problemem woli, problemem moralności i ducha”.

Cytując św. Atanazego o winie tych, którzy mogli uchronić człowieka od 
krzywdy, a nie uchronili i ponoszą taką samą winę jak krzywdziciel, miał na 
myśli tych po prawej stronie Wisły, którzy mogli uchronić Warszawę, a nie 
uchronili. Kiedy dziś próbuje się na nowo stawiać pytania o sens ofiary 
powstańców, o to czy warto było, czy nie, trzeba pamiętać, że podejmując 
decyzję o Powstaniu mieli prawo zakładać, że druga strona pomoże, a nie bę­
dzie biernie patrzeć jak Warszawa krwawi i umiera w walce z przeważającymi 
siłami okupanta. Czym mierzyć ludzkie czyny? Czy tylko miarą intelektu, czy 
też miarą rozumu, serca i woli ludzi gotowych z pełnym zaangażowaniem 
służyć Ojczyźnie. Musi być miejsce na sumienie, na odpowiedzialną wolność, 
zdecydowaną wolę, a nie tylko teorie czy taktykę. Służba Ojczyźnie potrze­
buje moralności, potrzebuje ofiary, potrzebuje prawdy wcielonej, potrzebuje 

ucha jedności. „Choćby Ci amarantem sztandarów, bielą orłów i Matką 
Boską w oczy świecili -  jeśli będą dzielić Naród -  skłamią” („Walka” nr 39;
19 IX 1944) -  te słowa pisał 19 września 1944 roku powstaniec na łamach 
pisma powstańczego „Walka”.

Jest to wezwanie do jedności wokół tego, co podstawowe dla dobra Oj- 
zyzny. Ale też prosta zasada „rozeznawania duchów” w życiu społecznym, 

politycznym — także dzisiaj!

235



Siostry i Bracia,
pozwólcie, że na zakończenie raz jeszcze wrócę do pierwszego czytania 

z Księgi Kapłańskiej. Jest tam nie tylko ogólne pouczenie o świętach i ich ob­
chodzeniu, o jubileuszach w życiu Narodu Wybranego, ale także szczegółowe 
wskazania, co do ich godnego przeżywania. Pierwszego dnia będzie dla was 
zwołanie święte, słyszeliśmy przed chwilą, święte zgromadzenie. Nie sakrali- 
zując naszych narodowych rocznic, patriotycznych uroczystości, jako Polacy 
musimy pamiętać, szanować i przeżywać w duchu powagi takie rocznice, jak: 
odzyskanie niepodległości, rocznica Bitwy Warszawskiej, dzień Trzeciego Maja, 
czy dzisiejszą rocznicę Powstania Warszawskiego. Trudno sobie wyobrazić, by 
w takie dni oraz w inne ważne święta załatwiać nie budujące jedności bieżące 
spory, czy organizować niestosowne do charakteru tych dni imprezy. Potrze­
ba nam refleksji, zadumy, ciszy, modlitwy. Dobrze, że do takiego spokojnego
i mądrego przeżywania 65. rocznicy Powstania Warszawskiego zachęcamy się
i zobowiązujemy się wszyscy, we wszystkie dni rocznicowych obchodów.

Modlimy się za tych, którzy oddali życie w Powstaniu Warszawskim, za tych 
którzy stracili rodziny. Modlimy się za powstańców żyjących i tutaj obecnych. 
Modlimy się za nasze miasto, modlimy się za Polskę, abyśmy wszyscy bez wyjąt­
ku, którzy jej służymy, służyli jej w duchu jedności, miłości i Prawdy.

Amen.

52.
Oświadczenie episkopatów Polski i Niemiec z okazji 70. rocznicy 

rozpoczęcia II wojny światowej 1 września 1939 roku

O ś w i a d c z e n i e
Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski 
Abpa dra Józefa Michalika
i Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Niemiec 
Abpa dra Roberta Zollitscha
z okazji 70. rocznicy rozpoczęcia II wojny światowej 1 września 1939 roku

(1) Przed 70 laty, 1 września 1939 roku, niemiecki Wehrmacht rozpoczął atak 
na Polskę. Tak zaczęła się II wojna światowa. U wielu, którzy ją przeżyli, zrodzą
236



się na nowo — w kontekście zbliżającej się rocznicy — bolesne wspomnienia o cza­
sach przemocy, bezprawia i bezsilności; wspomnienia utraconych najbliższych 
członków rodziny, krewnych i przyjaciół oraz utraty ojczyzny. Kolejny raz uświa­
damiamy sobie w tym dniu, jak głęboko przeżycia wojny światowej wryły się 
w pamięć i serca ludzi i narodów. Niektóre rany nie zagoiły się do dzisiaj.

Pamięć o wojnie jest obecnie rozpatrywana w nowym kontekście. Pokole­
nie, które przeżyło II wojnę światową — naoczni świadkowie tamtych lat — już 
odchodzi. Odchodzi także pokolenie tych, którzy mieli odwagę wypowiedzieć 
słowa skruchy i przebaczenia oraz rozpocząć nowy rozdział w dziejach na­
szych narodów. Dzisiaj należy troszczyć się o to, aby nowe pokolenia zdobyły
i zachowały właściwe rozumienie II wojny światowej. Potrzebna jest nie tylko 
rzetelność w rozliczaniu się z okropnościami przeszłości, ale także rezygnacja 
ze stereotypów, które utrudniają prawdziwe zrozumienie tych czasów i mogą 
podważyć budowane z trudem zaufanie między Polakami a Niemcami. Nie 
mniej niż dawniej potrzebujemy również i dzisiaj żywej troski o pokój i kształ­
towanie człowieka wolnego od nienawiści wobec innych i zdolnego do budo­
wania porządku opartego na godności ludzkiej.

Wiemy, że pokój zależy od każdego z nas: od naszej woli, postawy, słowa
i gestów dobroci, od umiejętności wyznania win i przebaczania — i wreszcie od 
tego, czy potrafimy patrzeć w przyszłość, nie będąc skrępowanymi wyłącznie 
przeszłością.

Wspomnienie i pamięć
(2) Każda wojna jest ostatecznie „klęską wszelkiego autentycznego huma­

nizmu” i „porażką ludzkości” (Jan Paweł II, Orędzie na XXII Światowy Dzień 
Pokoju 1999; Przemówienie do Korpusu Dyplomatycznego 13.01.2003). 
W szczególny sposób odnoszą się te słowa do II wojny światowej. To nie 
była wojna podobna do innych. Narodowosocjalistyczne Niemcy rozpętały 
w Europie wojnę, w czasie której zostały jawnie zanegowane zasady moralne
i fundamentalne prawa człowieka. We Wschodniej Europie wojna ta miała na 
celu zagładę i zniewolenie narodów. Szczególnie przywódcy polskiego społe­
czeństwa, uczeni, inteligencja, w tym duchowieństwo, zostali dotknięci polityką 
eksterminacji, której celem było ostatecznie ujarzmienie całego narodu.

Wspominamy dzisiaj miliony ofiar tej wojny, a także wszystkich, którzy 
byli prześladowani i mordowani wskutek ideologii rasistowskiej, pochodzenia 
czy wiary. Pamiętamy o europejskich Żydach — ofiarach zbrodni przeciwko 
ludzkości, jaką był Holocaust, Sinti i Romach, umysłowo niepełnosprawnych
1 elitach narodów Europy Środkowej i Wschodniej. Nie możemy zapomnieć 
także o tych, którzy w obliczu niebezpieczeństwa -  poświęcając swoje życie

237



— stawiali czynny opór barbarzyństwu tego czasu. Niektórych z nich Kościół 
czci jako męczenników. Nasze wspomnienie przechodzi w modlitwę za ofiary 
wojny i o pokój: „Nigdy więcej jedni przeciw drugim, już nigdy! (...) nigdy 
więcej wojny!” (Paweł VI, Przemówienie na forum ONZ, 4.10.1965).

(3) Po zakończeniu II wojny światowej losy naszych narodów potoczyły 
się odmiennie. W wyniku decyzji zwycięskich mocarstw Polska znalazła się 
w strefie wpływów Związku Sowieckiego, co było odebrane przez społeczeń­
stwo polskie jako nowa forma okupacji, która przyniosła kolejne cierpienia, 
ofiary, wygnania i przesiedlenia. Rozpoczęło się, trwające aż do początku lat 
dziewięćdziesiątych, życie w systemie zniewolenia i izolacji, które utrudniały 
rozwój gospodarczy i dostęp do nowych technologii.

Losy samych Niemców nie potoczyły się jednakowo. Podczas gdy na Za­
chodzie Europy już wkrótce po 1945 roku rozpoczęła się odbudowa wolnego 
społeczeństwa, mieszkańcy wschodniej części Niemiec (NRD) musieli pogo­
dzić się z sowieckim zwierzchnictwem i komunistycznym systemem społecz­
nym. Ustrój panujący w Polsce budował urzędową przyjaźń z NRD, a podsycał 
nienawiść wobec Republiki Federalnej Niemiec, strasząc niemieckim „rewizjo- 
nizmem” i sprzymierzonym z nim amerykańskim „imperializmem”.

Skutków hiderowskiej agresji mocno doświadczyli także ci ludzie, którzy 
utracili swój rodzinny dom, swoją ojcowiznę. Pierwszymi z nich byli Polacy, 
którzy stali się nie tylko ofiarami działań wojennych i okupacji, ale również 
przymusowych deportacji wynikających z operacji wojsk hiderowskich i so­
wieckich. Jako skutek ekspansywnych sowieckich planów nowego porządku 
w zakresie obszaru Środkowej i Wschodniej Europy oraz decyzji zwycięskich 
mocarstw, także wielu Niemców cierpiało nie tylko na końcu wojny, ale także 
później, kiedy doświadczyło losu uciekających i wypędzonych.

W tym kontekście przywołujemy na pamięć wspólne słowo Konferencji 
Episkopatu Polski i Niemiec z grudnia 1995 roku: „Tylko prawda może nas wy­
zwolić; prawda, która niczego nie upiększa i niczego nie pomija, która niczego 
nie przemilcza i nie dopomina się wyrównywania krzywd” (por. J 8, 32).

W tym duchu, wobec faktu zbrodniczej napaści wojennej nazistowskich 
Niemiec, ogromu krzywd, jakie w konsekwencji zostały zadane Polakom 
przez Niemców oraz krzywd, jakich doznali Niemcy z powodu wypędzenia
i utraty ojczyzny, powtórzyliśmy wspólnie: „Przebaczamy i prosimy o prze­
baczenie”.

Niemieccy i polscy biskupi wspólnie potępiają zbrodnie wojenne. Jesteśmy 
też zgodni w potępieniu wypędzeń, nie zapominając przy tym o wewnętrznej 
zależności i następstwie wydarzeń.

238



(4) Z wdzięcznością, wspominamy dziś wszystkich, którzy mimo okrutnych 
doświadczeń, po zakończeniu wojny, pracowali na rzecz pojednania zarówno 
pomiędzy naszymi narodami, jak i wszystkimi narodami Europy.

Szczególnie pamiętamy o wskazującym drogę pojednania geście polskich bi­
skupów, którzy w 1965 roku w czasie obrad kończącego się Soboru jako pierwsi 
wyciągnęli w kierunku swoich niemieckich współbraci dłoń pojednania. Odpo­
wiedź niemieckich biskupów świadczyła o ich otwarciu na dar nowego początku. 
Z wdzięcznością wspominamy również inne liczne inicjatywy na rzecz pokoju
i pojednania, które wyszły od chrześcijan oraz od innych środowisk polskiego i nie­
mieckiego społeczeństwa a potem zostały rozwinięte na płaszczyźnie politycznej.

Nie należy również przemilczać faktu, że droga pojednania i współpracy, 
którą od tamtego czasu kroczy Kościół w obu naszych krajach, była niekiedy 
trudna i nie pozbawiona nieporozumień i obciążeń. Nauczyliśmy się jednak, że 
niezbędnymi elementami procesu budowania wspólnego dobra są cierpliwość, de­
likatność i prawdomówność. Z ogromną wdzięcznością przywołujemy na pamięć 
zorganizowane i spontaniczne akcje pomocy ze strony katolików i społeczeństwa 
niemieckiego, dla ludzi w Polsce, którzy w wyniku załamania się komunistycznego 
systemu ekonomicznego w roku 1980 znaleźli się na skraju humanitarnej kata­
strofy. Wtedy to nawiązały się więzi solidarności i przyjaźni między rodzinami, 
parafiami i innymi podmiotami życia społecznego. Dokonał się prawdziwy proces 
zbliżenia, poznania i wzajemnej akceptacji. Ten ogromny kapitał społecznych 
więzi powinien być także troskliwie pielęgnowany i w przyszłości.

Zapraszamy wszystkich, którym w europejskim domu zależy na atmosferze 
relacji sąsiedzkich, aby nie wracając selektywnie do przeszłości, zajęli się in­
tensywniej budowaniem wspólnej przyszłości. Wszystkim nam potrzebne jest 
patrzenie w przyszłość, ku której chcemy zmierzać, nie zapominając ani nie 
pomniejszając historycznej prawdy we wszystkich jej aspektach. Temu zamia­
rowi z pewnością służą prace komisji podręcznikowej opracowującej wspólny 
podręcznik polsko-niemieckiej historii. Wyrażamy nadzieję, że prace te zostaną 
wkrótce zakończone a opracowanie stanie się dla młodego pokolenia w Niem­
czech i w Polsce źródłem wiedzy o naszej trudnej i obciążonej doświadczeniem 
przeszłości. Apelujemy również do ludzi mediów: dziennikarzy, pracowników 
radia i telewizji, aby sprostali swojej odpowiedzialności za klimat wzrastającego 
zaufania między Polakami a Niemcami.

Kształtowanie przyszłości
(5) Należy stwierdzić, że jeśli nawet procesy pojednania w minionych dzie­

sięcioleciach przyniosły dobre owoce, to jednak doświadczenia wojny i czasów

239



późniejszych w relacjach naszych narodów są wciąż jeszcze żywe. W niektórych 
społecznych czy politycznych tendencjach ujawnia się również pokusa propa­
gandowego wykorzystania raz już w historii zaistniałych zranień i pobudzania 
resentymentów wynikających z jednostronnych interpretacji historycznych. 
Kościół będzie nieustannie i zdecydowanie występował przeciw takiemu 
odejściu od prawdy historycznej. Zachęcamy do intensywnego dialogu, który 
zawsze łączy się z gotowością wysłuchania drugiej strony. Niemcy i Polacy po­
winni wspólnie kierować swoją uwagę ku ludziom, którzy wciąż jeszcze cierpią 
z powodu traumatycznych przeżyć związanych z wojną, okupacją, utratą ojco­
wizny i pogardą dla człowieka. Takie podejście do przeszłości i jej skutków nie 
zamyka przecież naszych narodów w więzieniu pamięci. Przeciwnie, „leczenie 
pamięci”, o którym często mówił papież Jan Paweł II, stwarza -  psychologicz­
nie, kulturowo i politycznie — przestrzeń, w której rodzące się pytania mogą 
być rozpatrywane z należytą rzeczowością. Wspomnienie nie przykuwa nas do 
przeszłości; ono czyni nas wolnymi dla przyszłości. Tej myśli poświęcony jest 
szereg inicjatyw, w które zaangażowani są wspólnie niemieccy i polscy katolicy. 
Przykładami są Centrum Dialogu i Modlitwy obok byłego obozu koncentra­
cyjnego Auschwitz, Dzieło Maksymiliana Kolbego i założona w 2007 roku 
Fundacja Maksymiliana Kolbego.

Świadectwo Kościoła
(6) Pokój między narodami, oparty na sprawiedliwości i pojednaniu, nie 

jest nam dany raz na zawsze. Buduje się go bowiem dzień po dniu i może 
on rozkwitać tylko wówczas, gdy wszyscy uznamy swoją odpowiedzialność. 
Dar pokoju należy przeżywać osobiście w swych sercach jako głęboką wartość, 
aby w ten sposób szerzył się on w rodzinach, w szeregu form społecznych 
relacji i mógł w końcu ogarnąć całą wspólnotę państwową. Tylko w klimacie 
przebaczenia i pojednania, sprawiedliwości, miłości i prawdy może rozwijać się 
kultura pokoju służąca wspólnemu dobru.

Jako Kościół jesteśmy przekonani, że Bóg jest najgłębszym Źródłem pokoju. 
Ważne jest więc takie działanie ludzi, którzy z Ewangelii będą czerpać najgłębszą 
motywację do służby prawdziwemu pokojowi. Zapraszamy najpierw do modli­
twy o pokój, a następnie do spotkań służących wzajemnemu poznawaniu się, 
szacunkowi i akceptacji. Zachęcamy młodzież do nauki języka sąsiadów oraz do 
poznawania ich kultury mającej przecież wspólne, chrześcijańskie korzenie. Ape­
lujemy o współpracę instytucji kościelnych w Polsce i w Niemczech, zachęcając 
do współdziałania w dziele ewangelizacji świata i podejmowania wyzwań huma­
nitarnych pojawiających się w różnych stronach świata, szczególnie w sąsiadującej

240



z Europą Afryce. Kościół w Niemczech i w Polsce posiada znaczny potencjał 
tkwiący w ludziach i środkach, dlatego nasze współdziałanie może przynosić bo­
gate owoce. Doświadczenie przemocy i bezprawia, które wspominamy z okazji 
rozpoczęcia II wojny światowej, powinno nas w szczególny sposób wyczulić na 
wymagania związane z wolnością religijną, której w naszym świecie wielu chrze­
ścijanom brakuje oraz zwrócić uwagę na konieczność solidaryzowania się z tymi, 
których prawa ludzkie nie są respektowane. Ideał kultury pokoju, która zawsze 
musi być rozumiana jako kultura życia, skłania nas, jako Kościół, ostatecznie do 
tego, by angażować się na rzecz wspierania rodziny i ochrony ludzkiego życia od 
poczęcia aż do naturalnej śmierci.

Jako ludzie pojednani, którzy stale idą drogą pojednania, chcemy dawać 
współczesnemu światu przykład nowej kultury pokoju, prawdy, sprawiedliwo­
ści i miłości.

(7) Pojednanie między naszymi narodami jest darem, który możemy wnieść 
w dzieje zjednoczonej Europy. Pomimo pojawiających się niekiedy napięć i par­
tykularnych nieporozumień nie omijających rodziny narodów, warto pamiętać
o fundamentalnym postępie dziejowym wyrażającym się w integracji europej­
skiej. Nie wolno zaprzepaścić szansy budowania pokoju, jaką daje zjednoczenie 
narodów Europy. Zwracamy się do wszystkich, aby przez modlitwę i działanie 
nie ustawali w wysiłkach budowania europejskiej jedności. Tylko w ten sposób 
będziemy mogli nadal cieszyć się pokojem.

Nadzieję na ostateczne pojednanie naszych narodów w ramach wspólnoty 
europejskiej pokładamy w Bogu, który w Jezusie Chrystusie obdarował nas 
pokojem. Zechciejmy odpowiedzieć na ten dar stając się ludźmi przynoszącymi 
pokój. Bądźmy świadkami Księcia Pokoju!

Niech naszej wspólnej drodze towarzyszy Maryja, Królowa Pokoju, której 
zawierzamy losy Niemców i Polaków, losy Europy i świata.

Warszawa, Bonn 2009.08.25

Jó^ef Michalik 
Przewodniczący 

Konferencji Episkopatu Polski

Robert Zollitsch 
Przewodniczący 

Niemieckiej Konferencji Biskupów

Wiktor Skworc 
Przewodniczący 

Zespołu ds. Kontaktów 
Z Konferencją Episkopatu Polski

Ludwig Schick 
Przewodniczący 

Zespołu ds. Kontaktów 
Z Konferencją Episkopatu Niemiec

241



53.
Tekst wystąpienia abp. Kazimierza Nycza 

wygłoszonego podczas Mszy iw. w 70. rocznicę wybuchu 
II wojny światowej w katedrze iw. Jadwigi w Berlinie

Kończymy Mszę św. w berlińskiej katedrze św. Jadwigi Śląskiej odprawianą 
w przededniu 70. rocznicy wybuchu II wojny światowej. W tym samym czasie 
w Warszawie w archikatedrze św. Jana Chrzciciela była odprawiona Msza św. 
Uczestniczyli w niej żyjący uczestnicy II wojny światowej, ludzie kultury i nauki, 
mieszkańcy Warszawy, przedstawiciele władz państwowych. Tu w Berlinie i tam 
w Warszawie połączyła nas modlitwa za wszystkie ofiary wojny. Połączyła nas 
modlitwa o wzajemne pojednanie i przebaczenie dokonane w duchu prawdy
i miłości, w duchu chrześcijańskiego miłosierdzia. Tu i tam połączyła nas ofiara 
Jezusa Chrystusa. Połączył nas On — jedyny Odkupiciel człowieka.

Berlin, miasto z którego na kontynent europejski rozlała się wojenna po­
żoga i Warszawa pierwsza stolica w Europie, która doświadczyła przemocy, 
bezprawia i okrucieństwa wojny, dziś jako stolice sąsiednich krajów, modlą się
0 Boże zmiłowanie. O to byśmy byli nie tylko sąsiadami w rodzinie krajów 
europejskich, ale byśmy ciągle na nowo szukali dróg pojednania ku większej 
bliskości, przyjaźni i braterstwu.

Wojna stała się klęską autentycznego humanizmu i porażką ludzkości. Wyzwo­
liła w człowieku pokłady zła i pogardy dla Boga i bliźniego. To człowiek nienawi­
dząc Boga i zwalczając święte Jego prawo podeptał człowieka, jego godność oraz 
sprawiedliwość, prawdę i miłość. Dziś stajemy w prawdzie zanosząc modlitwy 
do Boga o pojednanie między katolikami z Niemiec i Polski, między Polakami
1 Niemcami. Pamiętamy iż możemy je budować jedynie w oparciu o ewangeliczne 
wartości, w oparciu o prawdę i miłość. To one budują prawdziwą wspólnotę 
ducha i braterstwa między ludźmi i narodami. Przypomniał nam o tym ostatnio 
papież Benedykt XVI w społecznej Encyklice Cańtas in veńtate.

Budując i urządzając na nowo europejski dom powinniśmy strzec prawdy
i miłości. To one tworzą prawdziwy fundament, na którym opiera się Europa, 
a tajemnicą duchowej potęgi Europy był i jest Chrystus.

Pozwólcie, że zakończę świadectwem słów i życia dwóch ważnych ludzi: 
Niemca i Polaka.

242



Ksiądz Karol Leisner, wyświęcony na kapłana, praktycznie dla jednej Mszy 
św. w obozie w Dachau, przez biskupa francuskiego (współwięźnia) został 
beatyfikowany w Berlinie w czerwcu 1996 roku przez papieża Jana Pawła II. 
W jednym z więziennych listów napisał: „O ty, biedna Europo powróć do swo­
jego Pana Jezusa Chrystusa. Tam jest źródło najpiękniejszych wartości, które 
rozwijasz. Powróć do świętego źródła prawdziwej boskiej siły”.

Jego starszy o kilka lat w kapłaństwie ks. Ignacy Jeż współwięzień z Dachau 
świadek tych wyjątkowych święceń późniejszy biskup w Gorzowie i Koszalinie, 
został mianowany przed śmiercią przez papieża Benedykta XVI kardynałem. 
Mimo że doznał w czasie wojny od Niemców tyle cierpień, przez całe życie 
budował mosty pojednania między naszymi narodami i Kościołami. Byłem 
jego następcą w Koszalinie. Pamiętał o trudnych czasach wojny i obozu, głosił 
prawdę trudną w miłości, umiał zawsze przebaczać. Opowiadał mi nieraz, jak 
przy wyzwoleniu obozu amerykanie wystrzelali niemieckich strażników. Mówił 
też: do dziś się wstydzę tego, że patrząc na tę egzekucję naszych oprawców 
cieszyłem się. To przyznanie się do tych ludzkich emocji, było znakiem jego 
wielkości. Tacy ludzie, jak ks. Karol Leisner i kard. Ignacy Jeż byli zdolni bu­
dować mosty pojednania. Do dziś je budują z tamtej strony życia. Takich ludzi 
nam potrzeba. Obyśmy także my do nich należeli.

54.
Tekst homilii bp. Wiktora Skworca wygłoszonej podczas Mszy św. 

w 70. rocznicę wybuchu II wojny światowej 
w katedrze św. Jadwigi w Berlinie

Szanowny Panie Prezydencie!
Drodzy Bracia w biskupim posługiwaniu!
Bracia i Siostry!

W przededniu 70. rocznicy wybuchu II wojny światowej gromadzimy się 
w berlińskiej katedrze na Eucharystii sprawowanej Pro Pace. Naszą wspólną mo­
dlitwą dziękujmy Bogu, Panu ludzkich dziejów, za każdy dzień pokoju, jakim

243



może się cieszyć Stary Kontynent. Dziękujmy tym gorliwiej, że Europa poznała 
wartość pokoju w sposób najbardziej bolesny — czyli za cenę doświadczenia 
wojen, spośród których ta ostatnia była najbardziej niszcząca człowieka i jego 
życiowy dorobek. Jak napisał poeta żydowskiego pochodzenia Roman Brand­
staetter, był to „czas nawiedzony przez szatana” (por. Roman Brandstaetter, 
Biblio, ojc%y%no moja...).

Ludzkość XX wieku z przerażeniem doświadczyła do czego zdolny jest 
człowiek, gdy wbrew przestrodze -  jaką przywołuje dzisiejsze I czytanie -  od­
rzuci Boże prawa i nakazy, gdy wygna ze swojego osobistego i społecznego 
życia Boga. Kiedy ludzie uchylili Boże przykazania, gdy w ich życiu zabrakło 
Boga jako punktu odniesienia i źródła prawa, wnętrze człowieka opanowały 
najgorsze instynkty. Wylicza je dzisiejsza Ewangelia: „Złe myśli, nierząd, kra­
dzieże, zabójstwa, cudzołóstwa, chciwość, przewrotność, podstęp, wyuzdanie, 
zazdrość, obelgi, pycha, głupota” (por. Mk 7, 21-23).

Siostry i Bracia, to tak jakbyśmy przeczytali katalog wojennych krzywd 
i przestępstw; jakbyśmy usłyszeli opis wojny!

W obliczu tak panoszącego się zła i jego odczuwalnych po dziś skutków, 
człowiek, także ten — wierzący w dobrego i wszechmocnego Boga, pyta z bó­
lem: Dlaczego? Dlaczego Bóg do tego dopuścił? Dlaczego na to pozwolił? 
Dlaczego milczał? Dlaczego nie reagował, kiedy Jego dzieci traciły otrzymany 
od Niego dar -  życie? Z podobnymi pytaniami mocował się Ojciec Święty Be­
nedykt XVI, kiedy w 2006 r. nawiedzał Auschwitz-Birkenau. Papież Niemiec, 
następca Papieża Polaka, mówił wtedy: „W miejscu takim jak to, brakuje słów 
(...). Nie potrafimy przeniknąć tajemnicy Boga — widzimy tylko jej fragmenty 
i błądzimy, gdy chcemy stać się sędziami Boga i historii. Nie obronimy w ten 
sposób człowieka, przeciwnie, przyczynimy się do jego zniszczenia. Nie -  
ostatecznie powinniśmy wytrwale, pokornie, ale i natarczywie wołać do Boga: 
Przebudź się! Nie zapominaj o człowieku, którego stworzyłeś!”

Bracia i Siostry!
Jako reprezentacja dwóch wierzących społeczeństw, Kościoła w Niem­

czech i w Polsce, nie chcemy błądzić. Nie chcemy na nowo osądzać historii, 
na nowo liczyć ofiar i mierzyć cierpień. Chcemy natomiast wołać i prosić
o pokój dla nas i całego świata. Wołając do Boga, aby o nas pamiętał, sami 
najpierw musimy starać się pamiętać o sobie nawzajem, o naszych bliźnich. 
Szczególną modlitwą otaczamy odchodzących już naocznych świadków czasu 
wojny. Niech Bóg napełni ich serca swym pokojem. Tę Najświętszą Eucha­
rystię, która jest uobecnieniem Męki Chrystusa, ofiarujemy również za ofiary

244



wojny, ufając, że Pan Życia obdarzy łaską szczęśliwej wieczności zmarłych 
męczenników II wojny światowej.

W jednym z miasteczek diecezji, której jestem pasterzem, w Żabnie, na 
cmentarzu z I wojny, gdzie są obok siebie mogiły Niemców, Polaków, Rosjan, 
Austriaków, Włochów i innych narodów, którymi ówczesne państwa, karmiły 
swoją zaborczość, znajduje się wymowna inskrypcja:

Die sich im Leben bekriegten 
Liegen im Tode vereint 
Ein Vaterland beweint 
Die Sieger und die Besiegten

(Ci, co ze sobą za życia walczyli,
Leżą tu śmiercią zjednani;
Ojczyzna płacze jednako 
Zwycięzców i pokonanych).

Tak. Ojczyzna jednako opłakuje zwycięzców i pokonanych, a pamięć ofiar 
woła o pokój i pojednanie. Trzeba przyznać, że po zakończeniu II wojny świa­
towej niewiele było takich postaw, gestów i działań podejmowanych w optyce 
przebaczenia, pojednania i miłosierdzia. Może dlatego, że pojednanie i prze­
baczenie mogą dokonywać się tylko w przestrzeni prawdy i wolności. A takiej 
przestrzeni po II wojnie światowej nie było. Tak naprawdę dla Polaków i dla 
sporej części Niemców II wojna zakończyła się zaledwie przed 20 laty. Pokojowa 
rewolucja, zapoczątkowana w Polsce przez „Solidarność”, przyniosła Europie 
wyzwolenie z powojennych kajdan i podziałów. Wyrazistym tego obrazem było 
zburzenie berlińskiego muru. Ten symboliczny fakt nie oznaczał natychmiasto­
wego rozwiązania wszelkich problemów. Jan Paweł II, w 1997 r. w Gnieźnie, 
podczas pielgrzymki, w której uczestniczyło siedmiu europejskich prezydentów, 
w tym z Niemiec i Polski, wołał: „Czyż nie można powiedzieć, że po upadku 
jednego muru, tego widzialnego, jeszcze bardziej odsłonił się inny mur, niewi­
dzialny, który nadal dzieli nasz kontynent — mur, który przebiega przez ludzkie 
serca? Jest on zbudowany z lęku i agresji, z braku zrozumienia dla ludzi o innym 
pochodzeniu i innym kolorze skóry, przekonaniach religijnych, jest zbudowany 
z egoizmu politycznego i gospodarczego oraz z osłabienia wrażliwości na war­
tość życia ludzkiego i godność każdego człowieka. (...) Jego cień kładzie się na 
całej Europie... Nie będzie jedności Europy, dopóki nie będzie ona wspólnotą 
ducha” (Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojc%y%ny, Kraków 2006, s. 911).

245



Siostry i Bracia
Ten niewidzialny mur, którego cień kładzie się również na nas, skłania 

i przynagla do rachunku sumienia. Wszystkich. Także tych, którzy dla osiągnię­
cia celów politycznych, instrumentalnie wykorzystują tragedie i cierpienia ofiar 
wojny! Nikt nie ma moralnego prawa do takiego postępowania!

Wśród ofiar wojny są również przymusowo wysiedleni z ojcowizny, de­
portowani i wygnani. Otaczamy ich naszą modlitwą i współczuciem należnym 
wszystkim ofiarom wojennej apokalipsy.

Jednocześnie dziękujemy Bogu za każdego dobrego człowieka, który po­
darował im wtedy bezpieczną przystań pokoju i ewangeliczny kubek wody. 
Chciałbym w tym miejscu podziękować również tym Braciom i Siostrom 
z Niemiec, którzy w latach 80. XX wieku pomagali Polakom wypędzonym 
z Ojczyzny przez stan wojenny, którzy spontanicznie angażowali się w niesienie 
materialnej i duchowej pomocy Polsce pogrążonej w beznadziei, stojącej na 
skraju klęski humanitarnej. Podzieliliście się z nami chlebem i solidarną miło­
ścią. Niech Bóg Wam błogosławi za wszelkie gesty solidarności, gościnności, 
dobroci i zrozumienia dla Polonii. Niech Wam wynagrodzi godne traktowanie 
polskich pracowników, ewangeliczne przygarnianie w niemieckich świątyniach 
polskich wiernych, którzy w języku ojczystym, w języku serca, wtedy i dzisiaj 
modlą się również o pomyślność kraju, do którego z różnych przyczyn przybyli. 
Wśród tych migracyjnych przyczyn jedną z najważniejszych pozostaje II wojna 
światowa oraz jej polityczne i społeczno-ekonomiczne skutki.

Bracia i Siostry
Wobec naszych braci i sióstr pokrzywdzonych przez wojnę właściwą postawą 

człowieka wierzącego, człowieka dobrej woli jest postawa szacunku, duchowa 
i materialna pomoc, oraz poszukiwanie obiektywnej prawdy i postępowanie we­
dług jej wymagań. Niech wobec tragedii wojny nasza mowa i nasze działania będą 
jednoznaczne, zgodne z prawdą, wynikające ze sprawiedliwości. Niech będą na 
miarę odchodzących pokoleń II wojny światowej, które miały odwagę wypowie­
dzieć jakże ważne słowa: „Przepraszamy, prosimy o przebaczenie i przebaczamy” 
oraz potrafiły w milczeniu uklęknąć wobec ogromu cierpienia i zła. Tylko „mi­
łość w prawdzie” — by przywołać tytuł najnowszej Encykliki Papieża -  zdolna jest 
zbudować „europejską wspólnotę ducha”, o której marzył Papież Polak.

Są w naszych narodach ludzie, którzy przyczynili się i nadal przyczyniają 
do tworzenia atmosfery pojednania i przebaczenia, w której można oddychać

246



miłością w prawdzie i pokojem. Dziękujemy Bogu za nich i za budowniczych 
mostów pokoju między sąsiadami w europejskim domu. Cieszymy się każdą 
inicjatywą -  na poziomie działań pojedynczych osób, lokalnych społeczności, 
organizacji pozarządowych, instytucji, kościelnych wspólnot -  inicjatywą, która 
wnosi w nasze dobrosąsiedzkie relacje pokój serca. Taka postawa niech bę­
dzie właściwa nam, chrześcijanom żyjącym w świede Ewangelii, a nie w cieniu 
uprzedzeń i wiecznych rozrachunków.

Bracia i Siostry!
W języku niemieckim horen — słuchać, tworzy rdzeń czasownika gehóren

-  należeć. Słuchając Bożego Słowa należymy do wspólnoty dzieci Bożych. 
Należymy do Kościoła, w którym -  używając terminologii św. Pawła — nie ma 
już Niemców i Polaków, lecz wszyscy jesteśmy jednym w Chrystusie Jezusie 
(por. Kol 3, 11). Świadomość tej prawdy winna nas mobilizować do pogłę­
bienia naszej współpracy, zwłaszcza ewangelizacyjnej, misyjnej i humanitar­
nej. Powinna nas skłaniać do ewangelicznego spojrzenia na dzieje naszych 
trudnych relacji. Z wiary w jeden, święty, apostolski, powszechny i katolicki 
Kościół wyciągnijmy właściwe wnioski. Słowa przebaczenia i pojednania 
przemieniajmy w czyny wzajemnej miłości, w solidarność społeczną służącą 
dobru każdego i wszystkich. Niech w tym duchu dokonuje się formacja mło­
dego pokolenia, któremu życzymy błogosławionego czasu pokoju.

Kierunek pokoju, modlitwy i dialogu, służby i miłości, wyznacza nam 
w tej katedralnej świątyni św. Jadwiga „orędowniczka wzajemnego zrozumie­
nia i pojednania”.

A drugie czytanie mszalne poucza, że każde dobro, jakie otrzymujemy 
i wszelki dar doskonały zstępują z góry, od Boga (por. Jk 1, 17). Ostatecznie 
pokój jest darem Chrystusa, Księcia Pokoju, który przez odkupienie zburzył 
rozdzielający ludzi mur wrogości, jednając ich ze sobą i z Ojcem w misterium 
Krzyża (por. Ef 2, 14-18).

Pracując na rzecz pokoju, nieustannie módlmy się o ten dar do Boga. On 
bowiem „mocą działającą w nas może uczynić nieskończenie więcej niż prosimy 
czy rozumiemy. Jemu chwała w Kościele i w Chrystusie Jezusie po wszystkie 
pokolenia wieku wieków” (Ef 3, 20-21).

Módlmy się solidarnie — aby Bóg swoją mocą — uczynił w nas, w naszej 
wspólnej sprawie więcej niż prosimy, więcej niż rozumiemy. Amen.

247



55.
Instrukcja o ochronie danych osobowych w działalności 

Kościoła Katolickiego w Polsce

OCHRONA DANYCH OSOBOWYCH 
W DZIAŁALNOŚCI KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO 

W POLSCE

INSTRUKCJA OPRACOWANA PRZEZ 
GENERALNEGO INSPEKTORA OCHRONY DANYCH OSOBOWYCH 

ORAZ SEKRETARIAT KONFERENCJI EPISKOPATU POLSKI

Instrukcja została opracowana przez Generalnego Inspektora Ochrony Da­
nych Osobowych oraz Sekretariat Konferencji Episkopatu Polski — w związku 
z wątpliwościami dotyczącymi stosowania ustawy o ochronie danych osobo­
wych w odniesieniu do danych osobowych przetwarzanych na potrzeby Ko­
ścioła Katolickiego w Polsce.

1. Informacje ogólne

7. Podstawa prawna
Prawo do ochrony danych osobowych jest prawem wynikającym z Konsty­

tucji Rzeczypospolitej Polskiej (art. 47 i art. 51), a jego szczegółowe określenie 
znalazło się w Ustawie z dnia 29 sierpnia 1997 r. o ochronie danych osobowych 
(Dz. U. z 2004 r. Nr 101, poz. 926 ze zm.).

2. Dane osobowe
W rozumieniu ustawy o ochronie danych osobowych, za dane osobowe 

uważa się każdą informację dotyczącą osoby fizycznej, pozwalającą na okre­
ślenie tożsamości tej osoby. Ustawa przewiduje dwie kategorie danych osobo­
wych, są to:

a) dane zwykłe (np. imię, nazwisko, adres zamieszkania, wykonywany za­
wód, numer telefonu itp.),

b) dane szczególnie chronione — sensytywne, wymienione enumeratywnie 
w art. 27 ust. 1 ustawy:

248



— dane ujawniające pochodzenie rasowe lub etniczne,
— poglądy polityczne,
— przekonania religijne lub filozoficzne,
— przynależność wyznaniową, partyjną lub związkową,
— dane o stanie zdrowia,
— kodzie genetycznym,
— nałogach,
— życiu seksualnym,
— dane dotyczące skazań,
— orzeczenia o ukaraniu i dane dotyczące mandatów karnych,
— inne orzeczenia wydane w postępowaniu sądowym lub administracyjnym.

3. Zbiory danych
Zbiorem danych, w rozumieniu ustawy o ochronie danych osobowych, 

jest każdy posiadający strukturę zestaw danych o charakterze osobowym, 
dostępnych według określonych kryteriów, niezależnie od tego, czy zestaw 
ten jest rozproszony lub podzielony funkcjonalnie. Zbiory danych mogą być 
tworzone w systemie tradycyjnym (papierowym) albo w systemie informatycz­
nym (np.: w postaci kartotek parafialnych, programów kadrowo-płacowych).

4. Przetwarzanie danych
Ustawa określa zasady postępowania przy przetwarzaniu danych osobowych 

oraz prawa osób fizycznych, których dane osobowe są lub mogą być przetwa­
rzane w zbiorach danych. Przetwarzaniem danych są jakiekolwiek czynności na 
danych osobowych, takie jak m.in.:

— zbieranie,
— utrwalanie,
— opracowywanie,
— zmienianie,
— udostępnianie,
— usuwanie,
— przechowywanie (archiwizowanie),
— operacje wykonywane w systemach informatycznych (przesłanie e-maila, 

sms itp.).

Przetwarzanie danych zwykłych odbywa się na podstawie art. 23 ust. 1 ustawy. 
Podstawą przetwarzania danych zwykłych może być przepis prawa albo zgoda 
osoby, której dane dotyczą.

249

9 — W rocławskie W iadomości Kościelne



Przetwarzanie danych szczególnie chronionych, co do zasady jest zabro­
nione, za wyjątkiem sytuacji określonych w art. 27 ust. 2 ustawy, np. gdy 
jest to niezbędne do wykonania statutowych zadań Kościoła Katolickiego, 
pod warunkiem, że przetwarzanie danych dotyczy wyłącznie członków tych 
instytucji albo osób utrzymujących z nimi stałe kontakty w związku z ich 
działalnością i zapewnione są pełne gwarancje ochrony przetwarzanych da­
nych (art. 27 ust. 2 pkt 4). Przetwarzanie danych szczególnie chronionych 
osób nienależących do Kościoła jest dopuszczalne za pisemną zgodą tych 
osób (art. 27 ust. 2 pkt 1).

5. Obowiązek rejestracji %biorów danych
Zbiory danych osobowych przetwarzane przez Kościół Katolicki, o ile do­

tyczą członków Kościoła i są wykorzystywane wyłącznie na potrzeby Kościoła, 
np.: kartoteka parafialna — nie podlegają obowiązkowi zgłoszenia zbioru da­
nych do rejestracji Generalnemu Inspektorowi Ochrony Danych Osobowych 
(art. 43 ust. 1 pkt 3 ustawy o ochronie danych osobowych).

Tym samym w odniesieniu do tych zbiorów Generalnemu Inspektorowi 
Ochrony Danych Osobowych nie przysługują uprawnienia dotyczące moż­
liwości kontroli zgodności przetwarzania danych z ustawą z dnia o ochronie 
danych osobowych.

O ile jednak przetwarzane są dane osobowe innych osób, niż określone 
w art. 43 ust. 1 pkt 3 ustawy, zbiory powinny być zgłoszone do rejestracji.

6. Kościelne osoby prawne
Kościelne osoby prawne, o których mowa w Ustawie z 17 maja 1989 r.

0 stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(np. diecezje, parafie, zgromadzenia zakonne, Caritas Polska, Caritas diecezji, 
kościelne instytuty naukowe, czy Papieskie Wydziały Teologiczne), jak również 
działające w ich ramach kościelne wydawnictwa, zakłady wytwórcze, usługowe
1 handlowe, zakłady charytatywno-opiekuńcze, szkoły i inne placówki oświato­
wo-wychowawcze, nieposiadające osobowości prawnej są zobligowane do do­
łożenia szczególnej staranności w procesie przetwarzania danych osobowych 
pozyskiwanych w ramach swojej działalności.

Do takich jednostek organizacyjnych Kościoła ustawa znajduje zastosowa­
nie w pełni w przypadku przetwarzania danych osób nienależących do Kościoła 
i nieutrzymujących z nim stałych kontaktów (tzn. muszą być wykonane przez 
administratora danych wszelkie obowiązki wynikające z przepisów o ochronie 
danych osobowych).

250



II. Zabezpieczenie danych osobowych

/. Zasada ogólna
Liczne ograniczenia możliwości ingerencji Generalnego Inspektora Ochro­

ny Danych Osobowych w sferę danych zbieranych w ramach Kościoła Kato­
lickiego nie oznacza zwolnienia ze staranności w zabezpieczaniu zbieranych 
danych przed dostępem do nich osób nieuprawnionych, swobody w rozpo­
wszechnianiu, bądź przekazywaniu zebranych danych innym instytucjom lub 
osobom. Jakkolwiek bowiem Kościół ma prawo przetwarzać dane osobowe dla 
realizacji swojej działalności statutowej, to przetwarzanie tych danych powinno 
się odbywać z poszanowaniem godności jednostki.

Ustawa zawiera przepisy karne przewidujące za zaniedbania w zakresie 
materii regulowanej ustawą karę grzywny, karę ograniczenia wolności oraz karę 
pozbawienia wolności w zależności od wagi przestępstwa.

2. Obomą^ki administratora danych wynikające z ustawy o ochronie danych osobonych
Administratorem danych jest podmiot decydujący o celach i środkach 

przetwarzania danych osobowych (art. 7 pkt 4 ustawy o ochronie danych oso­
bowych), a więc Kościół Katolicki, reprezentowany przez właściwe organy, np.: 
biskupów czy proboszczów oraz instytucje współpracujące z Kościołem (np.: 
fundacje, stowarzyszenia, wydawnictwa itd.).

Administrator danych ma obowiązek zabezpieczyć je poprzez zastosowanie 
odpowiednich środków technicznych i organizacyjnych zapewniających ochro­
nę przetwarzanych danych osobowych, tak aby:

1) nie były udostępniane osobom nieupoważnionym;
2) nie były zabrane przez osobę nieuprawnioną;
3) były zabezpieczone przed uszkodzeniem, zniszczeniem lub utratą.

3. Zabezpieczanie danych przetwarzanych w sposób tradycyjny i w systemach informatycznych
Zastosowanie środków technicznych i organizacyjnych odnosi się zarówno do 
danych przetwarzanych w sposób tradycyjny (manualny, papierowy), jak i do 
przetwarzania danych w systemach informatycznych (w postaci elektronicznej, 
przy użyciu np.: komputera, laptopa).

W związku z powyższym istotne jest:
1) zabezpieczenie obszaru (budynek, pomieszczenia lub części pomiesz­

czeń), w którym przetwarzane są dane osobowe w formie papierowej lub w sys­
temie informatycznym poprzez:

251



a) zastosowanie odpowiednich zamków, drzwi, systemów alarmowych itp.,
b) zapewnienie kluczy do pomieszczeń, szaf, biurek itp. oraz kontroli ich 

używania,
c) zabezpieczenie przed dostępem osób trzecich na czas nieobecno­

ści w pomieszczeniach osób upoważnionych;

2) zabezpieczenie dokumentów zawierających dane osobowe poprzez:
a) zapewnienie dostępu do dokumentów wyłącznie osobom upoważnionym, 

zobligowanym do zachowania w tajemnicy pozyskanych informacji,
b) niszczenie dokumentów zbędnych w sposób uniemożliwiający odtwo­

rzenie danych znajdujących się w tych dokumentach,
c) przechowywanie dokumentów w zamkniętych na klucz szafach po za­

kończeniu pracy;

3) zabezpieczenie systemów informatycznych służących do przetwarzania 
danych osobowych poprzez:

a) zapewnienie dostępu do komputerów wyłącznie osobom upoważnionym 
(np. ustawienie monitorów komputerowych w sposób uniemożliwiający 
osobom postronnym zapoznanie się z danymi, zachowanie w tajemnicy 
haseł dostępu do komputerów, zastosowanie wygaszacza ekranu w mo­
mencie niekorzystania z komputera),

b) przechowywanie elektronicznych nośników informacji zawierających 
dane osobowe (dyskietki, płyty CD, taśmy magnetyczne) w sposób za­
bezpieczający przed nieuprawnionym przejęciem, odczytem, skopiowa­
niem lub zniszczeniem,

c) w sytuacji, gdy dane osobowe przetwarzane są na komputerze prze­
nośnym (laptopie), niezbędne jest zachowanie szczególnej ostrożności 
podczas jego transportu, przechowywania i użytkowania w terenie oraz 
zastosowanie programu szyfrującego,

d) systemy informatyczne, przy użyciu których przetwarzane są dane osobowe, 
zabezpiecza się przed utratą zasilania poprzez zastosowanie urządzeń UPS,

e) systemy informatyczne, przy użyciu których przetwarzane są dane oso­
bowe, zabezpiecza się przed utratą danych poprzez wykonywanie okre­
sowych kopii bezpieczeństwa,

f) systemy informatyczne, przy użyciu których przetwarzane są dane 
osobowe, zabezpiecza się przed zagrożeniami pochodzącymi z sieci 
publicznej internet za pomocą specjalistycznych mechanizmów telein­
formatycznych, takich jak:

252



— zapora ogniowa (tzw. firewall),
— system wykrywania włamań,
— oprogramowanie antywirusowe.

Zagrożenia powyższe można wyeliminować poprzez korzystanie z kompu­
tera niemającego połączenia z internetem.

Należy pamiętać, iż rodzaj zabezpieczeń powinien być dostosowany do rodzaju 
zagrożeń i kategorii przetwarzanych danych. Zachowanie należytej staranności 
w procesie zabezpieczenia danych może przejawiać się przykładowo w wy­
eliminowaniu przypadków umieszczania dokumentów w miejscach ogólnie 
dostępnych lub w otwartych szafach.

4. Informacje dotyczące bezpiecznego korzystania z internetu
Dla zachowania bezpieczeństwa, przy użytkowaniu np. internetu należy 

przestrzegać kilku podstawowych zasad, a w szczególności:
1) nie należy otwierać załączników (plików) do korespondencji elektronicz­

nej nadesłanej przez nieznanego nadawcę;
2) nie zgrywać na dysk twardy komputera ani nie uruchamiać żadnych pro­

gramów nielegalnych ani żadnych plików pobranych z niewiadomego źródła;
3) nie wchodzić na strony, na których prezentowane są informacje o cha­

rakterze przestępczym, hakerskim, ani innym zakazanym przez prawo (na 
większości stron tego typu jest zainstalowane szkodliwe oprogramowanie, 
infekujące w sposób automatyczny system operacyjny komputera szkodliwym 
oprogramowaniem);

4) nie należy w opcjach przeglądarki internetowej włączać opcji autouzu- 
pełniania formularzy i zapamiętywania haseł;

5) należy na bieżąco aktualizować system operacyjny komputera, system 
antywirusowy, jak również system firewall.

Należy pamiętać, że nikt nie jest w sieci anonimowy, a korzystanie z każdej 
strony www jest utrwalane i może być wykorzystywane przez różne podmioty 
dla celów często niezgodnych z prawem.

5. Opracowanie instrukcji na ubytek własnego podmiotu
Zaleca się, aby administrator danych (np. biskup, proboszcz itp.) opracował 

w formie pisemnej instrukcję zawierającą prawa, reguły i praktyczne wyjaśnienia 
dotyczące sposobu zarządzania, ochrony i wymiany informacji (danych osobo­
wych) w systemie tradycyjnym (papierowym) oraz informatycznym wewnątrz 
swojej jednostki. Pozwoli to na prawidłowe zarządzanie danymi. Uzasadnionym

253



także wydaje się wyznaczenie osoby, która będzie odpowiedzialna za właściwe 
stosowanie opracowanych przez administratora danych reguł.

Jest to szczególnie ważne, gdy dostęp do danych osobowych poza admini­
stratorem mają inne osoby.

6. Obowiązki administratora danych wynikające z Kodeksu Prawa Kanonicznego
Należy zauważyć, że kwestie zabezpieczenia danych regulują również prze­

pisy Kodeksu Prawa Kanonicznego (kan. 486-491), które określają zasady 
dotyczące archiwizacji dokumentów.

I tak kan. 486 stanowi, że:
§ 1. Z największą troską należy strzec wszystkich dokumentów dotyczących 

diecezji lub parafii.
§ 2. W każdej kurii, w miejscu bezpiecznym, należy urządzić archiwum die­

cezjalne czyli depozyt dokumentów, w którym winny być przechowywane do­
kumenty i pisma dotyczące spraw diecezjalnych — zarówno duchowych, jak i do­
czesnych — odpowiednio uporządkowane i pilnie strzeżone pod zamknięciem.

§ 3. Powinien być sporządzony inwentarz, czyli katalog dokumentów znaj­
dujących się w archiwum, z dołączeniem krótkiego opisu każdej pozycji.

Kan. 487
§ 1. Archiwum powinno być zamknięte, a klucz od niego winien mieć tylko 

biskup i kanclerz. Nikomu nie wolno wchodzić do archiwum bez zezwolenia 
biskupa lub moderatora kurii i kanclerza równocześnie.

§ 2. Osoby zainteresowane mają prawo -  gdy o to proszą osobiście lub 
przez pełnomocnika — otrzymać autentyczny odpis lub kopię dokumentu, z na­
tury swej publicznego, który dotyczy ich osoby.

Kan. 488
Z archiwum nie wolno zabierać dokumentów, chyba że tylko na krótki czas 

i za zgodą biskupa, albo moderatora kurii i kanclerza równocześnie.

Kan. 489
§ 1. W kurii diecezjalnej powinno także być archiwum tajne albo przynajmniej 

w ogólnym archiwum winna się znajdować kasa pancerna, dobrze zamknięta 
i umocowana, której nie da się wynieść z miejsca. Należy w nim przechowywać 
z największą pilnością dokumenty tajne.

§ 2. Każdego roku należy zniszczyć dokumenty spraw karnych w zakresie 
obyczajów, dotyczące osób zmarłych albo spraw zakończonych przed dzie­

254



sięciu laty wyrokiem skazującym, zachowując krótkie streszczenie faktu wraz 
z tekstem wyroku.

Kan. 490
§ 1. Klucz od tajnego archiwum powinien mieć tylko biskup.
§ 2. Podczas wakansu stolicy nie wolno otwierać tajnego archiwum lub kasy 

pancernej. W razie prawdziwej konieczności, czyni to sam administrator diecezji. 
§ 3. Z tajnego archiwum lub kasy pancernej nie wolno wynosić dokumentów.

Michał Serocki 
Generalny Inspektor Ochrony Danych Osobowych

f  Stanisław Budnik 
Sekretar^ Generalny Konferencji Episkopatu Polski

Warszawa, 23 września 2009 r.

56.
Oświadczenie Prezydium KEP ws. oskarżenia redakcji 

„ Gościa Niedzielnego” o naruszenie dóbr osobistych Alicji Tysiąc

Prezydium Konferencji Episkopatu Polski z wielkim niepokojem przyjęło 
decyzję Sądu Okręgowego w Katowicach z dnia 23 września br. w sprawie arty­
kułów „Gościa Niedzielnego” dotyczących moralnej oceny aborcji. Traktujemy 
ten wyrok jako zamach na wolność słowa i na prawo Kościoła do moralnej 
oceny postaw ludzkich.

Kościół nigdy nie przekreśla człowieka, ale potępia grzech i zło, zwracające 
się zawsze przeciw samemu człowiekowi. Prawo do życia od początku aż do 
naturalnej śmierci jest podstawowym prawem ludzkim i jego obrona ma cha­
rakter uniwersalny.

Głoszenie Ewangelii życia uważa Kościół za swój podstawowy obowiązek. 
Odmawianie mu tego prawa, a co gorsza nakładanie sankcji karnych za przypo­
minanie prawdy o tym, że nikt nie ma władzy nad życiem drugiego człowieka, 
jest niedopuszczalnym ograniczaniem misji Kościoła.

255



Wyrażamy solidarność z tygodnikiem „Gość Niedzielny” i jego redaktorem 
naczelnym. Podkreślamy zasługi gazety w propagowaniu wartości rodzinnych 
i społecznych oraz w ukazywaniu roli Kościoła w życiu Narodu. Ufamy, że 
prasa katolicka w Polsce będzie dalej wypełniać godnie swe zadania, broniąc 
podstawowych wartości, na których zbudowana jest nasza cywilizacja.

Wszystkim stającym w obronie życia i godności człowieka udzielamy pa­
sterskiego błogosławieństwa.

f  Jó%ef Michalik 
Metropolita Przemyski 

Przewodniczący Konferencji Episkopatu Polski

f  Stanisław Gądecki 
Zastępca Przewodniczącego Konferencji Episkopatu Polski

f  Stanisław Budzik 
Sekretarz Generalny Konferencji Episkopatu Polski

57.
Wprowadzenie do 65. Tygodnia Miłosierdzia

Komisja Charytatywna KEP postanowiła, że obchodom 65. Tygodnia 
Miłosierdzia w 2009 roku będzie towarzyszyć hasło roku duszpasterskiego: 
„Otoczmy troską życie”. Głoszenie Ewangelii życia słowem i czynem należy 
do podstawowych obowiązków Kościoła. Życie jest istotą Boga, dlatego 
życie jest święte. Skoro Bóg podarował człowiekowi życie w formie naj­
wznioślejszej, osobowej, to człowiek ma obowiązek troski o życie własne 
i życie innych ludzi. Działalność charytatywna, którą Kościół podejmuje od 
zarania swoich dziejów, zawsze wypływała z motywu troski o życie i god­
ność człowieka. Na początku XXI wieku życie ludzkie stoi wobec nowych, 
nieznanych do niedawna zagrożeń, toteż troska o jego poszanowanie, uzdra­
wianie i wzmacnianie jawi się jako niezwykle aktualne zadanie wspólnoty 
Ludu Bożego.

256



W tegorocznym programie duszpasterskim Kościoła w Polsce zostały 
postawione cele, które szczególnie w Tygodniu Miłosierdzia powinny zostać 
przypomniane i podjęte, a mianowicie:

-  ukazanie życia w różnych jego wymiarach -  wegetatywnym, fizycznym, 
psychicznym, duchowym jako daru, który został złożony przez Boga 
w ręce człowieka;

-  uczenie troski o życie bliźnich na każdym jego etapie, od poczęcia do 
naturalnej śmierci, niezależnie od sprawności czy niepełnosprawności, 
której człowiek doświadcza;

-  uczenie odpowiedzialnej troski o ciało;
-  odkrywanie duchowego wymiaru życia;
-  inspirowanie nowych form opieki duszpasterskiej nad osobami w żałobie;
-  promowanie świętości życia, podkreślanie niezastąpionej roli rodziny 

jako środowiska życia;
-  ożywienie zapału w budowaniu cywilizacji życia i miłości.

Szczególnej aktualności wezwaniu do umiłowania życia podczas obchodów 
65. Tygodnia Miłosierdzia dodaje fakt rozszerzania się w krajach wysoko roz­
winiętych cywilizacji śmierci. Wartość życia człowieka jest dzisiaj pomniejszana 
we wszystkich jego fazach: od poczęcia, przez dzieciństwo, młodość i wiek 
średni, aż po starość i koniec życia.

W czasie trwania tegorocznego Tygodnia Miłosierdzia chcemy także z nową 
mocą otoczyć troską życie małżeństwa i rodziny. Ojciec Święty Jan Paweł II 
podkreślił, że rodzina jest „żywym obrazem Bożej miłości”, „sanktuarium 
życia” i „fundamentem społeczeństwa” oraz że każda rodzina chrześcijańska 
powinna być tego wiarygodnym świadkiem (Ecclesia in Eucharystia, nr 94).

Tydzień Miłosierdzia stanowi także dobrą okazję do wyrażenia szczególnej 
troski o prawidłowy rozwój życia społecznego w naszej umiłowanej Ojczyźnie. 
Ważnym przejawem kultury życia społecznego jest zachowanie się na drogach. 
Dlatego podczas tegorocznego Tygodnia Miłosierdzia pragniemy wiernym 
zwrócić uwagę na fakt, że na polskich drogach każdego dnia umierają dziesiątki 
osób, a inni tracą bezpowrotnie zdrowie, stając się inwalidami. Problem kultury 
jazdy i odpowiedzialności za życie swoje i życie innych uczestników podróży 
stanowi wielkie wyzwanie dla wiernych w Polsce.

65. Tydzień Miłosierdzia stanowi okazję do podziękowania Bogu za dar 
życia i przyjęcie tego daru jako zadanie. Wielka wdzięczność należy się tym 
wszystkim, którzy na co dzień opowiadają się za życiem i angażują się w obronę 
życia. Chodzi o świeckich apostołów życia, a zwłaszcza przedstawicieli wielu

257



środowisk zaangażowanych w obronę życia nienarodzonych, instytucje orga­
nizujące tzw. „okna życia”, ludzi tworzących ruch hospicyjny, pracowników 
i wolontariuszy profesjonalnych ośrodków pomocy socjalnej, wolontariuszy 
ze szkolnych i parafialnych zespołów Caritas, grupy honorowych dawców 
krwi, a także wielką społeczność świata służby zdrowia: lekarzy i pielęgniarek, 
laborantów i rehabilitantów, ratowników i techników medycznych, dentystów 
i farmaceutów, a także pracowników administracyjnych i pomocniczych służby 
zdrowia. Dzięki świadectwu życia i miłosiernej posługi tych ludzi zmienia się 
z obojętnego na pozytywne nastawienie Polaków do życia, choroby, niepełno­
sprawności i śmierci.

Podczas tegorocznego Tygodnia Miłosierdzia chcemy pamiętać, że uwień­
czeniem życia człowieka jest jego życie nadprzyrodzone. Życie nadprzyrodzo­
ne jest darem Bożym i zadatkiem nieśmiertelności człowieka, ponieważ jest 
ono osnute wokół miłości, która „nigdy nie ustaje” (1 Kor 13, 8). Na wartość 
nadprzyrodzonego życia duchowego zwracają nam uwagę święci, a zwłaszcza 
Maryja Matka żyjących, a także św. Józef strażnik życia Maryi i młodego Pana 
Jezusa, bł. Gianna Beretta Molla, która ofiarowała własne życie za życie swego 
dziecka oraz bł. Karolina Kózkówna, patronka „Ruchu Czystych Serc”.

Jednak na głównego patrona 65. Tygodnia Miłosierdzia wybieramy 
św. Franciszka z Asyżu, człowieka wielkiej pokory, ubóstwa i dobroci. Pokazał 
on przed wiekami, że zarówno Kościół, jak i świat najlepiej jest reformować 
dobrocią i miłością. Czynił ludziom sobie współczesnym (a pośrednio także 
nam) wyrzut, że „Miłość nie jest przez nich kochana”.

800 lat temu została zatwierdzona zakonna reguła św. Franciszka. Dzisiaj 
w całym świecie ponad 550 wspólnot zakonnych kieruje się regułą i przykładem 
życia św. Franciszka. Jego charyzmat inspiruje do miłości Boga i bliźniego nie 
tylko zakonników, zakonnice, przedstawicieli franciszkańskiego zakonu świec­
kich, ale także wielu wolontariuszy i ludzi dobrej woli faktycznie zatroskanych
o zachowanie środowiska naturalnego i pomagających ludziom ubogim.

Niech św. Franciszek stanie się dla wiernych Kościoła w Polsce wzorem 
chrześcijanina, który bardzo umiłował przyrodę i życie ludzkie, a szczególnie 
życie nadprzyrodzone każdego człowieka.

Z kolei duszpasterzom, a szczególnie spowiednikom, przypominamy 
postać św. Jana Marię Vianneya, wielkiego miłośnika życia nadprzyrodzo­
nego w duszach ludzkich. W tym roku przypada bowiem 150. rocznica jego 
narodzin dla nieba.

W tegorocznym Tygodniu Miłosierdzia chcemy modlić się o umiłowanie 
życia ludzkiego w codzienności. Uczeń Chrystusa czerpie natchnienie i siłę do 
bycia świadkiem miłości miłosiernej przede wszystkim z Eucharystii, która jest
258



„sakramentem miłości” (Sacramentum cańtańs, nr 90). Dlatego w poszczególne 
dni Tygodnia Miłosierdzia zapraszamy do szczególnej modlitwy i refleksji pod­
czas Eucharystii różne grupy parafialne.

Niedziela poświęcona jest całej parafii jako wspólnocie dzieci Bożych, 
obdarowanych przez Boga darem życia i starających się o rozwój tego życia 
w sobie i innych aż do pełni na miarę życia Jezusa Chrystusa.

W poniedziałek zapraszamy na spotkanie liturgiczne cały świat służby zdro­
wia, pracowników i wolontariuszy hospicjów, domów opieki, placówek cha­
ry tatywno-socjalnych oraz ludzi chorych, niepełnosprawnych i w podeszłym 
wieku.

Wtorek jest dniem modlitw za ofiary wypadków na drogach oraz o umiło­
wanie życia przez kierowców i pieszych, dlatego zachęcamy do uczestnictwa 
w liturgii kierowców, poszkodowanych w wypadkach, a także ratujących życie 
w wypadkach: policjantów, strażaków, przedstawicieli straży miejskiej oraz pra­
cowników ratownictwa medycznego.

W środę pragniemy zwrócić uwagę na moralny i duchowy wymiar życia, 
dlatego zapraszamy wszystkich chętnych, a ponieważ wypada w ten dzień 
wspomnienie Matki Bożej Różańcowej zachęcamy do uczestnictwa przedstawi­
cieli kół żywego różańca oraz wszystkich ruchów, grup religijnych i zespołów 
apostolskich istniejących w parafii.

Czwartek jest dniem dziękczynienia i modlitwy o dobre życie małżeńskie, 
dlatego ten dzień dedykujemy szczególnie małżonkom i narzeczonym.

Piątek jako dzień męki i śmierci Jezusa jest dniem ekspiacji za grzechy 
przeciwko życiu, zwłaszcza za zbrodnie zabijania dzieci nienarodzonych, oraz 
dniem troski o rozwój życia dzieci, dlatego w ten dzień zapraszamy na liturgię 
głównie rodziców i dziadków wraz z dziećmi i wnukami.

W sobotę, w którą wielu młodych ludzi niszczy swoje życie przez uleganie 
zgubnym nałogom alkoholizmu, narkomani, seksualizmu, uzależnienia od 
hazardu, internetu i gier komputerowych, zapraszamy na Eucharystię szcze­
gólnie gimnazjalistów, młodzież szkół średnich, akademicką i pracującą, by 
modlić się o wolność od nałogów, czystość serca i umiłowanie życia w peł­
nym wymiarze.

Niech Bóg miłosierny przez łaskę 65. Tygodnia Miłosierdzia pobłogosławi 
i pomnoży wszelkie dobro, które sam zasiał w naszych sercach.

Bp Grzegorz Balcerek 
Przewodniczący Komisji Charytatywnej KEP 

Warszawa; 30 września 2009 r.

259



58.
Komunikat z 349. Zebrania Plenarnego 

Konferencji Episkopatu Polski

W dniach 6 i 7 października 2009 r. odbyło się w Warszawie 349. Zebranie 
plenarne Konferencji Episkopatu Polski. Obradami kierował Przewodniczący 
Konferencji, abp Józef Michalik. W drugim dniu obrad brał udział również 
Nuncjusz Apostolski, abp Józef Kowalczyk. W zebraniu uczestniczyli przed­
stawiciele zagranicznych episkopatów (Białorusi, Chorwacji, Francji, Kazach­
stanu, Mołdawii, Niemiec, Serbii oraz Czarnogóry, Macedonii i Kosowa, a także 
Słowacji, Ukrainy, Węgier i Włoch). Przedstawili oni relacje z życia i działalności 
Kościoła w ich krajach.

1. W trakcie zebrania plenarnego Księża Biskupi dokonali promulgacji no­
wego Statutu Konferencji Episkopatu Polski. Nowelizacja statutu była koniecz­
na ze względu na nowe dokumenty Kościoła, które należało wziąć pod uwagę. 
Statut przewiduje m.in. ustanowienie Rady Biskupów Diecezjalnych oraz 
podkreśla honorowe pierwszeństwo Prymasa Polski. Po zatwierdzeniu przez 
Stolicę Apostolską w maju br. statut wszedł w życie 7 października 2009 r., we 
wspomnienie NMP Różańcowej.

2. Biskupi -  w poczuciu odpowiedzialności za stan przygotowania kandy­
datów do kapłaństwa — podjęli decyzję w sprawie okresu propedeutycznego 
w seminariach duchownych. Decydując o wprowadzeniu tego okresu, pozosta­
wiono możliwość szczegółowych rozwiązań biskupowi diecezjalnemu. Okres 
propedeutyczny ma służyć pogłębieniu formacji wewnętrznej kandydatów do 
kapłaństwa oraz lepszemu ich przygotowaniu do studiów filozoficzno-teolo­
gicznych. Ma być czasem umocnienia osobistego związku z Chrystusem i bu­
dowania wspólnoty. Zwrócono również uwagę na konieczność uświadomienia 
sobie odpowiedzialności za powołania we wspólnotach duszpasterzy, w rodzi­
nach, parafiach i grupach apostolskich tworzących kulturę powołaniową.

3. Biskupi przyjęli zasadnicze założenia trzyletniego programu duszpaster­
skiego. Będzie on realizowany pod hasłem „Kościół domem i szkołą komunii”. 
Temat ten podejmuje główną myśl Soboru Watykańskiego II, rozwiniętą przez 
Jana Pawła II w Liście apostolskim na nowe tysiąclecie Novo millennio ineunte. 
Program ten ma ukazać rzeczywistość Kościoła jako komunii, czyli wspólnoty 
z Bogiem i drugim człowiekiem.
260



4. Dziewiętnastego października przypada 25. rocznica męczeńskiej śmierci 
Sługi Bożego ks. Jerzego Popiełuszki. Przypominamy tę rocznicę w trwającym 
Roku Kapłańskim. Stanowi on okazję do podjęcia różnych inicjatyw zmie­
rzających do „odnowy wszystkich kapłanów na rzecz silniejszego i bardziej 
wyrazistego świadectwa ewangelicznego we współczesnym świecie”. Wierni 
temu wskazaniu Ojca Świętego Benedykta XVI, biskupi zapraszają wszystkich 
kapłanów diecezjalnych i zakonnych, pracujących w kraju i za granicą, do 
udziału w pielgrzymce na Jasną Górę, która odbędzie się 1 maja 2010 roku. 
Biskupi zachęcają, aby w to kapłańskie pielgrzymowanie włączyli się duchowo 
wierni świeccy, wspierając w ten sposób kapłanów i wypraszając obfite owoce 
ich pielgrzymowania.

5. We wrześniu przebywali w Polsce prawosławni duchowni z monastyru 
św. Nila koło Ostaszkowa. Poprosili oni o kopię obrazu Matki Boskiej Czę­
stochowskiej, którą odebrali na Jasnej Górze. Ikonę umieszczą w specjalnie 
wzniesionej kaplicy, gdzie będzie czczona. Na przełomie roku 1939/1940 na 
terenie tego właśnie klasztoru, zamienionego w więzienie, przebywali polscy 
jeńcy wojenni — głównie policjanci i żołnierze Korpusu Ochrony Pogranicza. 
Zamordowani oni zostali w miejscowości Twer i pochowani w Miednoje. W ka­
plicy prawosławni mnisi umieszczą też dwie istniejące już tablice upamiętniają­
ce polskich jeńców. Biskupi z wdzięcznością przyjęli ten piękny gest ze strony 
prawosławnej. Dostrzegają w nim ważny krok ku pojednaniu Kościołów kato­
lickiego i prawosławnego, a także Polaków i Rosjan. Przypominają, że właśnie 
obowiązkiem Kościołów jest budowanie mostów pojednania i porozumienia.

6. Biskupi solidaryzują się z prześladowanym Kościołem w Sudanie 
i Wietnamie. Nasza solidarność z prześladowanymi niech zostanie wypo­
wiedziana modlitwą różańcową, postem, umartwieniami oraz wyrażona 
wsparciem materialnym. Prośmy, by Maryja, Wspomożycielka Wiernych, 
wyjednała wszystkim cierpiącym wyznawcom swojego Syna łaskę pokoju 
i wolności w głoszeniu Ewangelii miłości, tak potrzebnej w świecie przemo­
cy i nienawiści. Zwracamy się również do osób i organizacji działających na 
arenie międzynarodowej, aby zaangażowały się na rzecz poszanowania praw 
człowieka w Sudanie i Wietnamie.

7. Okazją do wyrażenia naszej solidarności z osobami niewidomymi i niedo­
widzącymi będzie obchodzony 15 października Międzynarodowy Dzień Białej 
Laski. W związku z zapytaniami o możliwość wprowadzania psów-przewodni- 
ków do świątyń, biskupi zachęcają księży proboszczów, aby życzliwie wspierali 
każdą formę uczestnictwa w Eucharystii osób niewidomych i niedowidzących.

8. Maryi, Matce Różańcowej, polecamy górników, którzy zginęli lub ucier­
pieli wskutek katastrof w kopalniach oraz ich rodziny. Wdzięczni Panu Bogu za

261



pielgrzymkę Ojca Świętego Benedykta XVI do Czech, prosimy w modlitwach
0 jej duchowe owoce dla całego narodu czeskiego, od którego przed tysiącem 
lat przyjęliśmy wiarę chrześcijańską. W atmosferze modlitwy wspólnie z wier­
nymi oczekujemy kanonizacji abp. Zygmunta Szczęsnego Felińskiego, która 
odbędzie się w Bazylice św. Piotra 11 października br.

9. Zatroskani o praworządność w naszej Ojczyźnie prosimy Parlamentarzy­
stów o uchwalanie służących dobru Polaków ustaw, także odnoszących się do 
obrony życia nienarodzonych oraz prawnego zakazu stosowania zapłodnienia 
in mtro.

U progu nowego roku akademickiego biskupi błogosławią wszystkim stu­
dentom i wykładowcom wyższych uczelni życząc, aby Bóg otwierał ich umysły
1 serca na poszukiwanie prawdy i dawanie o niej świadectwa.

Podpisali: Kardynałowie, Arcybiskupi i Biskupi 
Zgromadzeni na 349. Zebraniu Plenarnym 

Konferencji Episkopatu Polski

Warszawa, 7.10.2009 r.

59.
ŚWIĘTY PASTERZ I WYGNANIEC 

List pasterski Episkopatu Polski na kanonizację 
Arcybiskupa Zygmunta Szczęsnego Felińskiego

Bracia i Siostry w Chrystusie!
Młodzieniec z dzisiejszej Ewangelii stawia Chrystusowi zasadnicze pytanie: 

„Nauczycielu dobry, co mam czynić, aby osiągnąć życie wieczne?” W odpowie­
dzi Jezus ukazuje mu wzór życia, które jest całkowitym związaniem się z Boskim 
Nauczycielem i Mistrzem. W dniu dzisiejszym Ojciec Święty Benedykt XVI 
ogłasza świętym błogosławionego Polaka, Zygmunta Szczęsnego Felińskiego, 
Arcybiskupa Warszawskiego. Był on człowiekiem, który całkowicie związał 
swoje życie z Chrystusem i ludem, do którego został posłany.

262



1. Kim był nasz nowy Święty?
Urodził się 1 listopada 1822 r. w Wojutynie na Wołyniu. Z domu rodzinne­

go wyniósł mocny fundament wiary. Dzięki temu nie załamał się, gdy w 1833 r. 
umarł mu ojciec, a 5 lat później została aresztowana za działalność patriotyczną 
i zesłana na Syberię jego matka. W wieku 17 lat sam musiał myśleć o swojej 
przyszłości. Studiował matematykę w Moskwie, historię ojczystą w tajnych 
kółkach studenckich, a nauki humanistyczne w Paryżu. Jednak nie nauka była 
jego najważniejszym celem. Pisał: „Nauki kształcą tylko umysł, największą zaś 
baczność trzeba zwracać na ukształtowanie charakteru, gdyż najlepsze zasady 
na nic się nie przydadzą człowiekowi, co nie umie panować nad sobą”.

Cechowała go zawsze zadziwiająca pokora i prostota, stałość woli, odwaga 
i otwartość w głoszeniu swoich poglądów i przekonań. Wychowany w duchu miłości 
ojczyzny, w czasie Wiosny Ludów wziął udział w powstaniu w Wielkopolsce. Klęska 
powstania, a następnie śmierć przyjaciela, Juliusza Słowackiego, którym opiekował 
się aż do śmierci, wpłynęła na zmianę jego poglądów. Odtąd pragnął dążyć do odzy­
skania niepodległości, pracując nad odrodzeniem religijnym i moralnym narodu.

W 1851 r. wrócił do kraju i wstąpił do seminarium duchownego w Żytomie­
rzu, skąd wysłano go do Akademii Duchownej w Petersburgu. Tam z rąk abpa 
Ignacego Hołowińskiego otrzymał święcenia kapłańskie i został skierowany 
do pracy w Petersburgu. Widząc trudną sytuację sierot i ludzi bezdomnych, za­
łożył schronisko dla ubogich, a następnie Zgromadzenie Sióstr Franciszkanek 
Rodziny Maryi. Jako wikariusz był jednocześnie ojcem duchownym alumnów 
i profesorem Akademii. Zasłynął jako kaznodzieja i spowiednik, opiekun ubo­
gich i sierot, człowiek wielkiego miłosierdzia i poświęcenia.

2. Dobry Pasterz w Warszawie
Mianowany 6 stycznia 1862 r. Arcybiskupem Warszawy, zanotował w swo­

ich pamiętnikach: „Zdało mi się, że przede wszystkim domaga się ode mnie 
Pan, abym zrzuciwszy wszelką obłudę, stanął wobec Boga i ludzi takim, jakim 
rzeczywiście byłem, śmiało oddając świadectwo prawdzie i nie troszcząc się
o zewnętrzne następstwa mego postępowania”.

Przybył do Warszawy 9 lutego, przez wielu niechciany i odrzucany. Począt­
kowo był postrzegany, jako człowiek cara. Wielu zarzucało mu brak miłości 
do Ojczyzny. Odpowiadając na te zarzuty, wyznał: „Polakiem jestem, Polakiem 
umrzeć pragnę, bo tego chce Boskie i ludzkie prawo, uważam nasz język, naszą 
historię, nasze obyczaje narodowe za drogocenną spuściznę po przodkach, któ­
rą następcom naszym święcie przekazać powinniśmy, wzbogaciwszy skarbnicę 
narodową własną pracą”.

263



„Z postawieniem nogi na ziemi warszawskiej — wspominał Arcybiskup 
Feliński — rozpoczęło się moje trudne, po ludzku mówiąc niemożebne posłan­
nictwo!” Powitanie w Warszawie było bardzo chłodne. Grozę sytuacji powięk­
szało wrzenie rewolucyjne w stolicy, w której władze carskie wprowadziły stan 
wojenny. Kościoły od czterech miesięcy stały zamknięte przez władzę kościelną 
na znak protestu przeciw represjom wojsk carskich, w wyniku których doszło 
do rozlewu krwi w warszawskiej katedrze i w kościele św. Anny.

Konflikt duchowieństwa i wiernych z władzami miał rozwiązać nowy 
Arcybiskup, przychodzący prosto z Petersburga. „Zbyt dużo racji złożyło 
się na to, że społeczeństwo polskie nieufnie odnosiło się do wszystkiego, 
co przychodzi ze Wschodu -  stwierdził kardynał Wyszyński — Zdaje się, że 
taki los był udziałem niemal wszystkich arcybiskupów warszawskich, którzy 
przychodzili tu ze Wschodu. Społeczeństwo, uwrażliwione na obronę ideałów 
narodowych i religijnych, posuwało swoją wrażliwość niekiedy tak daleko, że 
dopuszczało się niesprawiedliwości”. Doznał jej również Arcybiskup Feliński. 
W swoim programie duszpastersko-społecznym zamieścił słowa: „Starać się 
będę zaszczepić w narodzie cnoty publiczne i prywatne, które stanowią wielkość 
ludów”. Ten program realizował dążąc do zjednoczenia narodu, do uczciwego 
i solidnego działania dla dobra ojczyzny. Przestrzegał przed nierozważnym 
działaniem i rozlewem bratniej krwi.

Idąc za wskazaniami Stolicy Apostolskiej, Arcybiskup dokonał rekoncyliacji 
katedry, a następnego dnia zostały otwarte wszystkie świątynie warszawskie. To 
dzięki jego zabiegom Stolica Apostolska powstrzymała się od jakiegokolwiek 
aktu potępiającego powstanie styczniowe, czego usilnie domagała się Rosja.

Zygmunt Szczęsny Feliński pełnił swoją posługę nad Wisłą zaledwie 16 
miesięcy. W tym okresie rozwinął wszechstronną działalność zmierzającą 
do odrodzenia Archidiecezji i całego Królestwa Polskiego. Skoncentrował 
swoją działalność na dążeniu do ożywienia życia religijnego. Skupił wokół 
siebie grono światłych i gorliwych kapłanów, z którymi przystąpił do reformy 
programów nauczania i wychowania w Akademii i seminariach duchownych, 
do podniesienia poziomu duchowego i intelektualnego kleru. Ważne miejsce 
w Kościele i społeczeństwie wyznaczył zakonom. Do Warszawy sprowadził 
siostry Rodziny Maryi i siostry Matki Bożej Miłosierdzia, aby opiekowały się 
najbiedniejszymi. Przyczynił się do rozszerzenia w stolicy kultu Najświętszego 
Sakramentu i ożywił cześć Matki Najświętszej, zaprowadzając w Archidiecezji, 
a następnie w całym Królestwie, nabożeństwa majowe.

Wobec wybuchu powstania i krwawych represji ze strony rządu carskiego 
nie pozostał bezczynny. Odważnie stanął po stronie ludu. Na znak protestu 
złożył dymisję z członkostwa w Radzie Stanu. Napisał w liście do cara: „Krew
264



płynie wielkimi strumieniami, a represje zamiast uspokoić umysły, jeszcze 
bardziej je rozdrażniają. W imię miłosierdzia chrześcijańskiego i w imię inte­
resów obu narodów, błagam Waszą Cesarską Mość, abyś położył kres tej wy­
niszczającej wojnie... Polska nie zadowoli się autonomią administracyjną, ona 
potrzebuje bytu niepodległego”. Po opublikowaniu tego listu został wezwany 
do Petersburga. Zdawał sobie sprawę, że do Warszawy nie wróci. Odrzucił jed­
nak propozycję Rządu Narodowego, aby uciec za granicę. Opuścił stolicę pod 
eskortą wojskową jako więzień stanu 14 czerwca 1863 r. i po trzech tygodniach 
internowania został zesłany do Jarosławia nad Wołgą.

Dopiero wówczas Warszawa zrozumiała, kim był jej Pasterz, który w krót­
kim czasie uczynił tak wiele. Wraz z rządami abpa Felińskiego przeszedł przez 
Warszawę i całe Królestwo „powiew Ducha Świętego”, który umocnił duchowo 
Kościół i pomógł Narodowi przetrwać trudny okres powstania styczniowego 
i ciężkie lata represji.

3. Wygnanie i ostatnie lata życia
Zesłany w głąb Rosji, spędził w Jarosławiu nad Wołgą 20 lat, oddany 

modlitwie, apostolstwu i dziełom miłosierdzia. Swoje losy złożył w ręce Ojca 
Świętego, odpierając jednocześnie naciski, by zrezygnował z arcybiskupstwa. 
Pomimo ograniczeń otoczył opieką zesłańców, niosąc im pociechę duchową 
i pomoc materialną. Pamięć o „świętym biskupie polskim” pozostała żywa nad 
Wołgą przez długie dziesięciolecia. Dopiero po 20 latach został uwolniony, ale 
do Warszawy nie pozwolono mu powrócić.

Czas wygnania pokazuje jego bezgraniczne zawierzenie Bogu. Jego listy 
odsłaniają żywą wiarę, zaufanie bez granic pokładane w Opatrzności Bożej. 
Jego miłość i ufność nie były bierne, lecz podtrzymywane poprzez nieustanną 
pracę: „Kiedy czynimy wszystko, co możliwe, łatwiej rachować na pomoc 
Bożą”. Według opinii sobie współczesnych Arcybiskup był „zawsze Bogiem 
zajęty”. Podziwiano jego długie modlitwy, trwanie przed Najświętszym Sa­
kramentem.

Ostatnie 12 lat swojego życia spędził we wsi Dźwiniaczka na Podolu, po­
święcając się pracy duszpasterskiej, społecznej i oświatowej. Stan jego zdrowia 
pogarszał się coraz bardziej. Kilkakrotnie wyjeżdżał na leczenie. W czasie 
jednej z podróży zmarł w pałacu biskupim w Krakowie 17 września 1895 r. 
W pożegnaniu napisano: „Większej pokory i prostoty nie ma, jak u tego starca, 
co był jedną z najwybitniejszych postaci naszej porozbiorowej historii. Z po­
korą tą i zdaniem się na wolę Bożą równało się tylko męstwo duszy, gotowość 
do ofiary i wytrwałość w cierpieniu za naród i Kościół”. Kraków zgotował 
zrnarłemu pogrzeb iście królewski. Za trumną do katedry wawelskiej podą-

265

Wrocławskie W iadomości Kościelne



żało duchowieństwo, władze krajowe i miejskie Lwowa i Krakowa. Weterani 
powstania styczniowego nieśli wieniec cierniowy z napisem: „Męczennikowi 
za sprawę narodową”. W czasie Mszy Świętej późniejszy biskup Pelczar po­
wiedział między innymi: „Pozostawił po sobie królewski spadek, jedną sutannę 
i brewiarz”. Później ciało Arcybiskupa przewieziono do Dźwiniaczki. Zaraz po 
śmierci okoliczna ludność uznała go za świętego. Po odzyskaniu przez Polskę 
niepodległości o swojego Arcypasterza upomniała się Warszawa. „Po 58 latach 
wrócił Feliński, chociaż w trumnie, do swojej katedry, z której w sile wieku 
przemocą go usunięto”.

4. Patron na trudne czasy
Święty Zygmunt Szczęsny Feliński staje dziś przed nami, jako patron na czasy 

trudne. Umiał być wolnym od ludzkich opinii i od przywiązania do spraw po ludz­
ku nawet najsłuszniejszych, jeśliby trzeba było bronić ich za cenę jakiegokolwiek 
kompromisu z sumieniem. Kiedy było trzeba, upominał rządzących, nie bacząc 
na konsekwencje. Skutkiem tej postawy była droga przez cierpienie. Pokorna zgo­
da na tę drogę była dla niego aktem najwyższej miłości. „Owo chętne przyjęcie 
wszelkiego rodzaju doświadczeń, jakimi podoba się może Bogu nas próbować, 
jest najmilszym hołdem, jakie stworzenie może oddać Stwórcy swemu”.

Rozpoczynając proces beatyfikacyjny, kardynał Stefan Wyszyński powie­
dział: „Ta trudna i ciężka droga będzie świadectwem świętości Arcybiskupa 
Felińskiego. Jest ona bardziej wyraźna, aniżeli znaki i cuda, które miałby czynić. 
To był bowiem cud miłości, najwspanialsza potęga ducha człowieka, który się 
nie załamał, chociaż miałby do tego prawo”. Radujemy się z wyniesienia do 
chwały świętych Arcybiskupa Felińskiego, człowieka nadziei, apostoła pokoju, 
jedności i zgody narodowej. Ze skarbnicy jego życia pragniemy zaczerpnąć 
ożywczego ducha i światła, jak służyć Bogu, Kościołowi, Ojczyźnie i wiel­
kiej rodzinie ludzkiej. Święty Pasterz Archidiecezji Warszawskiej wzywa dziś 
wszystkich do odnowy duchowej, do odważnego wyznawania wiary, do ufności 
w pomoc Bożą, do wiernego trwania przy Chrystusie i Kościele. Jego droga 
świętości może być drogą każdego z nas.

Podpisali Kardynalome, Arcybiskupi i Biskupi 
obecni na 348. Zebraniu Plenarnym Konferencji Episkopatu Polski

Łomża, 19 czerwca 2009 r.

List należy odczytać w niedzielę, 11 października 2009 r.

266



60.
SOLIDARNOŚĆ PRZYSZŁOŚCIĄ EUROPY 

Apel końcowy 1. Katolickich Dni Społecznych dla Europy.

„Synowie wasi i córki wasze prorokować będą, starcy wasi 
będą mieć sny, a młodzieńcy wasi będą mieć widzenia” (J1 3,1).

1. 1 września 1939 r. wystrzały na Westerplatte dały początek najbardziej 
krwawemu konfliktowi w historii świata, który przyniósł śmierć ponad 60 mi­
lionom ludzi. Z dążenia do pojednania po tej tragedii zrodził się projekt wolno­
ści, pokoju i postępu, który dziś znamy, jako Unię Europejską.

Siedemdziesiąt lat później podczas pierwszych Katolickich Dni Społecznych 
dla Europy przedstawiciele 29 krajów europejskich zgromadzili się w Gdańsku, 
gdzie walka robotników i intelektualistów podjęta dla przywrócenia pracy jej 
ludzkiego i społecznego wymiaru, utorowała drogę do likwidacji „żelaznej 
kurtyny” i europejskiego zjednoczenia.

Tutaj w Gdańsku, podczas pierwszego z wielu, jak mamy nadzieję, spotkań, 
zastanawialiśmy się nad znaczeniem solidarności i jej przyszłością w Europie. 
Czerpiąc inspirację z Ewangelii oraz ze społecznego nauczania Kościoła kato­
lickiego, przedstawiamy propozycje rozwoju dobra wspólnego w Europie.

2. Nasze pokolenie ma podjąć wyzwanie budowy strategii dla wspólnego 
dobra, opartej na zasadzie Miłością ożywieni służcie sobie wzajemnie (Ga
5, 13). Zadanie to wymaga, aby instytucje społeczne respektowały przestrzeń 
autonomicznych działań, umożliwiając każdej osobie realizację pełni jej możli­
wości. Cel ten można osiągnąć wówczas, gdy nasze instytucje będą przeniknięte 
zasadą solidarności.

Strategia ta potrzebuje sprawiedliwej demokracji, która może funkcjonować 
pod warunkiem odpowiedzialnego wkładu każdej osoby. Postawy egoistyczne, 
u tyli tary styczne i materialis tyczne winny ustępować miejsca solidarności, jak to 
wykazał obecny kryzys ekonomiczny. Solidarność musi stać się istotną zasadą 
aktywności ekonomicznej. Trzeba respektować godność ludzkiego życia od 
poczęcia do naturalnej śmierci. Dotyczy to również przybysza, który puka do 
naszych drzwi oraz przyszłych pokoleń.

267



Żyjemy w społeczeństwach, które rozwinęły znaczną świadomość praw 
jednostki, niekiedy w sposób tak daleko idący, że głosi się odpowiedzialność 
jedynie za samego siebie. Chcemy podkreślić, że solidarność jest powinnością 
każdego z nas i że stanowi ona warunek zapobiegania arbitralnemu traktowaniu 
tych praw.

Nie lękajmy się: solidarność jest naszą wspólną przyszłością. Jedność Euro­
py była marzeniem niektórych; stała się nadzieją dla wielu. Dzisiaj naszym obo­
wiązkiem jest zapewnić, aby nadal służyła ona celom globalnej solidarności.

Unikajmy niebezpieczeństwa apatii lub nowego nihilizmu. W kształtowaniu 
Europy opartej o wartości potrzebujemy większego zaufania do kreatywności 
istot ludzkich.

3. Solidarność oznacza dla nas osobiste i wspólne zaangażowanie w trzech 
głównych kierunkach:

Solidarność pokoleń:
-  wspierać i chronić rodzinę, zbudowaną na trwałym małżeństwie mężczyzny 

i kobiety; stwarzać rodzicom warunki sprzyjające wychowywaniu dzieci oraz 
godzeniu życia rodzinnego z zawodowym;

-  wdrażać wspólną europejską politykę imigracji i azylu, uznając ludzką god­
ność każdego imigranta z wynikającymi stąd prawami i obowiązkami, jako 
podstawą ich integracji;

-  zmieniać sposób naszego życia osobistego jak również kryteria wzrostu 
ekonomicznego w celu redukcji zniszczeń ekologicznych i zużycia nieod­
nawialnych zasobów naturalnych tak, by przekazać przyszłym pokoleniom 
ziemię nadającą się do zamieszkania.
Solidarność w obrębie Europy:

-  rozwijać gospodarkę służącą każdemu, uznając wartość ludzkiej pracy we 
wszystkich jej formach: płatnej, niepłatnej, charytatywnej i wolontaryjnej; 
dostosować europejską społeczną gospodarkę rynkową do nowych wyzwań;

-  chronić najsłabszych spośród nas, wzmacniać sprawiedliwość społeczną 
i równość szans dla wszystkich w naszych społeczeństwach, podejmując bar­
dziej skuteczne kroki w celu zmnie j szenia ubóstwa i społecznego wykluczenia;

-  rozwijać politykę regulacji finansowej na szczeblu UE i wspierać skuteczne 
międzynarodowe struktury zarządzania.
Solidarność Europy z resztą świata:

-  dotrzymywać obietnic wobec krajów rozwijających się i wspierać wspólne 
przedsięwzięcia rozwojowe z najbiedniejszymi krajami świata, zwłaszcza 
kontynentu afrykańskiego;

268



— rozwijać praktyki uczciwego handlu (fair trade) na szczeblu krajowym i euro­
pejskim;

-  promować pokój i sprawiedliwość, budowane na poszanowaniu godności 
ludzkiej, praw człowieka a zwłaszcza wolności religijnej.
Osiągnięcie tych celów będzie wymagać ustanowienia odpowiednich ram 

instytucjonalnych. Finanse publiczne winny zostać odpowiednio ukształtowa­
ne na poziomie krajowym i Unii Europejskiej.

Wszyscy obywatele Europy, którzy podzielają powyższe poglądy powinni 
osobiście zaangażować się w ich realizację i podjąć odpowiedzialność politycz­
ną na właściwych im poziomach.

4. Wezwanie do integralnego rozwoju ludzi i ludów jest powołaniem, któ­
re czyni z nas tych, którymi jesteśmy. Jako chrześcijanie jesteśmy otwarci na 
transcendencję. Jesteśmy powołani do przyjęcia daru braterstwa i zawierzenia 
Opatrzności Boga tak, abyśmy stawali się Jego narzędziem, nawet jeśli wymaga 
to osobistego poświęcenia.

Europa potrzebuje mężczyzn i kobiet uformowanych w wierze, gotowych 
w imię Jezusa Chrystusa przyjmować innych z otwartymi ramionami, odda­
nych wspólnemu budowaniu relacji i instytucji solidarności, w służbie ludziom 
naszych czasów i w trosce o przyszłe pokolenia. W dążeniu do wspólnego 
dobra pragniemy także kontynuować dialog i współpracę z ludźmi odmiennych 
przekonań.

Gdańsk, 11 października 2009 r.

61.
Apel Prezydium Konferencji Episkopatu Polski

W drugą niedzielę listopada br. Kościół w Polsce będzie po raz pierwszy 
przeżywał Dzień Solidarności z Kościołem Prześladowanym.

Przez naszą modlitwę, post, przyjmowanie trudnych doświadczeń, otoczmy 
serdecznym współczuciem chrześcijan prześladowanych za wiarę na całym 
swiecie. W tym roku kierujemy wyrazy solidarności szczególnie do naszych

269



sióstr i braci w wierze z indyjskiego stanu Orisa. W ostatnich miesiącach mę­
czeńską śmierć poniosło tam dwieście osób, w tym księża i siostry zakonne. 
25 tysięcy chrześcijan dźwiga tam dramat uchodźstwa, braku dachu nad głową, 
boleśnie odczuwając różne formy dyskryminacji, będącej źródłem cierpień 
duchowych i fizycznych.

Nie zapominajmy też o prześladowanych Kościołach w Sudanie i Wiet­
namie.

Ogrom znoszonych przez nich cierpień niech przynagla nas do żarliwej mo­
dlitwy, zwłaszcza różańcowej, aby wyznawcy Chrystusa mogli bez przeszkód
— w pokoju i wolności — żyć Ewangelią i głosić ją także w świecie ogarnię­
tym przemocą i nienawiścią. Prośmy Maryję, Wspomożycielkę Wiernych, aby 
w prześladowanych umacniała nadzieję i poczucie, że nawet w najciemniejszych 
godzinach krzyża nie pozostają osamotnieni.

Jako Kościół, który w minionych wiekach często doświadczał prześladowań
-  czego symbolem jest męczeństwo Sługi Bożego księdza Jerzego Popiełusz­
ki — mamy szczególny obowiązek okazania solidarności tym, którzy nie mogą 
swobodnie wyznawać swej wiary ani uczestniczyć w dobru wspólnym społe­
czeństwa, do którego należą.

Już teraz dziękujemy wszystkim, którzy przez modlitwę i post włączą się 
w przeżywanie Dnia Solidarności z Kościołem Prześladowanym. Na owocne 
przeżycie tego dnia udzielamy wszystkim pasterskiego błogosławieństwa.

f  J°Zef  Michalik 
Metropolita Przemyski 
Przewodniczący KEP

f  Stanisław Budzik 
Sekretarz Generalny KEP

f  Stanisław Gądecki 
Zastępca Przewodniczącego KEP

Warszawa, 4 listopada 2009 r., we wspomnienie s'w. Karola Boromeusza

270



62.
JAN  PAWEŁ II -  PAPIEŻ WOLNOŚCI 

List pasterski Episkopatu Polski 
na IX Dzień Papieski - 1 1  października 2009 r.

„Tak bowiem Chrystus, który uświęca, jak ludzie, którzy 
mają być uświęceni, z jednego mają być wszyscy”.

(Hbr 2,11)

Drodzy Siostry i Bracia!
1. W dzisiejszą niedzielę rozpoczyna się Tydzień Miłosierdzia. Kolejny już 

raz Chrystus zleca nam troskę o swoich braci, o ludzi potrzebujących. Chrze­
ścijańska miłość jest sprawdzianem naszej wiary w Chrystusa. Z Jego świętości 
człowiek czerpie bogactwo świętości osobistej, a droga do świętości prowa­
dzi przez miłość i to miłosierną. Bogactwo osiąganej świętości ma przenikać 
wszystkie dziedziny ludzkiej aktywności, w życiu osobistym i społecznym. List 
do Hebrajczyków i nauczanie Chrystusa z dzisiejszej Ewangelii wskazują na 
ważne dziedziny ludzkiego życia, zwłaszcza na małżeństwo i rodzinę.

Ten szczególny tydzień przygotowuje nas do wydarzeń, które będą miały 
miejsce w najbliższą niedzielę. Będzie to już IX Dzień Papieski, który prze­
żyjemy pod hasłem: ]an Paweł II — Popiej Wolności. I tym razem hasło nie jest 
przypadkiem. Rok, który przeżywamy, budzi bolesne wspomnienia sprzed 
siedemdziesięciu lat, gdy 1 września 1939 r. rozpoczynała się najtragiczniejsza 
z wojen -  II wojna światowa. To właśnie o niej pięćdziesiąt lat później pisał do 
naszego narodu Jan Paweł II: „Mamy obowiązek przypominać sobie w obli­
czu Boga te tragiczne fakty, by uczcić pamięć zmarłych i okazać współczucie 
wszystkim, którym ów bezmiar okrucieństwa zadał rany na duszy i na ciele 
i aby całkowicie przebaczyć krzywdy” (26 sierpnia 1989 r.). Opatrzność Boża 
pozwoliła, że posługę Piotra naszych czasów, czasów przełomów, pełnił czło­
wiek, który w wieku dojrzałym przeżył okres II wojny światowej i trudny czas 
powojenny. W przesłaniu z okazji 50. rocznicy zakończenia w Europie II wojny 
światowej pisał: „Zakończenie wojny nie doprowadziło do zakończenia praktyk 
politycznych i ideologii, które ją zrodziły lub jej sprzyjały. Reżimy totalitarne

271



przetrwały pod inną postacią, a nawet rozszerzyły swoje władanie, zwłaszcza 
we Wschodniej Europie... Nie zrozumiano, że społeczeństwa godnego czło­
wieka nie można budować na niszczeniu osoby, na ucisku i dyskryminacji” (8 
maja 1995 r.).

2. Episkopat Polski, kierując się inspiracją zaczerpniętą z nauczania Jana 
Pawła II, powołał przed dziewięcioma laty Fundację Dzieło Nowego Tysiąc­
lecia z troską o młode pokolenie, by ono, żyjąc w wolności i pokoju, mogło 
zdobywać wiedzę i tworzyć klimat wzajemnego szacunku, respektując fun­
damentalne prawa każdego człowieka, a także kierując się nauczaniem Jana 
Pawła II. On sam nazwał tę Fundację Żywym pomnikiem Jana Pawła II. A gdy 
zbliżało się Trzecie Tysiąclecie, zwrócił uwagę całego Kościoła właśnie na mło­
dzież w słowach: „Przyszłość świata i Kościoła należy do młodych pokoleń 
(...) Chrystus czeka na młodych, tak jak czekał na młodzieńca, który Mu zadał 
pytanie: «Nauczycielu, co dobrego mam czynić, aby otrzymać życie wieczne?» 
(Mt 19, 16) (...) Młodzi w każdej sytuacji i we wszystkich regionach świata 
nieustannie zadają pytania Chrystusowi” (TMA 58). Fundacja Dzieło Nowego 
Tysiąclecia podjęła opiekę nad przeszło dwoma tysiącami (2150) młodych, 
zdolnych Polaków, dźwigających razem ze swoimi rodzicami kłopoty material­
ne, będące w zdecydowanej większości konsekwencją minionego okresu pań­
stwa totalitarnego. Prawie siedemset z nich to już studenci wyższych uczelni. 
To dzieło naród wspiera swą ofiarnością, zwłaszcza w Dniu Papieskim, który 
będziemy obchodzić w najbliższą niedzielę.

3. Wolność to wielka wartość, z której Polacy nigdy nie zrezygnowali. Trud­
ne były dla nas zwłaszcza dwa minione wieki. Traciliśmy wolność polityczną 
i ponownie ją odzyskiwaliśmy. Polska znikała z mapy Europy i ponownie stawa­
ła się suwerennym państwem. W przyszłą niedzielę, w Dniu Papieskim, przeży­
jemy niezwykłe wydarzenie, jakim będzie kanonizacja w Rzymie Arcybiskupa 
Metropolity Warszawskiego, bł. Zygmunta Szczęsnego Felińskiego, który był 
pasterzem Warszawy w trudnym czasie Powstania Styczniowego. Odbył studia 
w zakresie nauk ścisłych w Moskwie i w Paryżu, a następnie studia teologiczne 
w Petersburgu. W trzydziestym dziewiątym roku życia, mając osiem lat kapłań­
stwa, został zamianowany przez Stolicę Apostolską w roku 1862 Arcybisku­
pem Metropolitą Warszawskim. Po szesnastu miesiącach, broniąc praw narodu 
wobec władzy carskiej, został wywieziony w głąb Rosji, gdzie przebywał przez 
dwadzieścia lat. Jako więzień -  zesłaniec, nawet wśród największych cierpień 
dawał przykład głębokiej wiary i pełnego zaufania wobec Bożej Opatrzności. 
Należał do najwybitniejszych Polaków XIX wieku. Pozostał symbolem walki
o wolność, zawsze jako Pasterz.

272



Wcześniej, w listopadzie 1847 r., pisał w swym pamiętniku: „Gdyby głos 
z Nieba oznajmił mi, że Polska nigdy już nie zmartwychwstanie, błagałbym jak
o największą łaskę, by i mnie wieko trumny wnet przykryło, gdyż życie bez na­
dziei odzyskania Ojczyzny stokroć straszniejszym wydawało mi się od zgonu”. 
Jego przyjaźń z Juliuszem Słowackim świadczy o duchowym pokrewieństwie tych 
dwóch sławnych Polaków. Naród, żegnając zmarłego bohaterskiego Arcybiskupa, 
nazwał go wyznawcą wiary oraz męczennikiem za Kościół i Ojczyznę. Z okazji 
tych dwóch wydarzeń: tegorocznego Dnia Papieskiego i kanonizacji Arcybiskupa 
Warszawskiego, gdy rozważamy tegoroczne hasło Jan Paweł II -  Papież Wolno­
ści, dziękujemy Panu Bogu za Polaków, którzy niezależnie od sytuacji i czasów 
uznali wolność za szczególną wartość, bez której naród normalnie żyć nie może.

4. Chrystus w swym mesjańskim posłannictwie wskazał na wolność, którą 
głosił i na której musi opierać się ludzkie życie (por. Łk 4,18; J 8, 34). Na czym 
polega Chrystusowa wolność? Jan Paweł II najpierw prowadził Kościół w trud­
nym okresie zmagań z systemem totalitarnym i wielokrotnie dawał dowód swej 
troski, zwłaszcza w momencie, gdy rodził się wyzwoleńczy ruch Solidarność. 
W roku 1983 mówił na Jasnej Górze: „Naród jest prawdziwie wolny, gdy może 
kształtować się jako wspólnota określona przez jedność kultury, języka, historii. 
Państwo jest istotnie suwerenne, jeśli rządzi społeczeństwem i zarazem służy 
dobru wspólnemu społeczeństwa, i jeśli pozwala narodowi realizować właściwą 
mu podmiotowość, właściwą mu tożsamość” (11 czerwca 1983 r.). Ale służył 
też Kościołowi, gdy Polska cieszyła się już wolnością polityczną. W polskim 
parlamencie przywołał słowa aktualnego konkordatu: „Fundamentem rozwoju 
wolnego i demokratycznego społeczeństwa jest poszanowanie godności osoby 
ludzkiej i jej praw” (11 czerwca 1999 r.). We wszystkich epokach towarzyszyła 
Kościołowi troska o wolność, o pokój i o dobro, co również stało się hasłem 
duchowych synów św. Franciszka z Asyżu, o czym wspominamy zwłaszcza 
w tym roku, gdy obchodzimy 800-lecie założenia tej wspólnoty zakonnej.

Drodzy Siostry i Bracia!
Te dwie wielkie postacie Polaków mówią nam dzisiaj o wolności i koniecz­

nej trosce o nią. Już za tydzień odbędzie się kanonizacja Arcybiskupa Felińskie­
go, a jeżeli Pan Bóg pozwoli, niebawem będziemy się cieszyć wyniesieniem na 
ołtarze Sługi Bożego Jana Pawła II. Ten Wielki Papież, ogłaszając w Krakowie 
błogosławionym Metropolitę Warszawskiego, mówił: „Arcybiskup Feliński 
głęboko angażował się w obronę wolności narodowej. Potrzeba tego i dzisiaj, 
gdy różne siły -  często kierując się fałszywą ideologią wolności -  starają się 
ten teren zagospodarować dla siebie. Kiedy hałaśliwa propaganda liberalizmu,

273



wolności bez prawdy i odpowiedzialności nasila się również w naszym kraju, 
pasterze Kościoła nie mogą nie głosić jednej i niezawodnej filozofii wolności, 
jaką jest prawda Krzyża Chrystusowego” (11 sierpnia 1999 r.). Jak różny był 
czas, gdy troszczył się o wolność dla własnego narodu Jan Paweł II -  Papież 
Wolności od tego, w którym żył Arcybiskup Feliński i jak różny jest nasz czas. 
Zawsze jednak tak samo rozumiemy wolność w oparciu o nauczanie Jezusa 
Chrystusa. I dlatego współcześni Arcybiskupowi Felińskiemu mówili o nim, iż 
uważał, że „prawdziwy patriotyzm polega nie na głośnych okrzykach, lecz na 
sumiennej i wytrwałej pracy dla dobra kraju”.

5. Jan Paweł II — Papież Wolności podejmował w tej dziedzinie starania 
w stosunku do całej rodziny ludzkiej. W dniu 10 stycznia 2005 r., a więc nie­
spełna na trzy miesiące przed swoją śmiercią, mówił do ambasadorów akredy­
towanych przy Stolicy Apostolskiej: „Pragnę na koniec wspomnieć o wyzwaniu 
wolności. Jak wiecie, temat ten jest mi niezwykle drogi ze względu na dzieje 
narodu, z którego się wywodzę. (...) Wolność państw jest święta, muszą one 
bowiem być wolne, aby mogły wywiązywać się ze swojego pierwszorzędnego 
obowiązku, jakim jest obrona nie tylko życia, ale i wolności swoich obywateli 
we wszystkich jej uprawnionych przejawach” (10 stycznia 2005 r.).

Drodzy Siostry i Bracia!
Gdy rozpoczynał się wiek XXI, Jan Paweł II powiedział, że musi to być 

stulecie solidarności (10 stycznia 2000 r.). To on pilnował, by solidarność sta­
ła się bezkrwawym sposobem zdobywania wolności, czyli troski o człowieka 
i jego prawa. W tym duchu przeżyjmy w najbliższym czasie Dzień Papieski 
jemu poświęcony. Modlić się będziemy o jego rychłe wyniesienie na ołtarze. 
Na Uniwersytecie Warszawskim tradycyjnie już odbędzie się międzynarodowe 
sympozjum na temat wolności w nauczaniu Jana Pawła II. Na Zamku Królew­
skim w Warszawie zostaną wręczone twórcom doroczne nagrody. A w całej 
Polsce odbędą się imprezy artystyczne dla uczczenia wielkiego Rodaka. Swoimi 
ofiarami będziemy wspierać fundację Dzieło Nowego Tysiąclecia, która służy 
młodemu pokoleniu Polaków, by mogli zdobywać wiedzę i mądrość i w ten 
sposób budować przyszłość naszej Ojczyzny i Kościoła w klimacie odpowie­
dzialnej troski o wolność.

Podpisali Kardynałowie, Arcybiskupi i Biskupi 
obecni na 348. Zebraniu plenarnym Konferencji Episkopatu Polski

luomża, 19 czerwca 2009 r.

274



63.
Do wszystkich ludzi muzyki kościelnej w Polsce

Na Święto Muzyki Kościelnej 
22 listopada — św. Cecylii, patronki muzyków

Czcigodni Współbracia w kapłaństwie, Kochani Bracia i Siostry Muzycy 
Kościelni -  przyjmijcie serdeczne pozdrowienia od tronu Jasnogórskiej Pani, 
gdzie za św. Pawłem „zawsze dziękujemy Bogu za Was wszystkich, wspo­
minając o Was nieustannie w naszych modlitwach, pomni przed Bogiem 
i Ojcem naszym na wasze dzieło wiary, na trud miłości i wytrwałą nadzieję 
w Panu naszym, Jezusie Chrystusie. Wiemy, bracia przez Boga umiłowani,
0 wybraniu waszym, bo nasze głoszenie Ewangelii wśród was nie dokonało 
się samym tylko słowem, lecz mocą i działaniem Ducha Świętego oraz wielką 
siłą przekonania” (Tes 1, 2-5).

Słowo Boże i Liturgia budują Kościół, jako wspólnotę ludzi wierzących, 
stanowiących Ciało Chrystusa. Dzięki głoszonej Ewangelii i przeżywanej 
liturgii rodzi się i rozwija Kościół w swoich konkretnych wspólnotach. 
Eucharystia jest źródłem i szczytem całego życia chrześcijańskiego. W jej 
celebrowaniu urzeczywistnia się cała Tajemnica wydania się Jezusa za nas, 
grzeszników, byśmy karmieni Ciałem i Krwią Chrystusa -  mogli przyjmować 
wynikająca z niej moc i przeżywać tajemnice umierania i zmartwychwstania, 
już teraz, w naszej codzienności.

W wydanej przez Stolicę Apostolską w roku 1967 Instrukcji o muzyce 
w liturgii Musicam sacram, czytamy: „Jest rzeczą wskazaną, aby organiści nie 
tylko umieli grać biegle na powierzonym im instrumencie, ale posiadali także 
znajomość ducha świętej liturgii i wnikali weń, by spełniając swoje zadania, 
uświetniali nabożeństwo, zgodnie z naturą poszczególnych jego części i uła­
twiali w nim udział wiernych”.

Śpiew i muzyka są nie tylko ozdobą uroczystej liturgii, lecz również jej 
integralna częścią. Śpiew sprzyja zjednoczeniu zgromadzonych i otwiera ich 
duszę na przeżywanie tajemnicy wiary. Poziom muzyki liturgicznej w dużym 
stopniu zależy od fachowego przygotowania i zaangażowania organisty, któ­
rego zadaniem jest pomagać wspólnocie wiernych, aby czynnie, pobożnie
1 godnie przeżywać święte obrzędy liturgiczne.

275



W swojej posłudze Krajowego Duszpasterza Muzyków Kościelnych przy 
Konferencji Episkopatu Polski będę zwracał uwagę na formacje duchową 
organistów, dyrygentów, chórzystów, kantorów, mającą na celu systematycz­
ny rozwój ich życia duchowego. Muzyk kościelny jest sługą Eucharystii, jest 
sługą Liturgii. Chrystus Pan powiedział -  „Jeśli kto chce mi służyć niech 
idzie za Mną, a gdzie Ja jestem tam będzie i mój sługa”. Stąd codzienne ob­
cowanie z sacrum powinno być traktowane jako szczególny rodzaj powołania 
życiowego, a także jako okazja do dawania świadectwa. Zachęcam z całe­
go serca wszystkich Kapłanów do objęcia serdeczną troską duszpasterską 
wszystkich muzyków kościelnych, organistów, dyrygentów, chóry i zespoły 
wokalno-instrumentalne oraz schole liturgiczne przez organizowanie specjal­
nych rekolekcji z okazji Święta Muzyki Kościelnej, której patronuje św. Ce­
cylia, Męczennica. Zachęcam dyrygentów do modlitwy przed rozpoczęciem 
próby oraz po jej zakończeniu, systematycznego korzystania z Sakramentu 
Pokuty i Pojednania, co zaowocuje systematycznym przyjęciem Chrystusa 
w Komunii św. W wielu diecezjach i parafiach formacją duchowa muzyków 
kościelnych jest wzorowa, za co wyrażam serdeczną wdzięczność wszystkim 
kapłanom.

Z okazji liturgicznego wspomnienia św. Cecylii przyjmijcie Bracia i Siostry 
serdeczne życzenia -  niech Chrystus Pan przybywa w Was z całym swym 
bogactwem, niech Was błogosławi oraz Wasze Rodziny, niech nadchodzący 
Adwent, który jest czasem przygotowania na przyjście Pana będzie czasem 
radości i pokoju z Chrystusem.

Niech Jasnogórska Królowa ogarnia nas wszystkich płaszczem swojej 
opieki.

Z modlitwą
o. Nikodem Kilnar OSPPE 

Krajowy Duszpasterz Muzyków Kościelnych 
przy Konferencji Episkopatu Polski

276



64.
Komunikat z 350. Zebrania Plenarnego 

Konferencji Episkopatu Polski

Po dorocznych rekolekcjach Księży Biskupów odbyło się w dniu 26 listo­
pada 2009 r. 350. zebranie plenarne Konferencji Episkopatu Polski. Obradami 
kierował abp Józef Michalik, przewodniczący Konferencji. W zebraniu brał 
udział Nuncjusz Apostolski w Polsce, abp Józef Kowalczyk.

1. Podczas uroczystej Mszy św. w Kaplicy Jasnogórskiej biskupi podzię­
kowali kard. Józefowi Glempowi za jego długoletnią posługę Prymasa Polski. 
Wyrazili także wdzięczność abp. Józefowi Kowalczykowi za 20-letnią misję 
Nuncjusza Apostolskiego w naszym kraju. Biskupi modlili się też w intencji 
abp. Stanisława Nowaka, metropolity częstochowskiego, z okazji 25-lecia jego 
święceń biskupich.

2. Konferencja Episkopatu Polski wyraziła swój protest w sprawie wyroku 
Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w Strasburgu w odniesieniu do 
znaku krzyża. Sprzeciwiła się także przejawom wrogości względem niego, jakie 
przy tej okazji miały miejsce w Polsce. Krzyż jest wyrazem miłości i znakiem 
poświęcenia się dla innych. Jest on nie tylko świętym znakiem każdego chrze­
ścijanina, ale stanowi również ważny element tożsamości kultury europejskiej, 
jest obecny w symbolach narodowych wielu krajów i organizacji oraz stanowi 
główny motyw wielu odznaczeń. Ma zatem wymiar uniwersalny. Obrona krzy­
ża jest zadaniem nas wszystkich. Prawa niewierzącej mniejszości powinny być 
łączone z obowiązkiem respektowania praw większości ludzi wierzących. Nie 
wolno ranić uczuć osób, dla których krzyż jest symbolem największych warto­
ści. Trzeba uszanować ich prawo do publicznego wyrażania swych przekonań 
religijnych.

3. Biskupi dziękują wszystkim osobom zaangażowanym w obronę życia po­
czętego. Szczególną wdzięczność wyrażają tym spośród polskich parlamenta­
rzystów oraz profesorów i lekarzy, którzy działają na rzecz całkowitej ochrony 
życia ludzkiego i prawnego zakazu stosowania zapłodnienia pozaustrojowego 
{in vitro).

4. Konferencja Episkopatu wybrała nowego delegata ds. Duszpasterstwa 
Emigracji Polskiej. Został nim biskup pomocniczy archidiecezji gnieźnieńskiej, 
Wojciech Polak. Zastąpi on w tej posłudze abp. Zygmunta Zimowskiego, który 
podjął obowiązki w Stolicy Apostolskiej; biskupi dziękują mu za ofiarną pracę

277



dla Polonii i w innych gremiach Episkopatu Polski. Zadaniem nowego delegata 
będzie m.in. koordynacja działań duszpasterskich wśród wielomilionowej rze­
szy Polaków poza granicami kraju i nawiązywanie kontaktów z miejscowymi 
episkopatami.

5. Biskupi przyjęli dokument określający zasady okresu propedeutycznego, 
to jest wstępnego etapu formacji seminaryjnej.

W dniu 29 listopada br. przypada pierwsza niedziela Adwentu, która roz­
poczyna nowy rok duszpasterski. Jego hasłem są słowa: „Bądźmy świadkami 
Miłości”. Na radosne świadectwo miłości w okresie przygotowania się do Bo­
żego Narodzenia, biskupi błogosławią z Jasnej Góry wiernym w kraju i poza 
jego granicami.

Podpisali:
Pasterce Kościoła katolickiego w Polsce 

Jasna Góra, 26 listopada 2009 r.

Za zgodność: 
f  Stanisław Budnik 

Sekretarz Generalny KEP

65.
Komunikat ze spotkania Komisji Wspólnej Przedstawicieli 

Rządu RP i Konferencji Episkopatu Polski

Warszawa, 9 grudnia 2009 r.

W dniu 9 grudnia 2009 r. w Sekretariacie Konferencji Episkopatu Polski od­
było się posiedzenie Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu Rzeczpospolitej 
Polskiej i Konferencji Episkopatu Polski. Spotkaniu współprzewodniczyli mi­
nister spraw wewnętrznych i administracji Jerzy Miller i arcybiskup metropolita 
gdański Sławoj Leszek Głódź.

Strony dokonały przeglądu spraw poruszonych w czasie poprzedniego 
spotkania, które odbyło się 25 czerwca 2009 r., oraz przeanalizowały nowe

278



zagadnienia. Strona rządowa poinformowała o rozpoczęciu wdrażania niektó­
rych punktów z Deklaracji w sprawie polityki rodzinnej, podpisanej przez obie 
strony 19 listopada ubiegłego roku. Przygotowywane są rozwiązania prawne. 
Strona rządowa wyraziła przekonanie, że koniunktura gospodarcza pozwoli 
w przyszłym roku na przyśpieszenie rozwiązań prawnych.

Strona kościelna postulowała zdynamizowanie prac ustawodawczych 
w parlamencie, mających na celu regulacje sfery bioetycznej. Strona rządowa 
zwróciła uwagę, że prace te i ich tempo należą do kompetencji Sejmu RP.

W odniesieniu do sprawy przywrócenia święta Trzech Króli jako dnia wolne­
go od pracy, co poruszyła strona kościelna, przedstawiciele Rządu RP poinfor­
mowali o możliwości inicjatywy ustawodawczej w tym duchu, która wiązałaby 
się ze zmianą ustawy nakładającej na pracodawców obowiązek udzielania dnia 
wolnego w miejsce święta przypadającego w sobotę lub niedzielę.

Uczestnicy spotkania ocenili funkcjonowanie Komisji Majątkowej w świetie 
ustaleń zawartych w deklaracji, podpisanej między stronami na poprzednim 
spotkaniu Komisji.

Przedstawiciele Konferencji Episkopatu Polski zwrócili uwagę na potrzebę 
głębszej refleksji na temat zaangażowania naszych żołnierzy w Afganistanie.

W czasie spotkania poruszono też szereg szczegółowych kwestii prawnych.
W posiedzeniu komisji uczestniczyli:
— ze strony rządowej: Jerzy Miller — współprzewodniczący Komisji, mi­

nister spraw wewnętrznych i administracji, Katarzyna Hall -  minister edukacji 
narodowej, Michał Boni — minister członek Rady Ministrów, Piotr Żuchowski
— sekretarz stanu w Ministerstwie Kultury i Dziedzictwa Narodowego, Tomasz 
Siemoniak — sekretarz stanu w Ministerstwie Spraw Wewnętrznych i Admi­
nistracji, a także Wioletta Paprocka -  rzecznik MSWiA oraz Józef Różański
-  dyrektor Departamentu Wyznań Religijnych i Mniejszości Narodowych i Et­
nicznych w MSWiA;

— ze strony kościelnej: abp Sławoj Leszek Głódź -  współprzewodniczący 
Komisji, metropolita gdański, abp Andrzej Dzięga — metropolita szczecińsko- 
-kamieński, abp Stanisław Gądecki — metropolita poznański, abp Józef Życiń­
ski -  metropolita lubelski, bp Andrzej Suski -  biskup toruński, bp Stanisław 
Budzik -  sekretarz generalny Konferencji Episkopatu Polski oraz ks. Józef 
Kloch — rzecznik KEP i ks. Krzysztof Mikołajczuk — kierownik Biura Sekre­
tariatu KEP.

Ks. Jó%ef Kloch r%ec%nik KEP Wioletta Paprocka, rzecznik MSWiA
Warszawa, 9 grudnia 2009 r.

279



66.
BĄDŹMY ŚWIADKAMI MIŁOŚCI 

List pasterski Episkopatu Polski na Niedzielę Świętej Rodziny

27 grudnia 2009 r.

Siostry i Bracia! Umiłowani w Chrystusie Panu!
W okresie Bożego Narodzenia wszyscy „ludzie dobrej woli” wracają z tęsk­

notą w duszy do Betlejem. W sercach wierzących narasta zaś pełne zdumienia 
i wdzięczności wołanie: „Tak Bóg umiłował świat, że Syna swego nam dał”. 
Obok tej Miłości objawionej w Jezusie nie można przejść obojętnie. Emocje, jakie 
w tych dniach ożywają w kolędach i przy dzieleniu się opłatkiem, to za mało. Jezus 
„opuścił śliczne Niebo a wybrał barłogi” nie po to, by nas wzruszyć, lecz aby nas 
zbawić. Bedejem to nie sentymentalna historia, ale kluczowy etap walki, jaką Bóg 
podjął o człowieka. Ewangelie zostały spisane już po zmartwychwstaniu i opisują 
narodzenie Tego, który dla nas i dla naszego zbawienia został ukrzyżowany, umarł
i zmartwychwstał. Bedejem i krzyż idą razem i wzajemnie się wyjaśniają!

1. Objawienie Miłości ma imię i twarz: Jezus Chrystus
Na początku nowego roku duszpasterskiego, którego myślą przewodnią 

jest wezwanie: Bądźmy świadkami Miłością powtarzamy za Sługą Bożym Janem 
Pawłem II: „Proszę was (...) abyście nigdy nie wzgardzili tą Miłością, która jest 
największa, która się wyraziła przez Krzyż, a bez której życie ludzkie nie ma ani 
korzenia, ani sensu”.

Siostry i Bracia! Bądźmy naprawdę świadkami tej Miłości! Łagodnie, ale 
zdecydowanie; jasno, jednoznacznie, odważnie -  szanując prawa innych, ale 
też z mocą i konsekwencją domagając się poszanowania naszych praw. Mamy 
pełne prawo żyć naszą wiarą. Prawo, którego nikt nam nie może odebrać, gdyż 
wolność religijna należy do najbardziej podstawowych praw związanych z god­
nością osoby ludzkiej. Chrystusa nie można wyznawać jedynie od święta, a do 
tego po cichu i tylko prywatnie. Kto kocha, ten nie kryje się ze swoją miłością. 
Bądźmy Jego świadkami w domu, ale też w życiu publicznym. Świat ma prawo 
widzieć uczniów Jezusa, którzy spotkali Go osobiście i żyją z Nim na co dzień 
w ogromnej zażyłości. My zatem mamy obowiązek dawać przed światem świa­
dectwo naszej miłości do Chrystusa.

280



Gdy ktokolwiek urąga Krzyżowi Chrystusowemu, trzeba powiedzieć jasno: 
dosyć! Historia świadczy, że każdy, kto — strojąc się w szaty obrońcy praw czło­
wieka -  walczył z krzyżem, ostatecznie okazywał się tyranem. Gdy ktokolwiek 
próbuje usunąć Chrystusa z życia publicznego i chce budować Europę bez 
Chrystusa, temu trzeba powiedzieć — zgodnie z prawdą i dla dobra Europy -  że 
byłoby to budowanie na piasku. A nawet gorzej: że podcina korzenie, z których 
wyrasta zachodnia cywilizacja.

Europo! Czas na poważną refleksję! Czas się określić! Niech centralne in­
stytucje europejskie odpowiedzą jednoznacznie: w imię czego w Europie jest 
miejsce dla wszystkich ekstrawagancji, ale nie ma być miejsca dla Chrystusa? 
Dlaczego -  jak w najczarniejszych momentach totalitaryzmów -  pozwala się 
urągać chrześcijanom i podburzać przeciwko nam?

2. Bądźcie świadkami Miłości w rodzinie!
Drodzy małżonkowie! Czcigodni rodzice! Hasło nowego roku duszpaster­

skiego w szczególny sposób odnosi się do Was. Bądźcie świadkami Miłości 
w Waszym ciele i w Waszej dus%y. Niech miłość Wasza będzie „na wskroś ludzka, 
a więc zarazem zmysłowa i duchowa”. Nie kierujcie się jedynie „impulsem po­
pędu lub uczuć”. Bądźcie nie tylko jednym ciałem, ale też jednym sercem i jedną 
duszą. Równocześnie jednak bądźcie dla siebie świadkami Miłości w Waszym 
ciele. Nie banalizując życia płciowego pamiętajcie, że jest to cenne „tworzywo” 
dane przez Boga do budowania jedności małżeńskiej.

Rozwijajcie tę „szczególną formę przyjaźnij poprzez którą małżonkowie 
wielkodusznie dzielą między sobą wszystko, bez niesprawiedliwych wyjątków
i egoistycznych rachub”. Zawsze pamiętajcie, że „kto prawdziwie kocha 
swego współmałżonka, nie kocha go tylko ze względu na to, co od niego 
otrzymuje, ale dla niego samego, szczęśliwy, że może go wzbogacić darem 
z samego siebie”.

Bądźcie świadkami Miłości w Waszych codziennych rozmowach. Chciałoby się 
powiedzieć za poetą: „Niech ani jedno słowo nie będzie złe, niech ani jedno 
słowo nie czai się do skoku, niech ani jedno słowo nie nienawidzi. Niech nie 
krzywdzi. Niech nie zabija. Niech wybacza. Niech leczy. Niech łagodzi. Niech 
zamyka człowiecze rany”. Rozmawiajcie ze sobą ciepło, życzliwie i szczerze, 
bez próby dominacji.

Niech Wasza miłość będzie merna i nyłączna aż do końca życia. Wierność 
nie tylko jest możliwa, ale konieczna, by zasmakować Miłości w całej pełni. 
Zdrada nie da Wam tego, za czym tęsknicie. To możecie odnaleźć tylko we 
własnym małżeństwie.

281



Nie podejmujcie pochopnie decyzji o emigracji zarobkowej, zwłaszcza 
jednego z małżonków. Zbyt wiele można stracić. Rozłąka prowadzi niejedno­
krotnie do zachwiania wzajemnych więzi.

Trzeba wreszcie powiedzieć to, co oczywiste: miłość małżeńska zamknięta 
na dzieci jest niedojrzałą miłością. Rodzice, pokażcie światu szczęście Wa­
szych oczu zapatrzonych w dzieci. Mężowie, stańcie dumnie obok Waszych 
żon w stanie błogosławionym. Dzielcie z żoną tkliwą troskę o Wasze dzieci. 
Kobiety do końca życia pamiętają, czy mąż towarzyszył im w oczekiwaniu na 
dziecko, w rodzeniu i pierwszych miesiącach po porodzie, czy też zostawił je 
samym sobie. Gdy dziecko się poczyna i rodzi — macie jeszcze jedną szansę, by 
pogłębić, a nawet odbudować Waszą miłość!

Siostry i Bracia! Dzisiaj, gdy otwarcie atakuje się i celowo niszczy warto­
ści rodzinne, potrzebujecie wsparcia. Cenną pomoc dla Was stanowią ruchy
i wspólnoty rodzinne, gdzie możecie spotkać ludzi podzielających Wasze 
ideały. Szukajcie takich środowisk i walczcie o czas na regularne spotkania. 
Nie szukajcie ich dopiero wtedy, gdy trzeba ratować zrujnowane małżeństwo. 
Pamiętajcie, że od samego początku trzeba budować małżeństwo na solidnych 
fundamentach; rozwijać i pogłębiać wspólnotę życia i miłości; tak kształtować 
relacje w małżeństwie, aby nigdy nie trzeba było mówić o jego „ratowaniu”. 
Nie usprawiedliwiajcie się zbyt łatwo brakiem czasu. Ostatecznie to kwestia 
Waszych życiowych priorytetów.

3. Bądźcie świadkami Miłości w życiu społecznym!
Siostry i Bracia! Miłość to nie tylko intymne zacisze Waszego domu. Istnieje 

też miłość społeczna. Całe państwa i narody nie inaczej jak dzięki miłości roz­
kwitają, a bez miłości najpierw cierpią, a potem giną. Razem z Wami zwracamy 
się więc do pracodawców, publicystów, naukowców i polityków. Mówimy z całą 
powagą: Wy wszyscy, którzy czujecie się związani z Kościołem Katolickim: 
Bądźcie świadkami Miłości! Pamiętajcie, że również ci, z którymi łączą Was 
przeróżne relacje społeczne, zostali tak samo, jak Wy, stworzeni do miłości
i mają prawo być przez Was miłowani. „Będziesz miłował bliźniego swego, jak 
siebie samego”, kimkolwiek jesteś i jakiekolwiek masz obowiązki. To nie „za­
sobami ludzkimi” zarządzacie, ale Waszymi siostrami i braćmi. Trzeba jak naj­
szybciej skończyć z mitem nowoczesnego zarządzania przy pomocy wszelkiego 
rodzaju manipulacji i technik. Głęboko niemoralne jest tworzenie wirtualnych 
światów w polityce i gospodarce, zamiast stawiać czoło realnym problemom. 
Uwierzcie, że miłość społeczna ma sens. Bądźcie jej świadkami na Waszych 
stanowiskach. Miłość to nie sentymentalizm, ale pragnienie i czynienie dobra

282



dla każdego człowieka, rozumianego w całej jego prawdzie istoty cielesnej i du­
chowej, doczesnej i powołanej do życia wiecznego. Niech inspiracją dla Was 
będzie najnowsza Encyklika Ojca Świętego Benedykta XVI pod wymownym 
tytułem Cańtas in veńtate — Miłość w prawdzie.

4. Eucharystia szkołą i źródłem Miłości
Siostry i Bracia, „Miłości trzeba się uczyć”! Przypomnijcie sobie, jak w dniu 

ślubu Kościół przyprowadził Was przed ołtarz, na którym odprawiała się 
Najświętsza Ofiara. W ten sposób chciał Wam niejako powiedzieć: „Patrz­
cie i uczcie się kochać. Patrzcie na Chrystusa. On «umiłowawszy wspólnotę 
Kościoła wydał za nią samego siebie». Wpatrując się w Eucharystię starajcie 
się zapamiętać raz na zawsze Boską logikę miłowania, która jest logiką daru 
z samego siebie”. Umiłowani w Chrystusie Panu! Eucharystia jest i pozostanie 
najwspanialszą szkołą Miłości. Jej „wychowawcza moc (...) potwierdziła się 
poprzez pokolenia i stulecia”. Wy zatem, którzy chcecie pogłębić Waszą mi­
łość! Wy, którzy chcecie Waszą miłość ocalić: Przychodźcie najczęściej jak to 
możliwe przed ołtarz, by uczestniczyć w Eucharystii!

Uczestniczyć, to nie tylko być. To nawet nie tylko odpowiadać, śpiewać 
czy pełnić funkcje liturgiczne. Uczestniczyć, to wsłuchiwać się w Słowo Boże
i wprowadzać je w czyn; to samych siebie składać Bogu w ofierze. Czynnie 
uczestniczyć w Eucharystii, to przystępować do Komunii Świętej a równocze­
śnie swoje życie małżeńskie czynić Eucharystią.

Pośród Waszych pracowitych dni znajdujcie też czas na adorację Pana 
Jezusa w Najświętszym Sakramencie. „Adoracja poza Mszą Świętą przedłuża
i intensyfikuje to, co się dokonało podczas samej celebracji liturgicznej”.

Siostry i Bracia! Eucharystia to nie tylko szkoła, ale też źródło mocy, aby 
miłować tak, jak Chrystus nas umiłował. W Waszym codziennym, małżeńskim 
miłowaniu bądźcie świadkami tej Miłości, która się uobecnia w Eucharystii.

5. Narzeczeni, bądźcie świadkami Miłości!
A cóż powiedzieć do Was, Młodzi, którzy dopiero myślicie o małżeństwie? 

Sługa Boży Jan Paweł II lubił powtarzać, że jesteście nadzieją Kościoła. Tak. 
Kościół wciąż ma nadzieję, że świat będzie lepszy, jeśli zechcecie być pośród 
świata świadkami Miłości!

Pokażcie Waszym rówieśnikom, a przede wszystkim pokażcie sobie wza­
jemnie, że wierzycie w wielką, piękną miłość narzeczeńską i małżeńską oraz 
ze jesteście gotowi o nią walczyć. O miłość trzeba walczyć! Nie pozwólcie, aby 
Wasza miłość była profanowana przez egoizm czy poszukiwanie za wszelką

283



cenę jedynie przyjemności oraz przez zamknięcie się na życie. „Musicie od siebie 
wymagać”, aby nie zbanalizować miłości; aby nie pomylić jej z przejściowym 
zauroczeniem seksualnością człowieka. Musicie w Waszej miłości wypłynąć na 
głębię i doświadczyć fascynacji osobą, zjednoczenia serc i dusz. Na jedność ciała 
jest miejsce w małżeństwie. Nie bójcie się wymagać od tych, z którymi wiążecie 
wspólne plany na przyszłość. Jeśli są godni Waszej miłości — zechcą sprostać 
wymaganiom, jakie im w imię Prawdy postawicie. Współżycie przedmałżeńskie, 
wspólne zamieszkanie przed ślubem, pornografia i rozwiązłość, nieprzyzwoite 
rozmowy i filmy — to wszystko niszczy Waszą miłość w samym zarodku.

W tym miejscu należy przypomnieć o odpowiedzialności rodziców za wła­
ściwe przeżywanie narzeczeństwa przez ich dzieci. Nie da się z wiarą pogodzić 
przyzwolenia na grzeszne życie narzeczonych.

6. Zakończenie
Umiłowani w Chrystusie Panu! Kończąc, pragniemy zwrócić uwagę na wy­

dany w tym roku przez Konferencję Episkopatu Polski dokument pt. „Służyć 
prawdzie o małżeństwie i rodzinie”. Bardzo serdecznie zachęcamy do jego 
lektury i rozmowy o nim w rodzinach. Mamy nadzieję, że wielu duszpasterzy 
zorganizuje w swoich parafiach grupy studyjne, które będą rozważały ten tekst, 
szukając w nim inspiracji do rozwoju i dróg nawrócenia.

Zawierzamy Was Matce Pięknej Miłości i z serca udzielamy pasterskiego 
błogosławieństwa.

Podpisali:
Pasterze Kościoła katolickiego w Polsce 

Jasna Góra, 26 listopada 2009 r.

KURIA METROPOLITALNA WROCŁAWSKA

L.dz. 1878/2009

Z a r z ą d z e n i e
Powyższy List pasterski Episkopatu Polski należy odczytać podczas 

wszystkich Mszy Świętych w kościołach i kaplicach Archidiecezji Wrocławskiej 
w Niedzielę Świętej Rodziny Jezusa, Maryi i Józefa -  27 grudnia 2009 r.

Wrocław, 14.12.2009 r.
Wikariusz Generalny

284



IV. BISKUP ORDYNARIUSZ 
JEGO EKSCELENCJA MARIAN GOŁĘBIEWSKI 
ARCYBISKUP METROPOLITA WROCŁAWSKI

67.
Komunikat do Duchowieństwa i Wiernych miasta Wrocławia 

w sprawie XV rocznicy koronacji obrazu MB Łaskawej

Wrocław, dnia 25.08.2009 r.

Umiłowani Bracia i Siostry,
W czytanym dzisiaj Liście pasterskim przedstawiłem Wam program pracy 

formacyjno-wychowawczej na rozpoczęty przed kilku dniami nowy rok kate­
chetyczny 2009/2010. Jest to program Ewangelii pozostawiony nam i naszym 
rodzinom przez samego Jezusa Chrystusa. Jest to program najlepszy i -  jak 
pisał Jan Paweł II — „niezmienny, pomimo upływu czasu i ewolucji kultur, 
chociaż jak wiemy, bierze on pod uwagę i epokę, i kulturę, aby możliwy był 
prawdziwy dialog i rzeczywiste porozumienie” (Novo millennio ineunte 29). Aby­
śmy ten program mogli właściwie realizować, potrzebna jest nasza wspólna 
modlitwa, zwłaszcza o świętość naszych rodzin, tych pierwszych i fundamen­
talnych komórek wychowawczych.

My mieszkańcy Wrocławia znajdujemy się — w tym względzie — w sy­
tuacji wyjątkowej, posiadamy bowiem w naszym mieście, w świątyni pw. 
św. Karola Boromeusza przy ul. Kruczej 58, SANKTUARIUM MATKI 
BOŻEJ ŁASKAWEJ OPIEKUNKI MAŁŻEŃSTWA i RODZIN, 
w którym trwa niemal ustawiczna modlitwa miejscowych parafian i ich 
Duszpasterzy — OO. Franciszkanów, a także kandydatów do Sakramentu 
Małżeństwa z terenu naszego miasta, którzy w tym Sanktuarium gromadzą 
się na swoje Dni Skupienia oraz licznych pielgrzymów nawiedzających to 
święte miejsce.

Sanktuarium to przeżywa w tym roku piętnastą rocznicę ukoronowania 
papieskimi koronami słynącego łaskami wizerunku Dzieciątka Jezus
i Jego Niepokalanej Matki. W nawiązaniu do tego wydarzenia, mój Poprzed­

285



nik na stolicy arcybiskupów wrocławskich — ks. kard. Henryk Gulbinowicz 
podniósł kościół pw. św. Karola Boromeusza do godności Sanktuarium Archi­
diecezjalnego pod wezwaniem Matki Bożej Łaskawej Opiekunki Małżeństwa
i Rodzin.

Centralne uroczystości związane z 15. rocznicą koronacji będziemy 
obchodzić w następną niedzielę, tzn. 13 września br., o godz. 13.00; 
będę osobiście przewodniczył. Do udziału w nich zapraszam serdecz­
nie Duchowieństwo i Wiernych miasta Wrocławia. Pragnę, by nasz 
liczny udział w okolicznościowej Eucharystii był z jednej strony wyrazem 
wdzięczności wobec Maryi, Opiekunki Małżeństwa i Rodzin za Jej opie­
kuńczą troskę o nasz los, z drugiej zaś strony dowodem naszego zaufania, 
że Ona — Matka Boża Łaskawa — nigdy nie pozostawi nas i naszych rodzin 
samym sobie, że będzie zawsze dla nas Orędowniczką przed tronem Ojca 
Niebieskiego.

Księży Proboszczów Wrocławia proszę, by zorganizowali specjalne delega­
cje swoich parafii i przybyli z nimi na tę uroczystość.

Wszystkich, którzy podejmą trud pielgrzymowania, w niedzielę 13 września 
br., do naszego Sanktuarium, polecam szczególnej opiece Matki Bożej Łaska­
wej i — mocą naszego Pana Jezusa Chrystusa — z serca im błogosławię.

f  Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

KURIA METROPOLITALNA WROCŁAWSKA

L.dz. 1346/2009

Z a r z ą d z e n i e
Powyższy Komunikat J.E. Księdza Arcybiskupa Metropolity należy odczy­

tać, w ramach ogłoszeń duszpasterskich, we wszystkich kościołach i kaplicach 
Archidiecezji Wrocławskiej, w niedzielę 6 września br.

Wrocław, 27.08.2009 r.
Wikariusz Generalny

286



68.
Zaproszenie do udziału w Archidiecezjalnej Pielgrzymce 

na Jasną Górę w dniach 18 i 19 września 2009 roku

L.dz. 1332/2009 
Wrocław, dnia 22.08.2009 r.

Umiłowani w Panu Archidiecezjanie!
Po wakacjach rozpoczął się nowy rok szkolny i katechetyczny dla dzieci i mło­

dzieży. Wnet też zapełnią się studentami sale wykładowe wyższych uczelni. Przy­
woływaliśmy pamięcią rocznice związane z najnowszą historią naszej Ojczyzny. 
W Kościele Powszechnym przeżywamy — ogłoszony w uroczystość Najświętszego 
Serca Pana Jezusa przez Ojca Świętego Benedykta XVI -  Rok Kapłański.

W naszej Archidiecezji tradycją już jest, że w miesiącu wrześniu, przed no­
wym rokiem duszpasterskim, wszystkie sprawy, prace duszpasterskie i kateche­
tyczne zanosimy wspólnie w ARCHIDIECEZJALNEJ PIELGRZYMCE 
DUCHOWIEŃSTWA I WIERNYCH DO TRONU NASZEJ MATKI 
I KRÓLOWEJ NA JASNĄ GÓRĘ.

Nasze Archidiecezjalne Pielgrzymowanie ma w swej formie specjalny cha­
rakter. Jest ono bowiem połączone z całonocnym czuwaniem modlitewnym 
w kaplicy cudownego obrazu Pani Jasnogórskiej, które rozpoczyna się Mszą 
św. w bazylice jasnogórskiej o godz. 18.30 pod przewodnictwem J.E. Ks. Bpa 
Andrzeja Siemieniewskiego. O godz. 21.00 osobiście poprowadzę Apel Jasno­
górski. W centrum czuwania jest Pasterka Maryjna o godz. 24.00, której prze­
wodniczyć będzie J.E. Ks. Bp Edward Janiak. Czuwanie zakończy się Uroczystą 
Mszą św. koncelebrowaną, o godz. 6.00, pod moim przewodnictwem. Szczegó­
łowy program naszego pobytu na Jasną Górę dołączam do zaproszenia.

W łubianej przez nas pieśni śpiewamy wezwanie Maryi: „Słyszeliśmy dźmęczny głos, 
jak Maryja woła nas. Przyjdźcie do mnie moje dzieci, przyszedł czas, ach przyszedł czas”. Wła­
śnie nadchodzi czas naszego udania się do Niej na Jasną Górę. Jako Archidiecezja 
Wrocławska, Księża Biskupi, Duchowieństwo i Wierni, chcemy znów być u Królo­
wej naszego Narodu. Taki jest nakaz serca przepełnionego miłością i wdzięcznością 
wobec Matki Chrystusa i naszej Matki. Taka jest potrzeba ducha wypływająca z troski
o nasz Naród, o naszą Ojczyznę, o Kościół w Polsce oraz o Kościół Wrocławski.

287



W bieżącym roku duszpasterskim pogłębiamy świadomość, co to zna­
czy „otoczyć troską życie”. W naszej Archidiecezji staramy się przybliżyć 
wszystkim wiernym Katechizm Kościoła Katolickiego. W tym roku, studiując 
Katechizm, reflektujemy nad liturgią i modlitwą. 26 września br. kończymy 
dwuletnią peregrynację relikwii św. Joanny Beretty Molli, patronki małżeństw
i rodzin, w naszej Archidiecezji. Był to czas gorącej modlitwy w intencji mał­
żeństw i rodzin. Dlatego też chcemy dziękować na Jasnej Górze za wszelkie 
łaski, jakie małżeństwa i rodziny w czasie tej peregrynacji otrzymały.

W następnym roku duszpasterskim będziemy realizować podjęty przez nas 
program, synchronizując go z ogólnopolskim programem duszpasterskim pod 
hasłem: „Bądźmy świadkami Miłości”. Dlatego motto naszej Pielgrzymki, 
w nawiązaniu również do Roku Kapłańskiego, brzmi: ,JAaryjoy Matko Najwyż­
szego Kapłana ucz nas m iłości”. Ufamy, że dalsze przekazywanie wiernym nauki 
zawartej w Katechizmie Kościoła Katolickiego i realizacja planowanych inicjatyw 
duszpasterskich przyniosą błogosławione owoce dla życia religijnego wiernych 
naszej Archidiecezji. Umacniać wiernych w wierze Kościoła Katolickiego, to 
jedno z podstawowych moich działań, jako Pasterza Kościoła Wrocławskiego.

Z głęboką zatem wiarą, nadzieją i miłością otoczymy Cudowny Wizerunek Ja­
snogórski i tuląc do serca Maryi Matki, powierzymy Jej: dzieci, młodzież, studentów, 
ich nauczycieli, wykładowców, wychowawców, siebie samych, nasze Rodziny, Para­
fie. Oddamy Jej w opiekę nasz lokalny Wrocławski Kościół, całą Ojczyznę, prosząc
o odwagę dla wszystkich odpowiedzialnych za przyszłość Polski i Kościoła.

Na termin Pielgrzymki, w porozumieniu z Ojcami Paulinami, Kustoszami 
Jasnogórskiego Sanktuarium, wybraliśmy dni 18 i 19 września br.

Umiłowani Archidiecezjanie!
Zatroskany o życie wiarą w duchu Ewangelii, zwracam się po ojcowsku do 

Was wszystkich: do Duchowieństwa Diecezjalnego i Zakonnego, do Żeńskich 
Zgromadzeń Zakonnych, do Rodziców i Nauczycieli, do Dzieci i Młodzieży, do 
wszystkich grup i wspólnot modlitewno-formacyjnych, do stowarzyszeń i ru­
chów katolickich, do sprawujących władzę państwową i samorządową, i zapra­
szam do licznego udziału w ARCHIDIECEZJALNEJ PIELGRZYMCE 
na JASNĄ GORĘ, ofiarowanej w intencjach wcześniej podanych, w dniach 
18 i 19 września br.

Ze szczególnym zaproszeniem, do udziału w tej Pielgrzymce, zwracam się 
do Was, Drodzy Bracia Kapłani. Przeżywając Rok Kapłański mamy sposob­
ność, we wspólnocie prezbiterium Kościoła Wrocławskiego, przed Tą, której 
Benedykt XVI zawierzył Rok Kapłański, „wielkodusznie odnowić w swej duszy 
ideały całkowitego oddania się Chrystusowi i Kościołowi”.
288



Wszystkich chorych, ludzi starszych zapraszam do duchowego pielgrzymo­
wania z nami. Niech Maryja, którą chcemy prosić, by pomogła nam służyć 
życiu, ochrania w drodze wszystkich, którzy wyruszą w Archidiecezjalnej Piel­
grzymce do Jej Tronu na Jasnej Górze.

Już dzisiaj z głębi naszego serca niech płynie ufnie modlitwa: „Pod Twoją 
obronę uciekamy się Święta Bo%a Rodzicielko. Orędowniczko nasza, Pośredniczko nasza, 
Pocieszycielko nasza!”

Wszystkim z miłością udzielam arcypasterskiego błogosławieństwa
f  Mańan Gołębiewski 

Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Powyższe Zaproszenie należy odczytać na wszystkich Mszach św. 
w niedzielę, 6 września br. i przypomnieć jego treść 13 września br.

69.
Komunikat do Duchowieństwa i Wiernych Archidiecezji Wrocławskiej 

w sprawie Katolickiego Radia „Rodzina” we Wrocławiu

Wrocław, dnia 1.09.2009 r.

Drodzy Archidiecezjanie,
Każdego roku we wrześniu w Kościele w Polsce obchodzimy NIEDZIE­

LĘ ŚRODKÓW SPOŁECZNEGO PRZEKAZU. W tym roku 20 września
będziemy się modlić w intencji dzieła ewangelizacji, jakie dokonuje się za po­
średnictwem katolickich mass mediów, ale i o poszanowanie wartości chrze­
ścijańskich, wartości dobra, piękna, szacunku do człowieka przez nadawców
i wydawców — prywatnych i publicznych.

W tegorocznym Orędziu na Dzień Środków Społecznego Przekazu Papież 
Benedykt XVI kieruje swoją myśl ku ludziom młodym. Papież zwraca uwagę, że 
technologie cyfrowe wnoszą zasadnicze zmiany w międzyludzkie relacje. Widocz­
ne to jest szczególnie w młodym pokoleniu, które rośnie w ścisłym kontakcie 
z tymi nowymi technikami. Młodzi czują się „u siebie” w „świecie cyfrowym”.

Dzieląc się refleksją z młodym pokoleniem, Papież podkreśla, że technologie 
te mają sprzyjać zrozumieniu i solidarności między ludźmi. Trzeba sprawić, by

289



płynące z nich korzyści służyły wszystkim ludziom i wspólnotom, a zwłaszcza 
najsłabszym i najbardziej potrzebującym. Dają one niespotykaną dotąd moż­
liwość komunikowania z całym światem, co odpowiada najgłębszym ludzkim 
pragnieniom i powołaniu człowieka przez Boga do jedności z innymi. Przypo­
minając przykazanie miłości Boga i bliźniego, Ojciec Święty zachęca, by przy 
korzystaniu z komunikacji cyfrowej promować kulturę szacunku, dialogu i przy­
jaźni. Mają one służyć także dialogowi między kulturami i religiami. Dialog ten 
musi być oparty na prawdzie — podkreśla Benedykt XVI w swym przesłaniu.

Na naszej Dolnośląskiej Ziemi od 16 lat to dzieło ewangelizacji podejmuje 
Katolickie Radio RODZINA. Nadając 24-godzinny program w swojej bo­
gatej ramówce ma audycje modlitewne, katechetyczne, edukacyjne, adresowane 
do osób młodszych i starszych. Radio nadaje swój program na terenie Archi­
diecezji Wrocławskiej i Diecezji Świdnickiej. W rejonie Wrocławia słuchać 
można Radia RODZINA na częstotliwości 92 UKF, w rejonie Świdnicy 98,1 
UKF oraz z dwóch nowych uruchomionych tego lata nadajników w Kotlinie 
Kłodzkiej 107,2 UKF i na Ziemi Strzelińskiej 94.8 UKF. Rozgłośnia nadaje też 
swój program w internecie pod adresem www.radiorodzina.pl

Od lat Radio RODZINA, jako stacja niekomercyjna, utrzymuje się tylko ze 
wsparcia materialnego ofiarodawców. Również wspomniane nowe stacje nadaw­
cze mogły powstać dzięki pomocy finansowej i życzliwości wielu darczyńców. 
Zgodnie z wieloletnią tradycją w naszej Archidiecezji w Niedzielę Środków Spo­
łecznego Przekazu, która w tym roku wypada 20 września, naszymi modli­
twami i ofiarami składanymi na tacę wspierać będziemy nasze Katolickie 
Radio RODZINA. Składam serdeczne Bóg zapłać wszystkim Ofiarodawcom.

f  Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

KURIA METROPOLITALNA WROCŁAWSKA

L.dz. 1382/2009

Z a r z ą d z e n i e
Powyższy Komunikat należy odczytać w ramach ogłoszeń duszpasterskich 

w niedzielę, 13 września br. Zebrane ofiary na tacę należy wpłacić do kasy Kurii 
Metropolitalnej Wrocławskiej.

Wrocław, 3.09.2009 r.
Wikariusz Generalny

290

http://www.radiorodzina.pl


List pasterski na Adwent 2009 roku -  Bądźmy świadkami Miłości

70.

Umiłowany Ludu Boży!
1. Nieszporami przed dzisiejszą niedzielą rozpoczęliśmy w Kościele okres 

ADWENTU. Jak zwykło się mówić, Adwent to okres radosnego oczekiwania 
na przyjście Pana. Mówiąc o tym przyjściu, mamy przed sobą potrójną per­
spektywę.

Na pierwszym planie rozważamy historyczne przyjście Jezusa na tę ziemię. 
Ludzkość czekała na nie przez długie wieki historii zbawienia. Zapowiada­
li je prorocy Starego Testamentu, na czele z wielkim Izajaszem. To tęskne 
oczekiwanie na Mesjasza wyraża się najlepiej w słowach: „Niebiosa, wysączcie 
z góry rosę! Obłoki, wylejcie z deszczem sprawiedliwość! Niech się otworzy 
ziemia i wytryśnie zbawienie! I razem wzejdzie sprawiedliwość!” (Iz 45, 8). 
Tymi słowami rozpoczyna się Msza św. wotywna o Najświętszej Maryi Pannie 
w Adwencie zwana roratami. Idąc za wzorem naszych ojców, będziemy uczest­
niczyli w tej Mszy św., aby wraz z Maryją czuwać i oczekiwać na przyjście Jej 
Syna. W czasie Adwentu niejako utożsamiamy się z ludźmi Starego Przymierza, 
rozważając teksty biblijne odnoszące się do Mesjasza, odczytywane w liturgii 
słowa, i duchowo przygotowujemy się na przyjście Pana w tajemnicach świąt 
Bożego Narodzenia.

W ten sposób wkraczamy w drugą perspektywę adwentowego oczekiwania. 
Wychodząc z historii wchodzimy w teraźniejszość. To co stało się w przeszło­
ści, aktualizuje się w liturgii Kościoła. Historia zbawienia bowiem sięgnęła 
punktu kulminacyjnego. Spełniły się starotestamentowe proroctwa, nastała 
„pełnia czasów”, Jezus poczęty mocą Ducha Świętego rodzi się z Najświętszej 
Dziewicy, „Słowo stało się ciałem i zamieszkało między nami” (J 1, 14). Te 
wszystkie tajemnice odżywają i są uobecniane w liturgii świąt Bożego Naro­
dzenia. Stają się dla nas źródłem łask, jeśli z wiarą je przeżywamy. Dlatego 
przygotowujemy się do świąt Bożego Narodzenia, czekamy na nie, tęsknimy, 
porządkujemy sprawy sumienia, aby przyjście Jezusa do naszych serc przeżyć 
jako największe wydarzenie naszego życia.

Jest jeszcze trzecia perspektywa owego przyjścia. Chodzi o przyjście Chry­
stusa na końcu czasów, czyli przyjście eschatologiczne. Przygotowaniem do 
niego jest cały bieg życia. Każdorazowy Adwent nam to przypomina. Ewan­
gelia zachęca nas do czuwania, byśmy byli gotowi. W Bożym Narodzeniu Bóg

291



objawia się jako Miłość, na końcu czasów — nie przestając być Miłością — ukaże 
się również jako Sędzia.

2. Dnia 19 czerwca br., w uroczystość Najświętszego Serca Pana Jezusa, 
Ojciec Święty Benedykt XVI rozpoczął w Kościele ROK KAPŁAŃSKI, który 
zbiegł się ze 150. rocznicą śmierci św. Jana Marii Vianneya patrona probosz­
czów. Hasło tego roku brzmi: „Wierność Chrystusa, wierność kapłana”. W na­
szej Archidiecezji rok ten rozpoczęliśmy w katedrze w uroczystość Narodzenia 
św. Jana Chrzciciela, dnia 24 czerwca br. Do tematyki Roku Kapłańskiego na­
wiązywaliśmy w czasie sympozjów i spotkań kapłańskich, organizowanych z tej 
okazji. Na tym nie koniec. W różnych inicjatywach w nowym roku kościelnym
i duszpasterskim będziemy odnosić się do tematyki kapłańskiej, aby pogłębić 
duchowość kapłanów i zachęcić wiernych do gorącej modlitwy w ich intencji. 
Potrzeba bowiem nowego spojrzenia na życie i misję kapłana oraz zwrócenia 
szczególnej uwagi wiernych na pracowników winnicy Pańskiej. „Panie, spraw, 
abym był kapłanem według Serca Twego” — niech ta krótka modlitwa pojawia 
się często na ustach sług ołtarza w Roku Kapłańskim.

Wierni razem z duchownymi mają pogłębić kapłańską tożsamość. Kapłan to 
uczeń, który całkowicie utożsamia się z osobą Mistrza z Nazaretu i z Jego misją 
zbawienia każdego człowieka. W całej przestrzeni swego powołania kapłan zo­
bowiązany jest do wierności i gotowości pełnienia trudnej nieraz służby. Chodzi
0 wierność w płaszczyźnie głoszenia słowa Bożego, sprawowania sakramentów 
świętych i świadczenia dzieł miłosierdzia. Wszyscy pragniemy, aby kapłani byli 
święci. Jest to również życzenie samego Chrystusa. Módlmy się zatem o świętość 
kapłanów, o ducha ofiary, o gorliwość w pracy duszpasterskiej, o bezinteresow­
ność w czynieniu dobra. Niech Jezus Chrystus — Najwyższy Kapłan Nowego 
Przymierza — udzieli im łaski wytrwania w powołaniu aż do końca.

Drodzy Diecezjanie!
3. W I Niedzielę Adwentu rozpoczynamy również nowy rok duszpasterski 

pod hasłem „BĄDŹMY ŚWIADKAMI MIŁOŚCI”. Przy realizacji programu 
inspiracją dla nas będzie Encyklika Benedykta XVI Deus cańtas e s t -  Bógjest Miłością. 
Stwierdzenie -  stanowiące tytuł Encykliki -  występuje w Pierwszym Liście św. Jana 
(4,16): „Bóg jest Miłością, kto trwa w miłości, trwa w Bogu, a Bóg trwa w nim”. 
Zdanie to wyraża istotę wiary chrześcijańskiej. Ukazuje chrześcijański obraz Boga
1 człowieka. W tym samym wersecie czytamy: „Myśmy poznali i uwierzyli miłości, 
jaką Bóg ma ku nam”. Tak oto chrześcijanin spotyka się w swoim życiu z Osobą, 
która wytycza kierunek tego życia. Chrześcijaństwo pogłębiło wiarę Izraela wyra­

292



żoną w słowach: „Słuchaj, Izraelu, Pan jest naszym Bogiem -  Pan jeden. Będziesz 
miłował Pana, Boga twojego, z całego serca twego, z całej duszy swojej, ze wszyst­
kich swoich sił” (Pwt 6, 4-5). Jezus bowiem połączył w jedno dwa przykazania: 
przykazanie miłości Boga i przykazanie miłości bliźniego z Księgi Kapłańskiej 
(19, 18): „Będziesz miłował bliźniego swego jak siebie samego” i dodał: „Nie 
ma przykazania większego od tych” (por. Mk 12, 29-31). Tę samą myśl rozwija 
św. Paweł mówiąc: „Kto bowiem miłuje bliźniego, wypełnił Prawo. Albowiem 
przykazania (...) streszczają się w tym nakazie: Miłuj bliźniego jak siebie samego. 
Przeto miłość jest doskonałym wypełnieniem Prawa” (Rz 13, 9-10). W świede 
tych słów, człowiek nie może żyć bez miłości, która przez Boga wpisana jest 
w jego egzystencję. Co więcej, chrześcijanin poprzez swoje świadectwo miłości 
ma pomagać bliźniemu doświadczać miłości Trójjedynego Boga.

W chwili przyjęcia chrztu człowiek zostaje jakby złączony z Chrystusem
i otrzymuje od Niego szczególną moc miłowania. Odrodzony „z Boga” otrzy­
muje udział w życiu Bożym i staje się uczestnikiem odwiecznej Miłości. Ten 
Boży dar miłowania udzielany jest ludziom przez Ducha Świętego, zgodnie 
z tym co mówi św. Paweł: . .Miłość Boża wypełniła wasze serca przez Ducha
Świętego, który jest nam dany” (Rz 5, 5). Między miłością Boga i bliźniego 
istnieje bardzo ścisły związek. Jedna wymaga drugiej w sposób tak ścisły, że 
stwierdzenie o miłości Boga staje się kłamstwem, jeżeli człowiek zamyka się 
na bliźniego czy wręcz go nienawidzi (por. 1 J 4, 20; Deus cańtas est, 16). Miłość 
bliźniego praktycznie oznacza to, że w Bogu i z Bogiem kocham również dru­
giego człowieka i patrzę na niego oczyma Jezusa Chrystusa.

Jakie praktyczne wnioski płyną z tych rozważań? Przez świat i Europę 
przechodzi fala kryzysu gospodarczego, od którego jeszcze gorszy jest kryzys 
moralny. Pierwszy dotyka najuboższych. Drugi może dotknąć wszystkich bez 
wyjątku. Są kraje na świecie, gdzie ludzie chronicznie głodują lub pozbawieni są 
elementarnej opieki sanitarnej. Nie brak i w naszym kraju ludzi biednych. Nie 
wolno przechodzić obok nich obojętnie. Nie wolno się od nich odwracać. Trze­
ba im pomóc w imię słów Jezusa: „Wszystko, co uczyniliście jednemu z tych 
braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili” (Mt 25, 40).

W hierarchii miłości po Bogu idą rodzice. To im należy się miłość, cześć i sza­
cunek. Cywilizacja współczesna nie uczy szacunku i miłości do rodziców. Kiedy 
się zestarzeją, nie mogą już pomagać, wtedy wysyła się ich do domów starców, 
chociaż w wielu rodzinach warunki materialne i lokalowe przemawiają za tym, aby 
rodzice stare lata mogli spędzać w domu, w otoczeniu bliskich. Czymś co radykal­
nie przeczy miłości bliźniego jest eutanazja. Niepokoi nas społeczne przyzwolenie 
na to nowe zjawisko, które jest symptomem dekadencji cywilizacji europejskiej.

293



Okazujmy też więcej serca tym, którym się nie wiedzie w sferze ducho­
wej czy materialnej. Różne są przyczyny ludzkiej niedoli, którą uleczyć może 
autentyczna miłość bliźniego. Nasza pomoc, aby była skuteczna, musi być zor­
ganizowana. W parafii instytucją, która zajmuje się biednymi jest Caritas. Jest 
jeszcze wiele parafii w naszej Archidiecezji, które dotychczas nie zorganizowały 
struktur parafialnych Caritas. Zachęcam gorąco duszpasterzy tych parafii, aby 
uczyniły to jak najprędzej. Pozwólmy ludziom działać, być świadkami miłości. 
Niech świadczą tę miłość ludziom potrzebującym. To będzie wspaniała realiza­
cja programu duszpasterskiego.

Umiłowani w Panu!
4. W ramach ogólnopolskiego programu duszpasterskiego poszczególne 

diecezje realizują program własny. W naszej Archidiecezji od trzech lat re­
alizujemy program, który określany jest jako recepcja Katechizmu Kościoła 
Katolickiego. W tym roku będziemy zgłębiać trzecią jego część, która nosi tytuł 
„Życie w Chrystusie”. Szczególną uwagę zwrócimy na Dekalog, czyli Dziesięć 
przykazań Bożych. Będzie to pogłębiona refleksja nad moralnością chrześcijań­
ską, której fundament stanowi Dekalog. Jest to prawo objawione przez Boga 
na górze świętej.

Dziesięć przykazań wyraża wymagania miłości Boga i bliźniego. Trzy 
pierwsze odnoszą się bardziej do miłości Boga, a siedem pozostałych do mi­
łości bliźniego. Pójście za Jezusem obejmuje wypełnianie przykazań. Chrystus 
podkreślał, że nie przyszedł znieść starego Prawa, ale wypełnić. Dlatego prze­
jął Dziesięć przykazań, ale ukazał w nich moc działającego Ducha Świętego. 
Rozwinął też wymagania poszczególnych przykazań, o czym świadczą między 
innymi słowa: „Słyszeliście, że powiedziano przodkom: Nie zabijaj!... A Ja wam 
powiadam: każdy, kto się gniewa na swego brata, podlega sądowi” (Mt 5,21-22). 
Dekalog powinien być wyjaśniany w świede przykazania miłości Boga i bliźnie­
go, które jest największym przykazaniem.

Siostry i Bracia!
5. Oto zarys naszej pracy w rozpoczynającym się roku kościelnym. Wspo­

magajcie Waszą modlitwą realizację tego programu. Włączcie się osobiście 
w praktykę czynnej miłości bliźniego, w pracę charytatywną na rzecz ubogich. 
Postępujcie zgodnie z Dekalogiem, który z przykazaniem miłości Boga i bliź­
niego stanowi fundamentalny kodeks moralności chrześcijańskiej. Niech czas 
Adwentu i cały rok liturgiczny będzie dla Was spotkaniem z Bogiem, który jest 
Miłością. Niech w tej duchowej wędrówce wzorem nam będzie Najświętsza 
Maryja Panna -  niewiasta, która kocha i uczy nas być świadkiem miłości.
294



Na trud wspólnej pracy z serca udzielam Wam pasterskiego błogosławień­
stwa: w Imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Amen.

f  Mańan Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Dan we Wrocławiu,
w rocznicę poświęcenia Katedry Metropolitalnej we Wrocławiu,

dnia 16 listopada R.P. 2009

KURIA METROPOLITALNA WROCŁAWSKA

L.dz. 1766/2009

Z a r z ą d z e n i e
Powyższy LIST PASTERSKI J.E. Księdza Arcybiskupa Metropolity nale­

ży odczytać we wszystkich kościołach i kaplicach Archidiecezji Wrocławskiej 
w I Niedzielę Adwentu, 29 listopada 2009 r.

Wrocław, 16.11.2009 r.
Wikariusz Generalny

71.
Dekret o przedłużeniu kadencji Rady ds. Życia Konsekrowanego 

w Archidiecezji Wrocławskiej

L.dz. 1888/2009 
Wrocław, dnia 16.12.2009 r.

Rada ds. Życia Konsekrowanego Archidiecezji Wrocławskiej, po­
wołana z dniem 22 lutego 2005 r., poprzez dołączenie do niej kilku nowych 
członków, została de facto odnowiona, przeto -  działając po myśli kan. 470 Ko­
deksu Prawa Kanonicznego — niniejszym dekretem przedłużam jej kadencję 
na okres kolejnych pięciu lat.

295



W skład Rady wchodzą:
Przewodniczący O. dr hab. Jacek KICIŃSKI CMF 
Członkowie O. dr Wacław Stanisław CHOMIK OFM 

O. mgr lic. Mieczysław HAŁASZKO OMI 
Ks. mgr Bolesław KAŹMIERCZAK SDB
O. prof. dr hab. Piotr LISZKA CMF
O. Karol J. SIEMBAB OH 
Ks. prof. dr hab. Wiesław WENZ
S.M. Nulla BRODA, Przełożona Prowincjalna Zgromadzenia 

Sióstr św. Józefa
S.M. Alberta GRON, Przełożona Generalna Zgromadzenia 

Sióstr Miłosierdzia Św. Karola Boromeusza
S.M. Krystyna SMOLARCZYK, Przełożona Generalna Zgro­

madzenia Sióstr Bożego Serca Jezusa
S.M. Augustyna KOBYLSKA, Zgromadzenie Sióstr św. Jadwi­

gi, Diecezjalna Referentka Zakonna.

Powyższy Dekret wchodzi w życie z dniem 1 lutego 2010 r.
Od wszystkich Członków Rady ds. Życia Konsekrowanego oczekuję szcze­

rej i zaangażowanej współpracy w odpowiedzialności za poziom życia ducho­
wego Osób Konsekrowanych w Kościele Wrocławskim.

Z błogosławieństwem arcypasterskim

f  Mańan Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Kanclerz Kurii

Otrzymują:
Członkowie Rady, według listy 
Konsulta Zgromadzeń Męskich -  Warszawa 
Konsulta Zgromadzeń Żeńskich -  Warszawa 
Prowincjał OO. Klaretynów -  Warszawa 
Prowincjał OO. Misjonarzy OMI -  Poznań
Przełożona Prowincjalna Zgromadzenia Sióstr św. Jadwigi -  Wrocław 
a.a.

296



72.
Dekret o powołaniu Rady Programowej ds. Formacji Stałej 

Kapłanów Archidiecezji Wrocławskiej nowej kadencji

l.dz. 1889/2009 
Wrocław, dnia 16.12.2009 r.

Ponieważ pięcioletni okres pracy Rady Programowej ds. Formacji Sta­
łej Kapłanów, ustanowionej w lutym roku 2005, dobiega końca, dlatego
-  powodowany sugestiami Kodeksu Prawa Kanonicznego (por. kan. 384), 
a także Adhortacji apostolskiej Jana Pawła II Pastores dabo vobis — powołuję 
niniejszym Dekretem R a d ę  P r o g r a m o w ą  d s . F o r m a c ji  S t a ł e j  K a p ł a n ó w  

A r c h i d i e c e z j i  W r o c ł a w s k i e j  nowej kadencji.

W skład ww. Rady wchodzą następujący kapłani:
Przewodniczący Ks. Bp prof. dr hab. Andrzej SIEMIENIEWSKI 
Członkowie Ks. dr Marian BISKUP

Ks. dr Krzysztof BORECKI
Ks. prof. dr hab. Waldemar IREK
Ks. dr Adam LUŹNI AK
Ks. dr Aleksander RADECKI
Ks. lic. Mirosław RATAJCZAK
Ks. prof. dr hab. Wiesław WENZ
Ks. prof. dr hab. Włodzimierz WOŁYNIEC

W programowaniu pracy związanej ze swoją funkcją Rada Programowa 
winna opierać się na przedmiotowych dokumentach Soboru Watykańskie­
go II i Stolicy Apostolskiej, ze szczególnym uwzględnieniem Adhortacji 
apostolskiej Jana Pawła II Pastores dabo vobis (zwłaszcza nn. 70-81), a także 
Komisji Episkopatu Polski ds. Duchowieństwa oraz Biskupa Diecezjalnego
i Synodu Archidiecezji Wrocławskiej.

Niniejszy dekret wchodzi w życie w dniu 1 lutego 2010 r.

297

12 — W rocławskie W iadomości Kościelne



Prace Rady Programowej oraz wszystkich jej PT. Członków obejmuję 
moimi modlitwami oraz — mocą naszego Pana Jezusa Chrystusa — z serca bło­
gosławię.

f  Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Kanclerz Kuńi

Do madomości:
Członkowie Rady wg listy 
Rektorat MWSD we Wrocławiu 
Rektorat PWT we Wrocławiu 
a.a.

73.
Dekret o przedłużeniu kadencji Komisji ds. Muzyki Kościelnej 

i Śpiewu Archidiecezji Wrocławskiej

Wrocław, dnia 22.12.2009 r.
L.dz. 1914/2009

Komisja ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu, ustanowiona z dniem 15 grud­
nia 2004 r., poprzez wymianę kilku jej członków, została de facto zmieniona, 
przeto -  działając na mocy kan. 470 Kodeksu Prawa Kanonicznego -  niniej­
szym dekretem przedłużam jej kadencję na okres kolejnych pięciu lat.

Dekret wchodzi w życie z dniem 30 grudnia 2009 r.

W skład ww. Komisji wchodzą:
Przewodniczący: Ks. dr fil., mgr sztuk muzycznych Zdzisław MADEJ 
Członkowie: Ks. mgr Stanisław NOWAK

P. mgr Klemens KAMIŃSKI 
P. mgr Elżbieta MICHALIK 
P. prof. dr hab. Wiktor ŁYJAK

298



P. dr Bogusław RABA 
P mgr Eugeniusz STĘPNIAK

Od wszystkich P.T. Członków Komisji ds. Muzyki Kościelnej i Śpiewu 
oczekuję szczerej i zaangażowanej współpracy w duchu odpowiedzialności za 
piękno i sakralny charakter liturgii świętej sprawowanej w świątyniach Archidie­
cezji Wrocławskiej i z serca udzielam Im arcypasterskiego błogosławieństwa.

f  Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Kanclerz Kuni

Do wiadomości:
Wszyscy zainteresowani 
a.a.

74.
Dekret o powołaniu Komisji ds. Sztuki Kościelnej 

Archidiecezji Wrocławskiej nowej kadencji

L.dz. 1915/2009 
Wrocław, dnia 22.12.2009 r.

Ponieważ pięcioletni okres pracy Komisji ds. Sztuki Kościelnej, ustano­
wionej w grudniu 2004 r., powoli dobiega końca, dlatego -  działając na mocy 
kan. 470 Kodeksu Prawa Kanonicznego -  przedłużam jej kadencję na okres 
kolejnych pięciu lat.

W skład ww. Komisji wchodzą następujący kapłani:
Przewodniczący: Ks. mgr Czesław MAZUR 
Członkowie: Ks. mgr lic. Paweł CEMBROWICZ

Ks. mgr lic. Adam DRWIĘGA

299



Ks. mgr Krzysztof KANTON 
Ks. prof. dr hab. Józef PATER 
Ks. mgr Piotr ŚMIGIELSKI

Wyrażam przekonanie, że Kapłani ci — dysponujący bogatą przedmiotową 
wiedzą i doświadczeniem -  będą wydatnie wspierać Biskupa Diecezjalnego 
w jego trosce o zapewnienie właściwej estetyki i piękna obiektom kultu oraz 
dobrom kultury narodowej pozostającym w dyspozycji Kościoła Wrocław­
skiego.

W tym duchu modlę się w Ich intencji oraz, mocą naszego Pana Jezusa 
Chrystusa, z serca Im błogosławię.

Dekret wchodzi w życie z dniem 30 grudnia 2009 r.

f  Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Kanclerz K #™

Do wiadomości:
Wymienieni Kapłani 
a.a.

75.
Wizytacje Kanoniczne i Szafarstwo Sakramentu Bierzmowania 

w Archidiecezji Wrocławskiej w 2010 roku

1. W i z y t a c j e  kanoniczne będą przeprowadzone w następujących 
Dekanatach:

a) J.E. Ks. Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI -  Oleśnica — Wschód
-  Wrocław — Północ III (Psie Pole)

b) J.E. Ks. Biskup Edward JANIAK -  Parafia Borów i Parafia Zielenice 
z dekanatu Borów

300



-  Wrocław — Śródmieście
-  Wrocław -  Północ I (Osobowice)

c) J.E. Ks. Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI -  Borów
-  Oleśnica -  Zachód
-  Wrocław -  Północ II (Sępolno)

2. Udzielanie SAKRAMENTU BIERZMOWANIA w 2010 r.
Odbędzie się w podanych siedzibach Dekanatu lub w parafii wytypowanej. 

Księża Biskupi mający w 2010 r. przydzielony dla siebie Dekanat, na prośbę 
Duszpasterzy będą udzielać bierzmowania w innych parafiach tegoż Dekanatu 
kandydatom przygotowanym przez miejscowych Duszpasterzy.

1. Brzeg -  Południe................-  Biskup Józef PAZDUR
2. Brzeg -  Północ..................-  Biskup Józef PAZDUR
3. Brzeg Dolny........................ — Biskup Józef PAZDUR
4. Góra Śl. -  Wschód........... -  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
5. Góra Śl. -  Zachód..............— Biskup Edward JANIAK
6. Jelcz -  Laskowice.............— Biskup Edward JANIAK
7. Kąty Wrocławskie..............-  Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI
8. Miękinia............................... -  Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI
9. Milicz....................................-  Biskup Edward JANIAK

10. Namysłów — Wschód.......— Biskup Edward JANIAK
11. Namysłów -  Zachód......... -  Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI
12. Oława....................................— Biskup Edward JANIAK
13. Prusice.................................................................... — Biskup Józef PAZDUR
14. Sobótka.............................................-  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
15. Strzelin............................................... -  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
16. Środa Śląska...................................... -  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
17. Trzebnica.......................................... -  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
18. W iązów................................. -Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
19. Wołów...............................................-  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI
20. Wrocław-Katedra.............................................. -  Biskup Edward JANIAK
21. Wrocław-Krzyki................................................ — Biskup Edward JANIAK
22. Wrocław-Południe..............-  Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI
23. Wrocław-Wschód................-  Abp Metropolita Marian GOŁĘBIEWSKI
24. Wrocław-Zachód (Leśnica) -  Biskup Edward JANIAK
25. Wrocław-Zachód I (Kozanów) — Biskup Józef PAZDUR
26. Ziębice................................... -  Biskup Andrzej SIEMIENIEWSKI

301



3. SAKRAMENT BIERZMOWANIA w KATEDRZE WROCŁAWSKIEJ 
W każdy pierwszy poniedziałek miesiąca o godz. 1700 w 2010 roku będzie 

udzielał Ks. Infułat Adam DRWIĘGA.

Wrocław, dnia 7.09.2009 r. 
f  Biskup Edward Janiak 

Wikańusz Generalny

76.
Pobyt we Wrocławiu Jego Eminencji 

ks. Kardynała Zenona Grocholewskiego 
Prefekta Kongregacji Edukacji Katolickiej

WSŁUCHIWAĆ SIĘ W SŁOWO I MODLIĆ SIĘ

Kardynał Zenon GROCHOLEWSKI 
Prefekt Kongregacji Edukacji Katolickiej

Homilia wygłoszona w Archikatedrze Wrocławskiej, 14 listopada 2009 r. 
(Sobota, 32. Tydzień zwykły, czyt. mszalne: Mdr 18,14-16; 19, 6-9; Ps 105;

Ł k l8 ,1-8)

Tematem, który w dzisiejszej świętej liturgii wysuwa się na pierwszy plan jest 
Słowo Boga. W pierwszym czytaniu z Księgi Mądrości słyszymy o „wszechmoc­
nym Słowie”, które zmienia ustalony porządek natury, aby ocalić swoich wybranych. 
Psalm 105 mówi o tym, że Bóg przypomniał o swym „świętym Słowie”, o obietnicy 
danej Abrahamowi i wyprowadził swój lud z niewoli. Aklamacja przed Ewangelią 
cytuje zdanie św. Pawła z 2 Tes 2,14: „Bóg wezwał was przez nasze głoszenie słowa 
«Ewangelii», abyście dostąpili chwały Pana naszego Jezusa Chrystusa”.

Ewangelia święta, którą słyszeliśmy, też mówi o słowie, ale nie o Słowie Boga, 
lecz o naszym słowie modlitwy skierowanej do Boga.

302



Cóż ważniejszego w życiu powołanych i tych, którzy studiują teologię od 
Słowa, które ich powołało, które im towarzyszy, rozpala ich serce i umysł 
chęcią poznawania go? W jaki sposób połączyć intelektualną pasję z miłością 
do Słowa? Jak poznając je dać się równocześnie jemu prowadzić? Nad tymi 
pytaniami zechciejmy się zastanawiać, wsłuchując się w dzisiejszą liturgię Słowa 
oraz nauczanie Kościoła.

Wszechmocne i życiodajne Słowo Boga
Księga Mądrości opowiada na nowo, po setkach lat, wyjście Izraela z nie­

woli egipskiej. O ile w Księdze Wyjścia Bóg posługuje się swoim Aniołem oraz 
samym Mojżeszem, o tyle tu wszystko dokonuje się dzięki Słowu. Upersoni- 
fikowane Słowo posiada cechy samego Boga i działa jako jego wysłannik. Jest 
wszechmocne, przychodzi z królewskiej stolicy, z miejsca, gdzie zamieszkuje 
sam Bóg, jest jak miecz w ręku Pana (por. Hbr 4,12), niesie jego nieodwołalny 
rozkaz. Przychodzi jako srogi wojownik pośród zatraconej ziemi i niesie śmierć 
pierworodnym Egiptu.

Równocześnie to samo Słowo, które przeciwnikom Boga niesie karę, 
przynosi ocalenie Izraelowi. Tak jak na początku czasów wyłoniło ono świat 
z chaosu, tak i teraz przekształca rzeczy w ich naturze, aby zachować od nie­
bezpieczeństwa dzieci Boże. Suchy ląd wyłaniający się z wody, otwarta droga 
i zielone pole pośród głębiny przypominają nowe stworzenie. Przechodzą nimi 
wszyscy, których chroniła ręka Boga.

Słowo Boga jest skałą zbawienia dla tych, którzy zawierzają mu swoje życie 
i przyszłość. To ono powołuje nas do wypełnienia naszej życiowej misji. To 
ono chroni i prowadzi, otwiera drogę, nawet tam, gdzie wydaje się po ludzku, 
że nie ma żadnego przejścia. Ileż razy doświadczyliśmy Słowa, które przemie­
niło nasze życie, wyprowadziło nas z niewoli naszej ograniczoności i grzechu, 
otwarło nowe perspektywy, których po ludzku nawet sobie nie wyobrażaliśmy? 
To Słowo naszego zbawienia.

Warto zwrócić jeszcze uwagę na dwie ważne cechy Słowa opisanego w Księ­
dze Mądrości. Po pierwsze: przychodzi ono w ciszy, „gdy głęboka cisza zaległa 
wszystko”. Wszechmocne Słowo przychodzi w ciszy świata, w ciszy naszego 
serca. Przeszkodzić mu może zgiełk i nasze nieuporządkowanie. Po drugie: 
„nieba sięgało i rozchodziło się po całej ziemi”. Słowo ustanawia pomost, 
relację pomiędzy rzeczywistością ziemską i niebieską. Dzięki niemu moc Boga 
zstępuje w moje ludzkie życie.

303



Słowa modlitwy
a) Ewangelia Łukasza podaje dziś sposób na to, jak Boskie Słowo zatrzymać 

na ziemi, jak sprawić, by ono działało w naszym ludzkim świecie. Narzędziem, 
który nam na to pozwala jest modlitwa. Jezus przykazuje swoim uczniom, aby 
„nieustannie się modlili i nigdy nie przestawali” lub jak mówi to oryginalny 
tekst grecki, „aby się nie zniechęcali”.

W przypowieści zestawieni są: Bóg oraz ludzki sędzia. Uboga wdowa to 
przykład wytrwałości, z jaką człowiek powinien apelować przed boskim trybu­
nałem. Ziemski sędzia, mimo że nie bał się Boga i za nic miał ludzi, wysłuchał 
ją wreszcie, aby mu się dłużej nie naprzykrzała. O ileż bardziej — podkreśla 
Jezus -  dobry Bóg wysłucha tych, którzy dniem i nocą zanoszą do niego swoje 
prośby. Różnica między ludzkim i Boskim sędzią jest oczywista. Boski sędzia -  
w przeciwieństwie do ludzkiego, o którym mowa w przypowieści — kocha nas 
i pragnie nam udzielać wszystkiego, o co prosimy.

Nie powinna jednak ujść naszej uwadze wytrwałość, do jakiej wzywa Jezus. 
„Nieustannie”, „dniem i nocą” — to słowa pojawiające się w Łukaszowej przy­
powieści dla opisania modlitwy chrześcijanina. Nie wystarczy raz. Nie wolno 
ulec zmęczeniu czy zniechęceniu. Tylko poważna, wytrwała modlitwa zostaje 
wysłuchana. A że nie jest ona rzeczą powszechną, na końcu tej przypowie­
ści znajdujemy także pełne wątpliwości, intrygujące pytanie: Czy jednak Syn 
Człowieczy znajdzie wiarę na ziemi, gdy przyjdzie? Czy Jezus odnajdzie nas 
modlących się z wiarą, gdy przyjdzie?

b) By pogłębić problem modlitwy, powróćmy do Słowa (od dużej litery). 
Pielęgnowanie w sobie Słowa Bożego przez wiarę, zaufanie i modlitwę to 
szczególny obowiązek dla tych, którzy studiują i pogłębiają je intelektualnie, 
dla tych, którzy — jak powiedziałem na początku — zostali przez nie powołani, 
tak przyszłych prezbiterów, jak wiernych świeckich. Nie jest łatwo pozostać 
wolnym od pychy, w którą wbija powierzchowna znajomość Tajemnic Bożych. 
Ogromnym wyzwaniem jest odnalezienie równowagi pomiędzy studiowaniem 
a przeżywaniem obecności Słowa w naszym życiu. Seminarium to czas nauki 
wsłuchiwania się w Boże Słowo i dawania odpowiedzi na nie swoim życiem. 
To czas bycia z Jezusem modlącym się do Ojca, czas bycia w szkole „nowego 
stylu życia”. Jezus powołał Dwunastu, aby z Nim byli (por. Mk 3,14) i dopiero 
następnie wysłał ich, by głosili Ewangelię. Tak i w naszych czasach kapłani 
są powołani do „przyswojenia” sobie owego „nowego stylu życia”, zapocząt­
kowanego przez Pana Jezusa, który realizowali właśnie Apostołowie. Nauka 
owego „stylu życia” dokonuje się w pierwszym rzędzie w podstawowej formie

304



odpowiedzi na Słowo, w modlitwie, która — jak czytamy w Adhortacji apostol­
skiej Pastores dabo vobis — stanowi naczelną wartość i nakaz formacji duchowej 
(n. 47d).

Kościół podaje nam sprawdzone metody modlitwy wraz z konkretnymi 
narzędziami oraz przywołuje przykłady świętych mistrzów modlitwy. Wśród 
wielu form modlitwy istotnym elementem jest lectio diwna: czytanie Słowa Boże­
go połączone z rozmyślaniem i modlitwą. Wsłuchując się pokornie i z miłością 
w głos Tego, który mówi, młody człowiek może kształtować swą zażyłość ze 
Słowem Bożym, odnosząc do niego swoje powołanie i misję. Drodzy Semi­
narzyści, nie bójcie się sercem uległym i rozmodlonym zbliżać do Słowa, aby 
ono przeniknęło do głębi wasze myśli oraz uczucia i zrodziło w was nową 
mentalność według zamysłu Chrystusa, by Słowo Boże tworzyło „nowy styl 
życia”.

c. Na przestrzeni wieków istnienia Kościoła, możemy znaleźć wiele świa­
tłych przykładów ufnej i wytrwałej modlitwy. Rok Kapłański, który przeżywa­
my, w sposób szczególny przywołuje postać św. Jana Marii Vianneya. Święty 
Proboszcz z Ars całe godziny przebywał na modlitwie przed Najświętszym 
Sakramentem. Pouczał swoich parafian świadectwem swego życia. Z jego przy­
kładu wierni uczyli się modlitwy, chętnie pozostając przed tabernakulum, by 
odwiedzić Jezusa Eucharystycznego. „Nie trzeba wiele mówić, by dobrze się 
modlić” — wyjaśniał im Proboszcz — „Wiadomo, że tam, w świętym taberna­
kulum jest Jezus: otwórzmy Mu serce, radujmy się Jego świętą obecnością. To 
jest najlepsza modlitwa”. Święty Jan Vianney przez wytrwałą i niezmordowaną 
modlitwę nadał swemu życiu nową jakość, a z jego przykładu wierni uczyli się 
modlitwy i przemieniali swoje serce i życie.

Czas poświęcony na szczerą modlitwę, nigdy nie będzie zmarnowany czy 
bezproduktywny. Przypomniał o tym polskiemu duchowieństwu papież Bene­
dykt XVI: „Nie ulegajmy pokusie pośpiechu, a czas oddany Chrystusowi w ci­
chej, osobistej modlitwie niech nie wydaje się czasem straconym. To właśnie 
wtedy rodzą się najwspanialsze owoce duszpasterskiej posługi. Nie trzeba się 
zrażać tym, że modlitwa wymaga wysiłku, że podczas niej zdaje się, że Jezus 
milczy. On milczy, ale działa. (...) Świat, w którym jest tak wiele hałasu, tak wie­
le zagubienia, potrzebuje milczącej adoracji Jezusa, ukrytego w Hostii. Trwajcie 
w modlitwie adoracji i uczcie wiernych tej modlitwy. W niej znajdą pocieszenie 
i światło przede wszystkim ludzie strapieni.

Wierni oczekują od kapłanów tylko jednego, aby byli specjalistami od 
spotkania człowieka z Bogiem. Nie wymaga się od księdza, by był ekspertem

305



w sprawach ekonomii, budownictwa czy polityki. Oczekuje się od niego, by był 
ekspertem w dziedzinie życia duchowego; (...) wierni oczekują od niego, że 
będzie raczej świadkiem odwiecznej mądrości, płynącej z objawionego Słowa” 
(Warszawa, 25 maja 2006 r.).

Zakończenie
Aby nie zrodziła się w nas pustka egzystencjalna i nie została narażona sku­

teczność naszej posługi, trzeba, byśmy się pytali ciągle na nowo: „Czy jesteśmy 
naprawdę przeniknięci Słowem Bożym? Czy jest ono doprawdy pokarmem, któ­
rym się posilamy, bardziej niż chleb i sprawy tego świata? Czy naprawdę je znamy? 
Czy je miłujemy? Czy troszczymy się wewnętrznie o to Słowo do tego stopnia, aby 
rzeczywiście odciskało się ono na naszym życiu i kształtowało nasze myślenie?” 

Osobista medytacja, lectio divina, poszukiwanie ciszy, w której dociera do 
mnie Słowo Boga, czas na adorację, głębokie przeżywanie sakramentów 
i kierownictwo duchowe — oto narzędzia, które pomogą nam w naszym życiu 
zachować równowagę pomiędzy Słowem studiowanym a przeżywanym; pomię­
dzy Pismem, które jest obiektem naukowych badań i drogą zbawienia. Słowo, 
którego się uczę, prowadzi mnie do odkrycia jego najgłębszego sensu — historii 
zbawienia, w którą wpisuje się także moje życie.

Tylko ten, kto badając Słowo, słucha Go i modli się nim, odpowiada na 
najgłębsze pragnienie współczesnego świata, który bardziej niż czegokolwiek 
potrzebuje dziś autentycznych świadków Ewangelii.

77.
ŻYCIE DUCHOWE -  CENTRUM FORMACJI KAPŁAŃSKIEJ 

W NAUCZANIU JANA PAWŁA II

Kardynał Zenon GROCHOLEWSKI 
Prefekt Kongregacji Edukacji Katolickiej

Konferencja wygłoszona podczas uroczystego posiedzenia Senatu 
Papieskiego Wydziału Teologicznego we Wrocławiu 14 listopada 2009 r.

306



Eminencjo,
Ekscelencjo, Wielki Kanclerzu Papieskiego Wydziału Teologicznego,
Ekscelencje, Księże Rektorze,
Dostojni Profesorowie, Moderatorzy,
Alumni i Studenci oraz wszyscy obecni goście na tej uroczystości

1. Z nieukrywaną radością i z ogromnym zadowoleniem przybyłem do Wrocła­
wia, w którym na fundamencie bogatej tradycji akademickiej dynamicznie rozwi­
jają się ośrodki szkolnictwa wyższego różnych dyscyplin nauki i wiedzy. Wszystkie 
one w tych dniach przeżywają Święto Nauki Wrocławskiej, które obchodzone jest 
w rocznicę pierwszej inauguracji roku akademickiego i otwarcia Akademii Leopol- 
dyńskiej, późniejszego Uniwersytetu Wrocławskiego lub raczej wszystkich wyższych 
uczelni Wrocławia, które mogą się uważać za spadkobierców tejże Akademii. W ob­
chody tego święta wpisuje się uroczyste posiedzenie Senatu Papieskiego Wydziału 
Teologicznego, instytucji przejmującej historię nie tylko 307 lat istnienia obecnego 
Uniwersytetu Wrocławskiego, ale sięgającej swymi początkami roku 1565 r., w któ­
rym biskup Kasper z Łagowa utworzył seminarium duchowne we Wrocławiu.

2. Cieszę się, że mogę z bliska przyjrzeć się Wydziałowi Teologicznemu i Se­
minarium Duchownemu, w których dokonuje się solidna formacja przyszłych 
kapłanów. Wielkiemu Kanclerzowi Papieskiego Wydziału Teologicznego, Księ­
dzu Arcybiskupowi Marianowi Gołębiewskiemu, Metropolicie Wrocławskie­
mu wyrażam szczere podziękowanie za zaproszenie do stolicy Dolnego Śląska. 
Jestem także wdzięczny Księdzu Rektorowi, prof. dr. hab. Waldemarowi Irkowi 
nie tylko za zorganizowanie mojej wizyty i serdeczne przyjęcie, ale także za 
codzienną troskę o rozwój uczelni.

Jestem urzeczony niezwykłą życzliwością wyrażoną mi także przez wydanie 
potężnego tomu Illum oportet crescere, który jest owocem współpracy wielu osób. 
Czuję się tym naprawdę uhonorowany. Niech Dobry Bóg wynagrodzi Wam 
szlachetność serca i okazaną mi przyjaźń.

3. Historia pokazuje, że studium teologii i filozofii było inspiracją do tworze­
nia pierwszej wyższej uczelni Wrocławia. Przez wieki teologia jako dyscyplina
była liczącym się interlokutorem w dysputach z innymi dziedzinami wiedzy,
pomagając rozwiązywać problemy i szukać właściwej oceny pojawiających się
naukowych i technicznych nowości. Warto zapytać, w czym tkwi moc teologii,
w czym należy upatrywać siły w jej uprawianiu? Wiemy doskonale, że teologia
jako nauka ma swój przedmiot (Boga żywego i zbawiającego) oraz swoje metody

307



(historyczna, spekulatywna itd.), ale teologia jak żadna inna nauka zakłada odnie­
sienie do życia duchowego teologa. Karl Rahner w jednej z najpiękniejszych ze 
swoich refleksji o św. Tomaszu z Akwinu napisał, że: „teologia św. Tomasza była 
jego duchowością, a jego duchowość była jego teologią”179. Ta myśl winna być 
wyznacznikiem tożsamości każdego teologa, każdego studenta pragnącego stu­
diować świętą teologię. Teologia bowiem, nierozerwalnie łączy się z życiem we­
wnętrznym, a życiowa i egzystencjalna jedność nauczania, świadectwa i świętości 
stanowi o autentyczności uprawiania teologii. Studiowanie teologii przy biurku, 
musi znaleźć swe dopełnienie na kolanach; w życiu duchowym i modlitwie.

4. Odnosi się to do studiujących, jak i do nauczających. Do pełnego 
studiowania teologii, student potrzebuje mistrza — autentycznego świadka. 
W tym miejscu, chciałbym podziękować wszystkim księżom Profesorom, 
którzy w swym wykładzie nie ograniczają się tylko do przekazu wiadomości, 
ale prezentują teologię jako jedność świętości i świadectwa swego życia. Warto 
przywołać pytanie Hansa Ursa von Balthasara: „A może sam wymiar daru życia 
świadka będzie owocniejszy niż pewna ograniczoność jego sformułowań oraz 
niedostatki, jakie można mu darować z uwagi na całość jego świadectwa?”180

Kreśląc w ten sposób konieczność perspektywy formacji duchowej w upra­
wianiu teologii, w moim wykładzie koncentruję się na duchowości, jako pierw­
szorzędnym założeniu formacji seminaryjnej.

Życie duchowe — centrum formacji kapłańskiej -  tak bowiem brzmi temat 
refleksji, nad którą dziś się pochylamy. Na początku jednak musimy postawić 
pytanie o podstawowe znaczenie formacji duchowej.

Podstawowe znaczenie formacji duchowej

5. Adhortacja apostolska Jana Pawła II z 1992 r. Pastores dabo vobis, omawia czte­
ry podstawowe wymiary formacji kapłańskiej, które są ze sobą głęboko powiązane 
(zob. n. 57b): ludzki, duchowy, intelektualny i pastoralny (nn. 43-59). W tym sze­
rokim kontekście, formacja duchowa jawi się nie tylko jako „element najwyższej 
wagi w wychowaniu kapłańskim” (n. 45c), ale jako ten, który „dla każdego kapłana 
(...) jest sercem, które jednoczy i ożywia jego bycie kapłanem i jego działalność” 
(tamże), czyli jako ten, który musi być zarazem sercem całej formacji.

179 K. Rahner, Meditationen %um Kirchenjahr,; St. Bruno Verlag, Leipzig 1967, s. 112.
180 H.U. von Balthasar, Teologia i świętość, w: Problemy wiary. Teologa (Kolekcja „Commu­

nio”, t. 6), Pallottinum, Poznań 1991, s. 428.

308



Wymiar duchowy bowiem ściśle łączy się z każdym z trzech innych wy­
miarów formacji kapłańskiej, w każdym z nich musi być niejako obecny, każdy 
z nich ubogaca i potęguje. Adhortacja to bardzo wyraźnie zaznacza:

— podkreśla ona, iż formacja ludzka, „zakorzeniona w antropologii przyjmują­
cej pełną prawdę o człowieku, otwiera się na formację duchową i w niej znajduje 
dopełnienie” (n. 45a). Wrodzona bowiem człowiekowi „potrzeba religijna, której 
nic nie może stłumić, staje się punktem wyjścia dla procesu kształtowania życia 
duchowego, rozumianego jako kontakt i zjednoczenie z Bogiem” (n. 45b);

— mówiąc o formacji intelektualnej, wspomniany dokument zaznacza, że 
jest ona „głęboko związana” także z formacją duchową, że „stanowi wręcz 
[jej] niezbędny element” (n. 51 a). Stwierdza też: „aby formacja intelektualna 
była skuteczna z punktu widzenia duszpasterskiego, powinna być zintegrowana 
z procesem duchowego rozwoju, naznaczonego osobistym doświadczeniem 
Boga” (n. 51c). Na innym miejscu odnotowuje: „Formacja intelektualno-te- 
ologiczna i życie duchowe, zwłaszcza życie modlitwy, spotykają się i nawzajem 
umacniają” (n. 53e);

— w odniesieniu zaś do formacji duszpasterskiej Pastores dabo vobisy przyta­
czając słowa Ojców Synodu Biskupów, mówi wprost: „bez formacji duchowej 
formacja duszpasterska byłaby pozbawiona fundamentu” (n. 45c); byłaby więc 
pozbawiona także odpowiedniego dynamizmu i skuteczności. W tym kon­
tekście trzeba też zauważyć, że cel duszpasterski nadaje oczywiście formacji 
duchowej — jak zresztą całej formacji ludzkiej i intelektualnej — „określoną treść 
i konkretne cechy” (n. 57b, zob. n. 45c).

6. Życie duchowe, będące przedmiotem formacji, o której mowa, to łącz­
ność z Bogiem i dążenie do świętości. Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis, 
mając przed oczyma nauczanie św. Pawła definiuje życie duchowe właśnie jako 
„życie ożywione i kierowane przez Ducha ku świętości i ku doskonałej miłości” 
(n. 19c).

Sobór Watykański II przypomina, że na mocy chrztu wszyscy są powołani do 
świętości (zob. Konstytucja apostolska Lumen gentium, 40). „Z taką samą jasnością 
dokument soborowy [Dekret o posłudze i życiu prezbiterów Presbyterorum ordinis, 
zob. n. 12] mówi także o «szczególnym» powołaniu do świętości, czyli powołaniu, 
które wynika z sakramentu kapłaństwa jako specyficznego sakramentu znamio­
nującego kapłana, a zatem na mocy nowej konsekracji Bogu za pośrednictwem 
święceń” (Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis, 20c; zob. też 19d).

Sobór (zob. Dekret Presbyterorum ordinis, 13nn.) oraz Adhortacja apostolska 
Pastores dabo vobis, nn. 21-33) wskazują na charakterystyczne elementy życia du-

309



chowego, pomocne w realizowaniu świętości przez kapłanów. „Są to elementy 
związane z konsekracją właściwą prezbiterom, która upodabnia ich do Jezusa 
Chrystusa, Głowy i Pasterza Kościoła, z misją lub posługą charakterystyczną 
dla tychże prezbiterów, dzięki której mogą oni stać się «żywymi narzędziami 
Chrystusa, Wiecznego Kapłana» i działać «w imię i w osobie Chrystusa»; z ca­
łym ich życiem, które ma być szczególnym przykładem i świadectwem «radyka­
lizmu ewangelicznego»” (Pastores dabo vobis, n. 20d).

Nie sposób w tym krótkim wystąpieniu szczegółowo omówić wszystkie spe­
cyficzne elementy świętości kapłańskiej. Natomiast chciałbym zwrócić uwagę na 
spostrzeżenie Sługi Bożego Jana Pawła II, powołującego się na Dekret soborowy 
Optatam tońus, że w procesie formacji seminaryjnej ukierunkowanej „ku świętości 
i ku doskonałej miłości” chodzi przede wszystkim o życie wewnętrznej jedności 
z Chrystusem, o trwanie w Nim jak latorośl w winnym krzewie, o swego rodzaju 
przyjaźń przyszłych kapłanów z Jezusem. Stąd wypływa konieczność zdobywa­
nia umiejętności „szukania Chrystusa” (.Pastores dabo vobisy 46). „W pewnym sensie
— pisze Jan Paweł II — życie duchowe w okresie przygotowania do kapłaństwa 
zdominowane jest przez poszukiwanie — poszukiwanie i «odnajdywanie» Mistrza, 
by iść za Nim, by trwać w jedności z Nim” (Pastores dabo vobis, 46e).

7. Spośród dróg, na których znajdujemy Chrystusa (nn. 46f-50), najbardziej 
aktualne są te, wymienione w dokumencie na pierwszym miejscu, mianowicie: 
a) modlitwa i rozmyślanie zakorzenione w czytaniu Słowa Bożego, b) Euchary­
stia oraz c) sakrament pokuty i pojednania.

a. Właściwe pochylenie się nad Słowem Bożym „pozwala nam spotkać 
się z samym Bogiem, z Bogiem przemawiającym do człowieka. Pozwala nam 
spotkać się z Chrystusem, Słowem Bożym, z Prawdą, która równocześnie jest 
Drogą i Życiem” (n. 47b). Toteż, „w świede i mocy Słowa Bożego można (...) 
odkryć, zrozumieć i pokochać własne powołanie, pójść za nim i wypełnić swoją 
misję” (n. 47a). „Pełne miłości poznanie i modlitewna zażyłość ze Słowem 
Bożym (...) staje się [bowiem] — zaznacza Papież -  nieodzownym warunkiem 
właściwego wypełnienia” prorockiej posługi kapłana, zwłaszcza w kontekście 
„nowej ewangelizacji” (n. 47c).

„Pierwszą [zaś] i podstawową formą odpowiedzi na Słowo jest modlitwa, 
która bez wątpienia — jak czytamy w Adhortacji apostolskiej Pastores dabo vobis
— stanowi naczelną wartość i nakaz formacji duchowej” (n. 47d). Jan Paweł II 
z wielką wnikliwością dodaje: „Formacja ta powinna prowadzić przyszłych 
kapłanów do poznania i doświadczenia autentycznego sensu modlitwy chrze­
ścijańskiej, zgodnie z którym jest ona żywym i osobistym spotkaniem z Ojcem

310



przez Jednorodzonego Syna pod działaniem Ducha Świętego, dialogiem włą­
czonym w synowską rozmowę, jakąjezus prowadzi z Ojcem” (n.47d).

Poznanie i doświadczenie sensu modlitwy ma niezwykłe znaczenie, po­
nieważ jednym z priorytetowych zadań kapłana jest bycie „nauczycielem mo­
dlitwy” (tamże). Dlatego Sługa Boży Jan Paweł II zauważa: „Tylko wówczas 
jednak, kiedy kapłan został uformowany i nadal formuje się w szkole Jezusa 
modlącego się do Ojca, będzie mógł formować innych w tej samej szkole” 
(tamże).

Myślę, że te wskazania są niezwykle aktualne zwłaszcza dzisiaj. Z jednej 
strony rytm życia -  w pewnym sensie szaleńczy, oszałamiający, natarczywie za­
rzucający nas produktami środków masowego przekazu, propagandą, wciąga­
jący w różnego rodzaju akcje -  nie sprzyja właściwemu skupieniu i modlitwie. 
Z drugiej zaś strony, ogrom pracy duszpasterskiej i zmęczenie, staje się często 
usprawiedliwieniem ograniczenia czasu na prywatną rozmowę z Bogiem lub 
oschłej rutyny w jej prowadzeniu. W seminarium trzeba się naprawdę rozko­
chać w przebywaniu na osobności z Panem, aby później — w czasie wypełniania 
służby kapłańskiej -  nic nie zdołało osłabić, czy wręcz zagłuszyć głębokiej 
potrzeby obcowania z Mistrzem. Bez modlitwy nie można owocnie realizować 
kapłaństwa (zob. J 15, 4; Ap 3, 16).

W tym kontekście Adhortacja bardzo wnikliwie zwraca uwagę na koniecz­
ność kształtowania atmosfery milczenia: „Pośród niepokoju i zgiełku panują­
cego w naszym społeczeństwie, koniecznym elementem pedagogii modlitwy 
jest ukazywanie głębokiego ludzkiego sensu i religijnej wartości milczenia jako 
atmosfery duchowej nieodzownej do tego, by odczuć obecność Boga i w niej 
się zanurzyć” (n. 47e).

b. „Szczytem chrześcijańskiej modlitwy jest Eucharystia”, przypomina 
Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis (48e), i zarazem umieszcza Eu­
charystię w kontekście przeżywania innych sakramentów i Liturgii Godzin, 
których jest ona także „szczytem i źródłem” (tamże). Wspomniany doku­
ment zaznacza: „kapłani, jako szafarze rzeczy świętych, są przede wszystkim 
sługami ofiary Mszy św. (por. Presbyterorum ordinis, 13). Ich rola jest abso­
lutnie niezastąpiona, ponieważ bez kapłana nie ma ofiary eucharystycznej. 
Stanowi to wyjaśnienie istotnego znaczenia Eucharystii dla życia i posługi 
kapłańskiej i tym samym dla formacji duchowej kandydatów do kapłaństwa 
(Pastores dabo vobis, 48b-c).

W związku z tym Papież domaga się nie tylko, by codzienne uczestnictwo 
seminarzystów we Mszy św. stało się później „regułą ich kapłańskiego życia”, 
ale ponadto, by „tak ich wychowywać, aby Eucharystia była dla nich najważniej­

311



szym wydarzeniem dnia, by umieli w niej aktywnie uczestniczyć, nie ograniczając 
się nigdy do samej rutyny”; oraz aby „kształtować u kandydatów do kapłaństwa 
wewnętrzne postawy, dla których oparciem jest Eucharystia” (n. 48c).

Mając na uwadze naturę i niezwykłe znaczenie tego sakramentu, Kate­
chizm Kościoła Katolickiego -  cytując dokumenty Soboru Watykańskiego II
— stwierdza: „Eucharystia jest źródłem i zarazem szczytem całego życia chrze­
ścijańskiego [totius vitae christianae fons et culmeń\. Inne zaś sakramenty, tak jak 
wszystkie kościelne posługi i dzieła apostolstwa, wiążą się ze święta Euchary­
stią i do niej zmierzają” (n. 1324). Trzeba być czujnym, gdyż fakt spowszednie­
nia Eucharystii w życiu kapłańskim może uczynić tragicznie „mierną” posługę 
duszpasterską.

Mówiąc o sakramencie Eucharystii nie możemy nie wspomnieć Encykliki 
Jana Pawła II Ecclesia de Euchaństia (17 kwietnia 2003 r.), której już pierwsze 
słowa wyrażają jego fundamentalne znaczenia: „Kościół żyje dzięki Euchary­
stii” (Ecclesia de Euchaństia vivif) (n. 1). I dalej, gdy chodzi o kapłaństwo, Oj­
ciec Święty pisze: „Jeżeli Eucharystia stanowi źródło i szczyt życia Kościoła, 
tak samo jest nim w odniesieniu do posługi kapłańskiej. Stąd też wyrażając 
wdzięczność Jezusowi Chrystusowi, naszemu Panu, raz jeszcze powtarzam, że 
Eucharystia «jest główną i centralną racją bytu sakramentu Kapłaństwa, który 
definitywnie począł się w momencie ustanowienia Eucharystii i wraz z nią»” 

( n - 3 1 ) -Trzeba więc, by alumn nauczył się w seminarium rozumieć, kochać i prze­
żywać Eucharystię w jej pełnym wymiarze, jako ucztę i ofiarę (o tym drugim 
wymiarze czasem się dziś niestety zapomina), tak aby była ona naprawdę i sta­
wała się coraz bardziej yJbns et culmen” jego duchowości i apostolstwa.

c. Obok Eucharystii, Adhortacja Pastores dabo vobis podkreśla znaczenie sa­
kramentu pokuty i pojednania, zauważając, iż: „Bardzo konieczny i pilny jest 
postulat ponownego odkrycia, podczas formacji duchowej, piękna i radości 
sakramentu pokuty” (n. 48d). Z jednej strony, dokument papieski uzasadnia tę 
konieczność współczesną kulturą, „w której pojawiają się wciąż nowe i bardziej 
wyrafinowane formy samousprawiedliwienia, i która w związku z tym narażona 
jest na zgubną utratę «poczucia grzechu», a w konsekwencji również radości 
i pociechy, jaką przynosi prośba o przebaczenie” (tamże); z drugiej zaś strony 
potrzebą odkrywania czasu „ascezy i wewnętrznej dyscypliny, ducha ofiary 
i wyrzeczenia, zgody na przyjęcie trudów i krzyża” (tamże).

W gruncie rzeczy chodzi o sakrament niezwykle twórczy dla życia ducho­
wego. Mówiąc o tym sakramencie, uderzają mnie dwie prawdy, które pozornie 
są dla siebie przeciwstawne. Jedna z nich dotyczy wymogów Ewangelii, któ-

312



re jawią się jako bardzo wysokie, wydają się wręcz ponad nasze ludzkie siły 
(zob. np.: Mt 5, 3-13; 5, 44; 7, 13; 10, 38; 18, 3; 18, 6-9). Drugą jest fakt, że 
człowiekowi, który żałuje, Chrystus przebacza w sakramencie pokuty i pojed­
nania nawet największe grzechy. Między tymi dwoma prawdami dokonuje się 
cały dynamizm postępu duchowego, kiedy z jednej strony dostrzegamy jasno 
radykalizm wymogów Ewangelii, wymogów Boga, który nas kocha; z drugiej 
zaś strony uświadamiamy sobie naszą słabość, naszą niewierność, i -  wobec 
tego -  wciąż na nowo podnosimy się, odrzucając grzech i starając się sprostać 
wymogom ewangelicznym. Ten proces nieustannego nawracania dokonuje się 
przede wszystkim właśnie w sakramencie pokuty. W nim dochodzi do konfron­
tacji naszego życia z wymogami Ewangelii. Jeżeli zabraknie owej konfrontacji, 
to z jednej strony przestajemy dostrzegać wymogów życia prawdziwie chrze­
ścijańskiego, a z drugiej strony przestajemy widzieć w naszym życiu grzech. 
W konsekwencji, dynamizm czy wysiłek nieustannego nawracania słabnie lub 
nawet zanika, w związku z czym cała formacja narażona jest na przekształcanie 
się w taką, która prowadzi do przeciętności czy miernoty duchowej. Zadawala­
nie się miernotą duchową jest nie do pogodzenia z kapłaństwem; co więcej, jest 
nie do pogodzenia z miłością Boga i jest elementem, który najbardziej niszczy 
Kościół święty (zob. Ap 3,15-16).

Ponadto Adhortacja Pastores dabo vobis realistycznie podkreśla znaczenie 
pastoralne sakramentu pojednania, cytując następujący fragment Adhortacji 
apostolskiej Reconciliatio etpaenitentia z 2 grudnia 1984 r. (n. 31 Via): „Duchowe 
i apostolskie życie kapłana, podobnie jak jego braci świeckich i zakonnych, 
poziom tego życia i jego żarliwość, zależy od wytrwałego i sumiennego osobi­
stego korzystania z sakramentu pokuty. Sprawowanie Eucharystii i szafarstwo 
innych sakramentów, zapał duszpasterski, stosunki z wiernymi, komunia ze 
współbraćmi, współpraca z biskupem, życie modlitwy, jednym słowem całe 
życie kapłańskie nieubłaganie doznaje uszczerbku, jeżeli brak w nim, wskutek 
niedbalstwa czy innych przyczyn, regularnego, przenikniętego autentyczną wia­
rą i pobożnością zwrócenia się do sakramentu pokuty. Gdyby jakiś ksiądz nie 
spowiadał się lub spowiadał się źle, bardzo szybko odbiłoby się to na samym 
jego kapłaństwie i sprawowaniu kapłaństwa, co dostrzegłaby również Wspól­
nota, której jest pasterzem” (n. 26e).

Przychodzi mi na myśl zdanie papieża św. Piusa V, które w moich latach 
seminaryjnych, często powtarzał profesor teologii pastoralnej (ks. inf. Aleksy 
Wietrzykowski): „Dentur idonei confessań — ecce omnium chństianorum plena reforma­
tio” (należy przygotować właściwych spowiedników -  oto pełne odrodzenie 
wszystkich chrześcijan).

313

13 — W rocławskie W iadomości Kościelne



„Novo millennio ineunte”

8. Podkreślenie najwyższej wagi i zarazem centralnego znaczenia formacji 
duchowej, która bardzo silnie rzutuje także na inne aspekty przygotowania 
alumnów Seminariów Duchownych do kapłaństwa, otrzymało nowy impuls 
w zadziwiającym swą prostotą Liście apostolskim Jana Pawła II Novo millennio 
ineunte (6 stycznia 2001 r.), który po zakończeniu Wielkiego Jubileuszu wy­
znacza program duszpasterski na trzecie tysiąclecie. Przedstawione powyżej 
elementy formacji kapłańskiej postulowane są w tym Liście z niezwykłą mocą 
jako priorytety duszpasterskie.

Spośród nich na pierwsze miejsce Papież przedkłada świętość: „Od razu 
na początku trzeba stwierdzić — czytamy — że perspektywą, w którą winna być 
wpisana cała działalność duszpasterska, jest perspektywa świętości, (...) pro­
wadzenie do świętości pozostaje szczególnie pilnym zadaniem duszpasterskim” 
(n. 30a-b). „Trzeba zatem — kontynuuje Ojciec Święty — odkryć ponownie 
całe bogactwo treści programowych” powszechnego powołania do świętości,
0 którym mowa w piątym rozdziale Konstytucji dogmatycznej Lumen gentium 
(n. 30c). Następnie Sługa Boży Jan Paweł II zauważa:

— że „postawa człowieka pogodzonego z własną małością, zadowalającego 
się minimalistyczną etyką i powierzchowną religijnością” jest sprzeczna z za­
daniami wypływającymi z sakramentu chrztu świętego, który przecież włącza 
człowieka w tajemnicę świętości Boga (n. 31 b);

— że istnieją wielorakie drogi świętości, dostosowane do każdego;
— że „dzisiaj trzeba na nowo z przekonaniem zalecać wszystkim dążenie do 

tej «wysokiej miary» zwyczajnego życia chrześcijańskiego”;
— że „całe życie kościelnej wspólnoty i chrześcijańskich rodzin winno zmie­

rzać w tym kierunku” (n. 31c).
Czyż to żarliwe wezwanie do świętości nie nabiera specyficznej wymowy

1 nie staje się szczególnie naglącym wyzwaniem dla kapłanów, których zada­
niem jest prowadzić innych drogą świętości? Czy nie winno być prowokującym 
apelem w odniesieniu do odpowiedniej formacji seminaryjnej?

9. W perspektywie zagadnienia świętości Ojciec Święty podobnie jak w Ad- 
hortacji apostolskiej Pastores dabo vobisy tak i w Liście apostolskim Novo millennio 
ineunte na pierwszy plan wysuwa: a) modlitwę, b) Eucharystię i c) sakrament 
pokuty i pojednania.

a) Podkreśla bowiem: „Podłożem (...) pedagogiki świętości powinno być 
chrześcijaństwo wyróżniające się przede wszystkim sztuką modlitwy” (n. 32a).

314



W tym przedmiocie, między innymi zaznacza:
-  „w modlitwie toczy się ów dialog z Chrystusem, dzięki któremu stajemy 

się Jego przyjaciółmi. (...) Ta wzajemność jest samą istotą, jest duszą życia 
chrześcijańskiego” (n. 32);

-  byłoby „błędem sądzić, że zwyczajni chrześcijanie mogą się zadowolić 
modlitwą powierzchowną. (...) Zwłaszcza w obliczu prób, na jakie wystawiona 
jest wiara w dzisiejszym świecie, byliby oni nie tylko chrześcijanami połowicz­
nymi, ale «chrześcijanami w zagrożeniu». Znaleźliby się w niebezpiecznej sy­
tuacji, która prowadzi stopniowo do osłabienia wiary, i w końcu mogliby ulec 
urokowi «namiastek», wybierając którąś z innych religii czy oddając się wręcz 
jakimś osobistym zabobonom” (n. 34a);

-  „modlitwy trzeba się uczyć wciąż na nowo, niejako przyswajając sobie tę 
sztukę od samego boskiego Mistrza (n. 32); nasze chrześcijańskie wspólnoty 
winny zatem stawać się prawdziwymi «szkołami» modlitwy” (n. 33c).

W odniesieniu do pracy duszpasterskiej, List apostolski Novo millennio ineun­
te -  harmonizując z zacytowanymi wyżej postulatami Adhortacji apostolskiej 
Pastores dabo vobis -  konsekwentnie, z jednej strony, zwraca uwagę, iż modlitwa 
jest „warunkiem wszelkiego autentycznego życia duszpasterskiego” (n. 32), 
z drugiej zaś zaznacza, że trzeba, „aby wychowanie do modlitwy stało się w pe­
wien sposób kluczowym elementem wszelkich programów duszpasterskich” 
(n. 34b).

b) Po modlitwie jako drodze prowadzącej do świętości, Novo millennio ineunte 
wskazuje na Eucharystię, ukazaną w kontekście liturgii oraz przeżywania nie­
dzieli jako dnia Pańskiego (nn. 35-36).

Kapłan jest szafarzem Eucharystii i od niego zależy, w jaki sposób jest ona 
sprawowana. Od jego nauczania również zależy, jak jest ona naprawdę przeży­
wana przez zgromadzony lud. Zatem, aby należycie realizować wskazany po­
stulat, kapłan musi przede wszystkim Eucharystię rozumieć, należycie doceniać 
jej znaczenie oraz uczynić ją centrum witalnym swego życia.

Twórczym dopowiedzeniem w tym względzie jest wspomniana już Encykli­
ka Sługi Bożego Jana Pawła II 'Ecclesia de Euchaństia. Chciałbym przytoczyć nie­
które jej fragmenty, odnoszące się mianowicie: (a) do ścisłej relacji kapłaństwa 
z Eucharystią oraz (b) do duchowości eucharystycznej kapłana:

-  Ojciec Święty zaznacza, że Eucharystia jest „główną i centralną racją bytu 
sakramentu kapłaństwa, który definitywnie począł się w momencie ustanowie­
nia Eucharystii i wraz z nią (n. 3la); oraz podkreśla: „Zgromadzenie wiernych 
(...) absolutnie potrzebuje kapłana z mocą święceń, który będzie jej przewod­
niczył, ażeby była prawdziwie wspólnotą eucharystyczną” (29b).

315



Kapłan bowiem „na mocy swoich święceń jest tym, który «w osobie Chrystu­
sa [inpersona ChństĄ sprawuje Ofiarę eucharystyczną i składa ją Bogu w imieniu 
całego ludu» (Lumen gentium, 10)” (n. 28b). „Wyrażenie in persona Christi znaczy 
więcej niż w imieniu czy w zastępstwie Chrystusa. In persona to znaczy: w swo­
istym sakramentalnym utożsamieniu się z Prawdziwym i Wiecznym Kapłanem, 
który Sam tylko Jeden jest prawdziwym i prawowitym Podmiotem i Sprawcą 
tej swojej Ofiary — i przez nikogo właściwie nie może być w jej spełnianiu 
wyręczony” (29a). Kapłan wypowiadając słowa „To jest Ciało moje, które za 
was będzie wydane To jest Krew moja, która za was będzie wylana.. .”, „użycza 
swoich ust i swojego głosu Temu, który wypowiedział je w Wieczerniku, i który 
chce, ażeby były wypowiadane z pokolenia na pokolenie przez wszystkich, któ­
rzy w Kościele uczestniczą w sposób służebny w Jego kapłaństwie” (5c).

— Encyklika zawiera w tym względzie spostrzeżenia bardzo ważne także 
dla duchowości kapłańskiej: „Zakres działalności duszpasterskiej kapłana jest 
szeroki. W dodatku, kiedy pomyśli się o warunkach społecznych i kulturowych 
dzisiejszego świata, łatwo zrozumieć, że prezbiterom może zagrażać niebezpie­
czeństwo rozproszenia pośród wielu różnorakich zadań. Sobór Watykański II 
odkrył w miłości pasterskiej więź, która zespala ich życie wewnętrzne z dzia­
łalnością zewnętrzną. «Ta miłość pasterska -  głosi Sobór -  wypływa głównie 
z Ofiary eucharystycznej, ponieważ całe życie prezbitera jest w niej zakorze­
nione» (Presbyterorum ordinis, 14). (...) Kapłan jest więc w stanie przezwyciężyć 
wszystkie rozpraszające napięcia, pojawiające się w ciągu dnia, znajdując w Ofie­
rze eucharystycznej prawdziwe centrum swojego życia i posługi oraz duchową 
moc, potrzebną do stawienia czoła różnorakim zadaniom pasterskim” (3lb).

Od rozumienia i należnego sprawowania Eucharystii zależy bardzo dużo, 
zarówno w perspektywie dobra duchowego kapłanów, jak też w perspektywie 
ich zmagań, a więc dobra wiernych, dobra Kościoła i świata (zob. 31b).

c) Bezpośrednio po Eucharystii, List apostolski Novo millennio ineunte na­
wiązuje do sakramentu pokuty i pojednania (n. 37). Ojciec Święty wzywa „do 
podjęcia z nową odwagą duszpasterską” troski o ten sakrament. Przypomina 
wspomnianą już Adhortację Keconciliańo et paenitentia z roku 1984, w której 
wzywał: „aby wszelkimi siłami przeciwdziałać kryzysowi «świadomości grze­
chu», występującemu we współczesnej kulturze, ale jeszcze usilniej [zachęcał], 
aby pomagać innym odkrywać Chrystusa jako mysterium p ieta tir . Zdając sobie 
doskonale sprawę, że przyczyny kryzysu w tym względzie nie znikły, Papież 
stwierdza: „istnieje potrzeba, aby pasterze starali się przedstawić [ten sakrament] 
i ukazywać jego wartość z większą ufnością, bardziej twórczo i konsekwentnie”. 
Następnie zwraca się wprost do kapłanów: „Nie możemy się zniechęcać w ob­

316



liczu współczesnych kryzysów! Dary Boże -  a sakramenty należą do darów 
najcenniejszych — pochodzą od Tego, który dobrze zna serce człowieka i jest 
Panem historii”.

Wymowny jest fakt, iż w niecałe trzy miesiące później Ojciec Święty po­
święcił List do kapłanów na Wielki Czwartek (25 marca 2001 r.) właśnie sakra­
mentowi pojednania, nawiązując w nim do Novo millennio ineunte (por. nn. 4 i 10). 
Domaga się w nim Papież, aby kapłani „na nowo odkryli sakrament pojednania 
jako podstawowe narzędzie uświęcenia” (n. 10). Zachęca do częstego przy­
stępowania do spowiedzi (n. 1 lb), gdyż ten sakrament, „nieodzowny w życiu 
każdego chrześcijanina, jawi się także jako podpora, drogowskaz i lekarstwo 
w życiu kapłańskim” (tamże). Zauważa też Ojciec Święty, że „tylko ten, kto 
zaznał czułego uścisku Ojca, opisanego w Ewangelii, w przypowieści o synu 
marnotrawnym (...) może przekazywać innym cały jego żar, gdy sam uzyskaw­
szy przebaczenie, staje się jego szafarzem” (n. 10). Toteż zachęca kapłanów do 
należnego upowszechniania tego sakramentu (zwłaszcza nn. 12-15).

O wielkim znaczeniu przypisywanym sakramentowi pokuty i pojednania 
i o jego związku z życiem oraz posługą kapłanów, świadczy także wydane 
w roku 2002 (7 kwietnia) Mo tu proprio Miseńcordia Dei, jak również Adhortacja 
apostolska Ecclesia in Europa z 2003 r. (28 czerwca), w której Ojciec Święty 
tak pisze: „Zwracam się do kapłanów, aby z wielkoduszną gorliwością słuchali 
spowiedzi i sami dawali przykład innym, przystępując regularnie do sakramentu 
Pokuty” (n. 77).

Zakończenie

10. Mając na uwadze nowy impuls i jednocześnie wielkie wyzwanie, zawar­
te w Novo millennio ineunte i pozostałych dokumentach ostatnich lat życia Jana 
Pawła II, do pogłębienia formacji duchowej w seminariach, życzę Waszemu 
Wyższemu Seminarium Duchownemu i całemu Papieskiemu Wydziałowi Teo­
logicznemu:

-  aby dawało alumnom i studentom coraz bardziej solidną formację du­
chową na miarę wymogów naszych czasów; dzisiaj ta formacja jest bardziej 
potrzebna niż kiedykolwiek, aby młody człowiek mógł owocnie spełniać swe 
zadanie w Kościele;

-  aby uprawiana teologia była waszą duchowością, a duchowość była waszą 
teologią;

-  aby wychodzący stąd księża dążyli do autentycznej świętości, zakorze­
nionej w modlitwie oraz w sakramentach świętych, zwłaszcza w Eucharystii

317



i sakramencie Pokuty, stając się w ten sposób coraz bardziej wiarygodnymi 
świadkami Chrystusa we współczesnym świecie, prawdziwym zaczynem ewan­
gelicznym, „solą ziemi i światłem świata” (por. Mt 5, 13-16);

— aby ich formacja duchowa była równocześnie pogłębieniem i umocnie­
niem także wszystkich innych aspektów formacji kapłańskiej, tzn.: aby dopeł­
niała i ubogacała także ludzką dojrzałość seminarzystów; aby obok poważnego 
studium, klerycy głównie z kontemplacji Chrystusa czerpali mądrość, która 
prowadzi do zbawienia i służy ubogaceniu innych; aby zjednoczenie z Chry­
stusem wyzwalało w nich dynamizm prężnej żarliwości w pracy duszpasterskiej 
oraz nadawało jej właściwy wymiar i skuteczność.

Życzę także, aby wychodzący stąd kapłani byli skutecznymi promotorami 
nowych, świętych i licznych powołań kapłańskich dla diecezji, by nie zabrakło 
tych, którzy będą głosić Dobrą Nowinę zarówno ludziom zagubionym na dro­
dze wiary, jak również nieznającym jeszcze Chrystusa.

78.
OŚRODKI WYŻSZYCH STUDIÓW „KOŚCIELNYCH" 

I„KATOLICKICH”

Kard. Zenon GROCHOLEWSKI 
Prefekt Kongregacji Edukacji Katolickiej

Konferencja wygłoszona podczas spotkania z wrocławskim środowiskiem 
akademickim, w związku ze „Świętem Nauki Wrocławskiej”,

Aula Leopoldyńska Uniwersytetu Wrocławskiego,
Wrocław, 14 listopada 2009 r.

Na początku pragnę wyrazić bardzo serdeczną wdzięczność za zaprosze­
nie mnie — ze strony zarówno Rektora Uniwersytetu Wrocławskiego, prof. dr. 
hab. Marka Bojarskiego, jak również Rektora Politechniki Wrocławskiej, prof. 
dr. hab. inż. Tadeusza Więckowskiego, który uczynił to w imieniu Kolegium 
Rektorów Wyższych Uczelni Wrocławia, Opola, Częstochowy i Zielonej Góry
— na to spotkanie ze środowiskiem akademickim, w związku z przypadającym 
na jutrzejszy dzień Świętem Nauki Wrocławskiej.

318



Zastanawiałem się, co ma być przedmiotem mego referatu podczas dzi­
siejszego spotkania. Ponieważ na każdy inny temat mógłby mówić także ktoś 
inny, postanowiłem przedstawić rzeczywistość, która z jednej strony wydaje 
się mało znana w Polsce, a z drugiej stanowi specyficzny obszar mojej pracy 
od dziesięciu lat. Chodzi o ośrodki wyższych studiów kościelnych i katolic­
kich w świecie. Ten temat znajduje uzasadnienie także w fakcie, że pierwsze 
uniwersytety w Europie (i nie tylko w Europie), i to przez wiele lat, były 
zakładane przez Kościół lub przy jego współpracy i ich elementem składo­
wym o doniosłym znaczeniu była teologia, jak to zresztą miało miejsce także 
w Akademii Leopoldyńskiej, z której zrodził się Uniwersytet Wrocławski.

A więc, jak przedstawia się rzeczywistość wyższych studiów w ramach 
Kościoła katolickiego, dla których nadrzędnym organem na poziomie Sto­
licy Apostolskiej jest Kongregacja Edukacji Katolickiej, której jestem Pre­
fektem?

1. Jedna z trzech sekcji Kongregacji Edukacji Katolickiej

Wstępnie chciałbym zauważyć, że wspomniana Kongregacja, której histo­
ria sięga początków XV wieku, zajmowała się zawsze uniwersytetami i innymi 
wyższymi uczelniami. Natomiast w ubiegłym stuleciu dodano jej dwie inne 
kompetencje, mianowicie dotyczące seminariów duchownych w 1915 r. oraz 
szkół katolickich w 1968 r., czyli po Soborze Watykańskim II. Obecnie więc, 
ta dotycząca wyższych uczelni jest jedną z trzech sekcji tworzących Kongre­
gację.

Sekcje seminariów duchownych i szkół katolickich nie są jednak uważane 
za drugorzędne. Wręcz przeciwnie ostatni dokument legislacyjny dotyczący 
Kurii Rzymskiej, Pastor bonus z 1988 roku, traktując o Kongregacji Edukacji 
Katolickiej (art. 112-116), na pierwszym miejscu mówi o seminariach, czyli
o formacji kandydatów do stanu duchownego, potem o szkołach, a dopiero 
na trzecim miejscu o wyższych uczelniach.

Nietrudno bowiem zrozumieć, że dla Kościoła najważniejsza jest forma­
cja księży. Od nich bowiem w zasadniczej mierze będą zależeć losy Kościoła. 
Oni bowiem mają być kierownikami duchowymi, także gdy chodzi o apo­
stolstwo świeckich i realizację życia konsekrowanego. W tej perspektywie, 
uderzający jest fakt, jak bardzo dużo troski poświęcił Chrystus apostołom. 
Jedynie ich powołał po imieniu do spełnienia swoistej misji i to już na począt­
ku swej publicznej działalności, przebywał z nimi nieustannie przez cały czas, 
im tłumaczył pewne przypowieści, ich w sposób szczególny przygotowywał

319



na dni swojej męki i śmierci na krzyżu, do nich wygłosił swe zasadnicze 
przemówienie podczas ostatniej wieczerzy, ich potem wysłał na cały świat, 
by głosili Dobrą Nowinę wszystkim narodom. Nic więc dziwnego, że także 
Kongregacja poświęca bardzo dużo troski właśnie seminariom duchownym. 
W tej dziedzinie wydała ona najwięcej dokumentów.

Również problem szkół katolickich, czy w szerszym sensie chrześcijań­
skiego wychowania dzieci i młodzieży, ma dla Kościoła doniosłe znaczenie. 
Ideały bowiem rodzą się w sercach dzieci. Sobór Watykański II w Deklaracji
o chrześcijańskim wychowaniu Gravissimum educationis zwrócił uwagę na „ol­
brzymie znaczenie wychowania w życiu człowieka” (początek). Po podkre­
śleniu zaś pierwszorzędnego prawa i obowiązku rodziców do wychowania 
swoich dzieci, zaznaczył: „W szczególny (...) sposób obowiązek wychowaw­
czy należy do Kościoła nie tylko dlatego, że winno się go uznać również za 
społeczność ludzką zdolną do pełnienia funkcji wychowawczej, lecz nade 
wszystko dlatego, że ma on zadanie wskazywania wszystkim ludziom drogi 
zbawienia, a wierzącym udzielania życia Chrystusowego i wspomagania ich 
ustawiczną opieką, aby mogli osiągnąć pełnię tego życia” (n. 3c). Ojciec Ago­
stino Gemelli (1878—1859), założyciel największego uniwersytetu katolickie­
go we Włoszech — dostrzegając wagę wychowania szkolnego — powiedział 
kiedyś, że gdyby był zmuszony zamknąć albo szkołę katolicką, albo uni­
wersytet katolicki, wolałby zamknąć uniwersytet. Zresztą, szkoły katolickie 
stanowią bogatą rzeczywistość. Obliczamy, że jest w całym świecie około 
200 tys. szkół katolickich, do których uczęszcza około 45 milionów uczniów. 
Działają one oczywiście w bardzo różnych warunkach. Są doceniane nawet 
w krajach, w których katolików jest bardzo mało. Dla przykładu wspomnę, 
że w Tajlandii katolicy stanowią niespełna 0,5% ludności, czyli jest ich nie­
całe 300 tys., natomiast do szkół katolickich w tym kraju uczęszcza 465 tys. 
uczniów. Można by na ten temat dużo mówić. Musimy jednak przejść do 
zaplanowanego tematu wyższych uczelni.

2. Precyzacje terminologiczne

Dla uproszczenia, używając nazwy „uniwersytet” będę miał na myśli 
jakąkolwiek wyższą uczelnię. Normy prawa kanonicznego dotyczące uniwer­
sytetów odnoszą się bowiem także do innych wyższych uczelni. Poza tym 
używanie nazwy uniwersytet jest obecnie elastyczne, gdyż wymogi do tego, 
by jakiś ośrodek studiów i przekazywania wiedzy mógł nazywać się uniwersy­
tetem są bardzo różne w ustawodawstwach państwowych.

320



W legislacji Kościoła katolickiego wyraźnie rozróżnia się między uniwer­
sytetami i wydziałami kościelnymi a uniwersytetami i wydziałami katolickimi. 
Mówiąc ściślej, należałoby powiedzieć: między wyższymi uczelniami kościel­
nymi i innymi uczelniami katolickimi (uczelnie kościelne są bowiem również 
katolickimi). Niemniej jednak w potocznej mowie utarło się, że używając 
terminu „uczelnia katolicka” nie mamy na myśli uczelni „kościelnej” jako 
takiej. Ten sposób mówienia znajdujemy także w dokumentach Stolicy Apo­
stolskiej181. Każdy z tych dwóch rodzajów uniwersytetów rządzi się obecnie 
innym dokumentem ustawodawczym. Autorem obu jest Jan Paweł II, które­
mu problemy nauki, wyższych studiów leżały bardzo na sercu182.

3. Wyższe uczelnie „kościelne”

Pierwszym z tych dokumentów jest Konstytucja Apostolska Sapientia 
christiana z 15 kwietnia 1979 roku, dotycząca uniwersytetów i wydziałów ko­
ścielnych183.

a. Na marginesie chciałbym zaznaczyć, że zaangażowanie Jana Pawła II 
w powstanie tego dokumentu datuje się na kilka lat przed Jego wyborem na 
papieża. Jako arcybiskup krakowski został on mianowany w 1973 r. człon­
kiem Kongregacji Edukacji Katolickiej. Wniósł wówczas cenny i twórczy 
wkład w przygotowanie tejże Konstytucji.

b. Uniwersytety i wydziały kościelne to te, „które głównie zajmują się 
Objawieniem chrześcijańskim [dla których Objawienie jest źródłem wiedzy

181 Zob. np. Konstytucję apostolską Ex corde Ecclesiae (cyt. poniżej), wstęp, n. 8. Oczywi­
ście można też wskazać teksty, które wyraźnie zaznaczają, że uczelnie kościelne to pewien 
specyficzny rodzaj uczelni katolickich: zob. np. Konstytucję apostolską Sapientia chństiana 
(cyt. poniżej), wstęp, Ilia.

182 Wybór wypowiedzi Jana Pawła II w tłumaczeniu polskim na te tematy zawiera seria 
wydawnicza, pod red. S. Urbańskiego, Edukacja w nauczaniu Kościoła,, wydana przez Instytut 
Badań Naukowych Wyższej Szkoły Zarządzania i Przedsiębiorczości im. Bogdana Jań- 
skiego: Tom I: Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II (1978-1988), Warszawa 1999; Tom II: 
Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II (1989—1999), Warszawa 2000; Tom III: Wychowanie 
w nauczaniu Jana Pawła II (1978—1999), Warszawa 2000; Tom IV: Jan Paweł II o nauce, War­
szawa 2009; oraz Jan Paweł II do polskich uczonych (1978—2005), wybór i oprać. A. Wieczorek, 
Wyższa Szkoła im. Bogdana Jańskiego, Warszawa 2009.

183 AAS 71 (1979), s. 469-499; zob. też Normy aplikacyjne wydane przez Kongregację 
Edukacji Katolickiej (tamże, s. 500-521). Polskie tłumaczenie np. w: Jan Paweł II, Nauczanie 
Papieskie, Pallottinum, Poznań, 11,1 (1979), s. 533-561; Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, 
red. S. Urbański, tom I, dz. cyt., s. 13-62.

321



i mądrości] oraz tymi zagadnieniami, które się z nim łączą i dzięki temu ści­
ślej wiążą się z właściwym zadaniem ewangelizacyjnym”184, a więc teologia, 
filozofia chrześcijańska, prawo kanoniczne, historia Kościoła, pedagogika 
chrześcijańska itd.

Te wydziały, w jakiejkolwiek formie i strukturze się znajdują -  tzn. za­
równo gdy istnieją samodzielnie, jak i gdy są częścią składową uniwersytetu 
katolickiego lub uniwersytetu państwowego — są uczelniami Stolicy Apostol­
skiej. Mogą więc być zakładane lub aprobowane jedynie przez Stolicę Apo­
stolską (konkretnie przez Kongregację Edukacji Katolickiej). Tytuły na tych 
wydziałach nadawane są powagą Stolicy Apostolskiej. Wydziały więc, które 
nie są kanonicznie erygowane lub zaaprobowane przez Stolicę Świętą, nie 
mogą nadawać stopni akademickich posiadających walor kanoniczny. Statuty 
poszczególnych tego rodzaju wydziałów, jak również ich programy studiów 
muszą być zatwierdzone przez Kongregację Edukacji Katolickiej. Ta Kon­
gregacja sprawuje nad nimi najwyższe kierownictwo zgodnie z normami pra­
wa. Mianuje ona lub zatwierdza dziekana (rektora, prezesa185) tego wydziału. 
Każdy z wykładowców stałych musi przedtem otrzymać „Nihil obstaf\ czyli 
zgodę Stolicy Apostolskiej na nauczanie186.

c. Uniwersytety kościelne (w ścisłym tego słowa znaczeniu, składające 
się wg praktyki Stolicy Apostolskiej z przynajmniej czterech wydziałów 
kościelnych) istniały do niedawna tylko w Rzymie, gdzie jest ich siedem: 
Gregorianum, Lateranum, Urbanianum, Angelicum, Salesianum, Santa Croce 
i Antonianum187. Dekretem Kongregacji Edukacji Katolickiej z 19 czerwca 
obecnego roku (2009), Papież Benedykt XVI -  „ad honorandam memoriam sui 
insignis Praedecessońs Servi Dei Joannis Pauli IF’ (czyli dla uczczenia pamięci swe­
go wybitnego poprzednika Jana Pawła II) — obdarzył tytułem uniwersytetu 
(kościelnego) także dotychczasową Papieską Akademię Teologiczną w Kra­
kowie. Jest to więc pierwszy uniwersytet kościelny poza Rzymem.

184 Konstytucja apostolska Sapiertńa Christiana,, Wstęp, Ilia.
185 „Rektorem nazywa się ten, kto stoi na czele uniwersytetu; prezesem ten, kto stoi 

na czele instytutu lub samodzielnego wydziału; dziekanem ten, kto stoi na czele wydziału 
stanowiącego część uniwersytetu” (Normy aplikacyjne, art. 13 § 1).

186 Zob. Konstytucja apostolska Sapientia Chrystiana, Wstęp, Vìe, art. 2, 5, 6, 7, 9 §1, 18, 
27 § 2, 61-63, Normy aplikacyjne, art. 13 §1, Kodeks Prawa Kanonicznego, kann. 816-817.

187 Zob. Annuario Pontificio 2009,1781-1787; album Pontificie U ni versi te Atenei Romani  ̂Libre­
ria Editrice Vaticana 2000 (teksty zredagowane przez rektorów poszczególnych uczelni, zdjęcia 
G. Gałązka). Ten album ukazał się równocześnie w języku angielskim. Po wydaniu tego albumu 
w roku 2005 również Papieskie Ateneum Antonianum zostało w 2005 r. uniwersytetem.

322



Natomiast wydziały kościelne -  autonomiczne lub włączone do uniwer­
sytetów katolickich lub uniwersytetów państwowych, atenea czy akademie 
obejmujące kilka wydziałów kościelnych — oprócz Rzymu rozsiane są po 
wszystkich kontynentach. Takich uczelni jest około 160. Jakby zliczyć wszyst­
kie poszczególne wydziały kościelne jest ich około 260.

Do tych uczelni należy dodać około 350 instytutów akademickich afiliowa­
nych do jakiegoś wydziału kościelnego, tzn. tych, które w jego imieniu może 
nadawać pierwszy stopień akademicki (w ustawodawstwie kościelnym zwany 
bakalaureatem, a w Polsce magisterium) w określonej dziedzinie wiedzy ko­
ścielnej (w Polsce takimi są seminaria duchowne, których alumni nie uczęsz­
czają wprost na wydział), 25 instytutów agregowanych, nadających w imieniu 
wydziału także drugi stopień akademicki (w ustawodawstwie kościelnym 
zwany licencjatem) i 12 uczelni włączonych (inkorporowanych) do wydziału 
kościelnego, mogących nadawać także doktorat188.

Oprócz tego istnieją w Kościele tzw. wyższe instytuty wiedzy religijnej (w róż­
nych krajach mogą mieć one różne nazwy). Są one najczęściej połączone 
z jakimś wydziałem teologicznym i na poziomie akademickim przygotowują 
nauczycieli religii szkół przeduniwersyteckich oraz kandydatów do specjal­
nych urzędów (diakonów stałych, katechetów, animatorów liturgicznych 
itp.) oraz posług kościelnych (w dziedzinie duszpasterstwa młodzieżowego, 
duszpasterstwa rodzin, duszpasterstwa środowisk, opieki nad chorymi, środ­
ków masowego przekazu itp.). Nie nadają one tytułów ściśle z teologii, lecz 
z „wiedzy religijnej”189. W ubiegłym roku (28 czerwca 2008), Kongregacja 
Edukacji Katolickiej wydała nowy dokument normatywny na temat tych in­
stytutów190. W Polsce nie ma dotychczas takich Instytutów. Warto by jednak
o nich pomyśleć, byłyby bardzo przydatne dla studentów świeckich, którzy 
chcą pełnić różne misje w Kościele.

Także wspomniane afiliacje, agregacje, inkorporacje oraz Wyższe Insty­
tuty Wiedzy Religijnej — by ich tytuły były uznawane w Kościele — muszą

188 Odnośnie do afiliacji, agregacji i inkorporacji zob. Konstytucja apostolska Sapientia 
chństiana art. 62-63; Normy aplikacyjne, art. 47^8; Congregado de Instituzione Catholica, 
Notio ajfiliationis theologicae oraz odpowiadające jej Normae z 1 sierpnia 1985 r. (w Kongregacji 
prot. n. 207/80), jak również Normae de Instituti theologid aggregatione z 23 czerwca 1993 r. 
(w Kongregacji prot. n. 370/92).

189 Zob. Kodeks Prawa Kanonicznego, kan. 821; Congregado de Instituzione Catholica, 
Nota illustrativa z 10 kwietnia 1986 r. oraz Normativa per llstituto Supeńore di Science Religiose 
z 12 maja 1987 r. Te teksty znajdują się w „Seminarium” 31 (1991), s. 179—201.

190 Istru^ione sugli Istituti Superioń di Science ^eligióse, Cittá del Vaticano 2008.

323



być erygowane lub zatwierdzone przez Kongregację Edukacji Katolickiej 
wraz z zaaprobowaniem ich statutów.

d. Gdy chodzi o rolę tychże wyższych uczelni zwanych „kościelnymi”, 
Konstytucja apostolska Sapientia chństiana wskazuje na trzy zadania czy funk­
cje, do jakich mają one przygotowywać: „Tym wydziałom przede wszystkim 
powierza [Kościół] bardzo odpowiedzialne zadanie szczególnie troskliwego 
przygotowania własnych wychowanków do posługi kapłańskiej, do pełnienia 
zadań nauczycielskich w zakresie nauk świętych oraz do podejmowania trud­
niejszych zadań apostolskich”191. Wśród tych trudniejszych zadań wspomina­
ny jest „dialog z braćmi odłączonymi i z niechrześcijanami” oraz odpowiedź 
„na pytania powstałe na skutek postępu naukowego”192.

Dlatego pierwszorzędnym posłannictwem uczelni kościelnych jest przygoto­
wanie do pełnienia funkcji wewnątrzkościelnych, związanych z zadaniami dusz­
pasterskimi. Konstytucja apostolska Sapientia chńsńana^oókiti\x. „Uniwersytety 
i wydziały kościelne powołane zostały do istnienia dla budowania Kościoła 
i pożytku wierzących chrześcijan i jest rzeczą konieczną, by ten cel miały one 
zawsze przed oczyma jako kryterium swej gorliwej działalności” (IVb). Na 
pierwszym miejscu chodzi o przygotowanie kandydatów do kapłaństwa. Do 
Papieża, biskupów i kapłanów bowiem należy, w ścisłym tego słowa znaczeniu, 
tzw. munus docendi, czyli „zadanie nauczania” wypływające ze święceń193. Z na­
tury rzeczy więc, te uczelnie muszą pracować „w ścisłej łączności ze świętą 
hierarchią” (Ille) i z urzędem nauczycielskim Kościoła (zob. IVa).

191 Konstytucja apostolska Sapientia chństiana, Wstęp Illb; zob. także art. 3 § 2, jak rów­
nież Sobór Watykański II, Deklaracja Gramssimum educationis 11 a.

192 Deklaracja Gramssimum educationis, 1 la; zob. Konstytucja apostolska Sapientia chństiana, 
Wstęp Illb.

193 W przemówieniu skierowanym do członków Kongregacji Edukacji Katolickiej z oka­
zji 25. rocznicy ogłoszenia Konstytucji apostolskiej Sapientia chństiana, 27 kwietnia 2004 r., 
Jan Paweł II podkreślił, że ta Konstytucja jest dla niego: „bardzo ważna, ponieważ ściśle 
dotyczy wypełniania «munus docendi» Kościoła. «Zadanie nauczania» jest szczególnie ważne 
w dzisiejszej rzeczywistości, którą charakteryzuje z jednej strony zdumiewający postęp tech­
niczny, a z drugiej najróżniejsze sprzeczności, podziały i napięcia. W rzeczywistości Ewange­
lia wydaje dobre i trwałe owoce tylko w takiej mierze, w jakiej -  będąc nieustannie głoszona 
«w porę, nie w porę» (...) -  wpływa na sposób myślenia i do głębi przenika kulturę (...). 
Takie jest właśnie wzniosłe powołanie, które wyróżnia kościelne uniwersytety i wydziały: 
mają one dokładać wszelkich starań, by łączyć i jednoczyć świat nauki i kultury z prawdą 
wiary, pomagając odkrywać zbawczy porządek Bożego planu w rzeczywistości tego świata”. 
Munus docendi zaś należy do biskupów i uczestniczących w ich władzy prezbiterów: zob. So­
bór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Lumen gentium 21 b, 23c, 24a, 25a; Konstytucja 
apostolska Chństus Dominus 12-14; Dekret Presbyterorum ordinis 2, 4.

324



Niemniej jednak ustwodawstwo kościelne zachęca wydziały kościelne 
do kontaktów, współpracy i dialogu z innymi ośrodkami nauki i kultury194, 
w perspektywie prawdziwego i wszechstronnego postępu ludzkości.

e. Także w państwach postkomunistycznych -  tzn. w Polsce, na Słowacji, 
w Czechach, Chorwacji, Słowenii, na Litwie i w dawnej Republice Demokra­
tycznej Niemiec -  sporo uniwersytetów uczyniło wydział teologiczny swoim; 
w kilku przypadkach prawie natychmiast i automatycznie. Spośród wszystkich 
tych państw Polska ma najwięcej uniwersytetów państwowych posiadających 
wydział teologiczny.

Zwolennicy takiego umieszczenia wydziału teologicznego, tzn. na uniwer­
sytecie państwowym, uzasadniają swe stanowisko przede wszystkim tym, że 
przez wiele wieków uniwersytety powstawały z uczelni teologicznej lub wraz 
z nią; że należą one niejako z natury rzeczy do integralności uniwersytetu, 
pojętego jako universitas studiorum i mają być na nim interlokutorem innych 
dziedzin wiedzy.

Ten argument odpowiadał w pełni rzeczywistości ubiegłych wieków, 
kiedy to uniwersytet skupiał w sobie wszystkie dziedziny wiedzy. Dzisiaj 
wielkie miasta posiadają dużo i różnego rodzaju wyższych uczelni. Uczelnie 
i dziedziny wiedzy się rozdrobniły. Powstaje więc pytanie: Dlaczego wydział 
teologiczny ma być częścią składową jednej tylko uczelni i na jej terenie 
ma prowadzić dialog z innymi, a nie być interlokutorem wszystkich uczelni 
i wszystkich dziedzin wiedzy istniejących w danym środowisku? Czy nie le­
piej więc byłoby, gdyby on był samodzielną jednostką i partnerem rozmów 
z wszystkimi innymi uczelniami?

Pytanie to powstaje też dlatego, że na jakimś uniwersytecie, także na 
stanowiskach kierowniczych, mogą się znaleźć jednostki wrogie Kościoło­
wi, utrudniające wydziałowi teologicznemu realizację w pełni swojej misji, 
uprawianie swoistej dla nauk teologicznych metodologii, przeżywanie w pełni 
swojej tożsamości czy też czyniące go przedmiotem wrogości, co nie sprzyja 
spokojnemu i twórczemu dialogowi.

Symptomatycznym może być kazus Wydziału Teologicznego w Trewirze 
(Trier) w Niemczech. W tym kraju 13 wydziałów teologicznych znajduje się 
na uniwersytetach państwowych. W Trewirze jest inaczej. Wydział Teologicz­
ny nie należy do uniwersytetu, chociaż ma swoją siedzibę na terenie kampusu

194 Zob. Sobór Watykański II, Deklaracja Gramssimum educationisy 11; Konstytucja dusz­
pasterska Gaudium et spes, 62; Jan Paweł II, Konstytucja apostolska Sapientia chństiana, Wstęp, 
III, akapity 2-4; art. 64, 68-69; KPK, kan. 820.

325



uniwersyteckiego. Z jednej strony jest bardziej wolny w realizacji właściwej 
dla siebie misji, tzn. uniezależniony od nastrojów światopoglądowych władz 
uniwersyteckich i niezrozumienia przez nie swoistej tożsamości wydziału 
teologicznego. Z drugiej zaś strony, jak się wydaje, jest on bardziej aktywnym 
interlokutorem wydziałów uniwersytetu i innych wyższych uczelni niż wiele 
wydziałów teologicznych istniejących w obrębie uniwersytetu państwowego. 
Podobna idea towarzyszyła powstaniu równocześnie pewnego kompleksu 
wyższych uczelni w Lugano (Szwajcaria)195.

Należy też zwrócić uwagę, że obecnie obok wydziału teologicznego 
powstaje często także inny wydział kościelny, a przy nich różnego rodzaju 
instytuty specjalistyczne lub wspomniane „Wyższe Instytuty Wiedzy Religij­
nej”, co przemawia za tym, by te kierunki łączyły się w samodzielną uczelnię 
kościelną.

£ Uważam za konieczne dodać, że Stolica Apostolska jest członkiem 
„Procesu Bolońskiego” właśnie ze względu na uczelnie kościelne, nadające 
tytuły jej imieniem.

4. Wyższe uczelnie „katolickie”

Jan Paweł II jest też autorem podstawowego dokumentu ustawodawczego, 
dotyczącego uniwersytetów i innych wyższych uczelni katolickich, tzn. Kon­
stytucji apostolskiej Ex corde Ecclesiae z 15 sierpnia 1990 r.196 Jest to pierwszy 
dokument papieski o charakterze legislacyjnym na temat uniwersytetów kato­
lickich — choć wyraźny podział na uniwersytety katolickie i kościelne uczyniony 
już został w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 r. (kan. 807-821) -  dla 
których ma on być, z woli tegoż Papieża, „punktem odniesienia i swoistą 
magna charta”, ubogaconą „długim i owocnym doświadczeniem Kościoła 
w dziedzinie uniwersyteckiej, otwartego na nowe, obiecujące rozwiązania 
w przyszłości, która wymaga odważnej pomysłowości i niezłomnej wierno­
ści” (nr 8).

a. Uniwersytety katolickie prowadzą badania i prace dydaktyczne z róż­
nych dziedzin wiedzy, tych samych, które znajdujemy na wszystkich innych 
uniwersytetach i wyższych uczelniach, jak medycyna, literatura, ekonomia, in­

195 Zob. Z. Grocholewski, La facoltà di Teologia di Lugano nel Campus dell’Università della Sviz­
zera Italiana: una presenza autonoma al servizio del dialogo scientìfico e culturale, „Rivista Teologica di 
Lugano” 7 (2002), s. 181-189.

196 AAS 82 (1990) 1475-1509. Tłum. polskie np. „L’Osservatore Romano” wyd. polskie 
1990, nr. 10-11, str. 5-9; Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła 77, red. S. Urbański, tom II, dz. 
cyt., s. 11-44.

326



formatyka, dyplomacja, itd., starają się ubogacać te dziedziny wiedzy refleksją 
filozoficzną i światłem Ewangelii.

W każdym razie wydziały kościelne, które należą do uniwersytetów kato­
lickich, rządzą się Konstytucją Sapientia chństiana,, a nie Konstytucją Ex corde 
Ecclesiae191.

Kodeks Prawa Kanonicznego wyraża konieczność zatroszczenia się o to, by 
na uniwersytetach katolickich „został utworzony wydział teologiczny albo insty­
tut lub przynajmniej katedra teologii prowadząca wykłady także dla studentów 
świeckich”, oraz, by na każdym uniwersytecie katolickim były „prowadzone 
wykłady, uwzględniające głównie te kwestie teologiczne, które mają związek 
z przedmiotami wykładanymi na jego wydziałach” (kan. 811)198. Ogromna 
większość wyższych uczelni katolickich, w tym uniwersytetów w ścisłym tego 
znaczeniu, nie posiada wydziału teologicznego, lecz tylko katedry i różnego 
rodzaju wykłady z dziedzin teologicznych i nauki społecznej Kościoła.

b. Inaczej niż uniwersytety i wydziały kościelne, uniwersytety katolickie 
mogą być erygowane lub aprobowane, niekoniecznie przez Stolicę Świętą 
(Kongregację Edukacji Katolickiej), ale także przez Konferencje Episkopatu 
lub inne zgromadzenie hierarchii katolickiej, przez biskupa diecezji, za zgo­
dą biskupa diecezjalnego, także przez instytuty zakonne lub inną publiczną 
osobę prawną, jak również przez osoby duchowne lub świeckie (art. 3). Toteż 
w tej dziedzinie większa jest odpowiedzialność niższych władz kościelnych. 
Kongregacja Edukacji Katolickiej przyjmuje oczywiście specjalne zadania 
względem uniwersytetów katolickich przez nią założonych lub zaaprobowa­
nych (są one wymienione w Annuańo Pontifició).

Niemniej jednak Ex corde Ecclesiae potwierdza prawo Stolicy Świętej do 
interwencji „wszędzie tam, gdzie jest to konieczne” (art. 1 §1), jak również 
obowiązek każdego uniwersytetu katolickiego zachowania jedności z Kościo­
łem powszechnym i Stolicą Świętą, a nie tylko z Kościołem lokalnym (art. 5 
§1), oraz powierza Kongregacji Edukacji Katolickiej wprowadzenie w życie 
tejże Konstytucji oraz wydanie odpowiednich dyrektyw w tym celu (art. 9).

W każdym razie, „żaden uniwersytet, chociaż rzeczywiście katolicki, nie 
może używać nazwy uniwersytet katolicki, bez zgody kompetentnej władzy 
kościelnej”199.

197 Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae, art.l § 2; Konstytucja apostolska Sapientia 
chństiana, art. 8 oraz 20 § 2.

198 Zob. Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae, n. 19-20.
199 Kodeks Prawa Kanonicznego, kan. 808. Por. Konstytucja apostolska Ex corde Eccle­

siae, art. 3 §3.

327



c. Myślę, że ten dokument dotyczący uniwersytetów katolickich ma pod 
pewnym względem dużo większe żywotne znaczenie niż Konstytucja Sapien- 
tia chństiana. Mam na myśli dwa aspekty.

-  Podczas gdy Konstytucja apostolska Sapientia chństiana zreformowała 
przepisy już uprzednio istniejące, Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae jest 
pierwszym tego typu dokumentem odnośnie do uniwersytetów katolickich.

-  Podczas gdy liczba wyższych uczelni kościelnych, jak już zaznaczyłem, 
jest dosyć ograniczona, uniwersytetów katolickich jest bardzo dużo, są one 
różnorodne i w nieustannej ekspansji.

Uniwersytetów katolickich na całym świecie jest ponad 1500 i spełniają 
właściwą sobie misję w bardzo różnych warunkach społecznych, politycznych, 
ekonomicznych, legislacyjnych, kulturowych, finansowych, religijnych itd. Ist­
nieją, wykonują swe zadania, cieszą się prestiżem i rozwijają się nawet w krajach, 
w których katolików jest bardzo mało. Tak np. na Tajwanie, gdzie katolików 
jest tylko 1,3% istnieją aż trzy uniwersytety katolickie (np. Fu-Jen University 
w Tajpei, powiększa się w ostatnich latach o około tysiąc studentów rocznie). 
Znajdujemy je w krajach buddyjskich, np. w Tajlandii, gdzie katolicy stanowią 
mniej niż 0,5% ludności (Assumption University w Bangkoku, który jest jednym 
z najładniejszych, jakie widziałem, był w 2006 r. miejscem Kongresu Między- 
narodwej Federacji Uniwersytetów Katolickich) czy Japonii. Nie brak ich także 
w krajach muzułmańskich, np. w Indonezji, gdzie muzułumanie stanowią 88% 
ludności, a katolicy tylko 3,6%, działa około 50 wyższych uczelni katolickich. 
Rozwijają się one bardzo prężnie i cieszą się prestiżem w Ameryce Łacińskiej. 
Mimo wielu trudności są one często pionierami w krajach afrykańskich.

Chciałbym przy tej okazji zaznaczyć, że ogromna większość uniwersy­
tetów katolickich została założona w wieku, który niedawno się zakończył, 
zwłaszcza po Soborze Watykańskim II. Tylko podczas pontyfikatu Jana Pawła
II powstało około 250 nowych uniwersytetów katolickich200.

d. Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae wymienia i potem szczegóło­
wo omawia cztery cechy istotne, którymi powinny odznaczać się wspomniane 
uniwersytety ze względu na ich charakter katolicki:

„1) chrześcijańską inspiracją, będącą udziałem nie tylko jednostek, ale 
całej uniwersyteckiej wspólnoty jako takiej;

200 Zob. Congregano de Institutione Catholica, Universitates et alia Insituta Studiorum Supe- 
rìorum Ecclesiae Catholicae: Index 2005, Civitas Vaticana 2005. Ten indeks (niestety niezupełnie 
kompletny) bierze pod uwagę zarówno uczelnie kościelne, jak i katolickie wg poszczególnych 
kontynentów i krajów oraz na końcu (s. 393-397) podane są pewne dane statystyczne.

328



2) nieustanną refleksją, podejmowaną w świetle wiary katolickiej, nad 
coraz bogatszym dziedzictwem ludzkiej wiedzy, które uniwersytet stara się 
powiększać poprzez własne badania naukowe;

3) wiernością wobec chrześcijańskiego orędzia, takiego jakim przedstawia 
je Kościół;

4) instytucjonalnym zaangażowaniem w służbę ludowi Bożemu i rodzinie 
ludzkiej, podążającym ku transcendentnemu celowi, który nadaje sens życia” 

( n - 1 3 ) -e. Przystępując do wskazania roli tych uniwersytetów, trudno ją prze­
cenić. Jan Paweł II zarysowuje ją bardzo szeroko, mówi o niej z pewnym 
entuzjazmem w pierwszej części Konstytucji apostolskiej Ex corde Ecclesiae, 
co znajduje oddźwięk także we wstępie do Konstytucji apostolskiej Sapientia 
chństiana (Wstęp, II) oraz w wielu jego przemówieniach.

Jakże bowiem nie dostrzec potrzeby solidnej formacji inteligencji katolic­
kiej: katolickich lekarzy, katolickich prawników, katolickich dziennikarzy, ka­
tolickich polityków, pedagogów, socjologów i innych, by bogactwem wiedzy
i równocześnie wartości chrześcijańskich przyczyniali się do prawdziwego 
postępu ludzkości.

By adekwatnie zarysować rolę uniwersytetów katolickich we współcze­
snym świecie, według nauczania Jana Pawła II, który jest nam szczególnie 
drogi, potrzeba by osobnego referatu201. Przytoczę tylko niektóre wybrane 
stwierdzenia na ten temat.

Nasz Rodak na Stolicy Piotrowej cytował zdanie Soboru Watykańskie­
go II, według którego uniwersytety katolickie zmierzają do zapewnienia „pu­
blicznej, stałej i powszechnej obecności myśli chrześcijańskiej we wszelkich 
dążeniach do rozwoju wyższej kultury, a wychowankowie tych instytutów 
winni stać się ludźmi naprawdę wyróżniającymi się wiedzą i przygotowanymi 
do pełnienia w społeczeństwie poważnych obowiązków oraz być świadkami 
wiary w świecie”202.

We wstępie do Konstytucji Ex corde Ecclesiae Jan Paweł II zauważa: 
„W dzisiejszym świecie, charakteryzującym się tak gwałtownym postępem 
nauki i techniki, zadania uniwersytetu katolickiego stają się coraz ważniejsze
i pilniejsze. Odkrycia naukowe i techniczne prowadzą bowiem z jednej strony 
do ogromnego rozwoju gospodarki i przemysłu, z drugiej jednak stwarzają

201 Por. powyżej, przypis 2.
202 Deklaracja Grawssimum educationis, 10a; por. Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae, 

9; Konstytucja apostolska Sapientia Christiana, Ha oraz Ilf.

329

14 W rocławskie W iadomości Kościelne



nieuniknioną konieczność jednoczesnego poszukiwania sensu, które ma za­
gwarantować, że nowe odkrycia będą służyć prawdziwemu dobru jednostek 
oraz społeczeństwa ludzkiego jako całości. (...) Uniwersytet katolicki wezwa­
ny jest w sposób szczególny do podjęcia tego zadania; jego chrześcijańska 
inspiracja pozwala mu uwzględniać w badaniach naukowych także wymiar 
moralny, duchowy i religijny oraz oceniać zdobycze nauki i techniki z punktu 
widzenia integralnego dobra osoby ludzkiej” (n. 7a).

Toteż nieodżałowany Papież wyraża „głębokie przekonanie, że uniwer­
sytet katolicki jest bez wątpienia jednym z najlepszych instrumentów, jakie 
Kościół ofiarowuje naszej epoce, poszukując pewności i mądrości” (n. 10c).

Nie dziwią więc słowa Jana Pawła II: „Zwracam się (...) do całego Ko­
ścioła, przekonany, że uniwersytety katolickie są niezbędne dla jego wzrostu, 
dla rozwoju chrześcijańskiej kultury i dla postępu człowieka. Dlatego wzy­
wam całą wspólnotę kościelną, aby popierała katolickie instytuty wyższego 
nauczania i wspomagała je w procesie rozwoju i odnowy” (n. lia ) .

Oczywiście uniwersytety katolickie, by mogły należycie spełniać swoją 
rolę w Kościele i świecie, muszą czynić wszystko, by należeć do najlepszych 
uniwersytetów. Muszą starać się o wysoki standard zwłaszcza w swoich 
dwóch istotnych aspektach -  jeżeli chodzi o poziom akademicki i tożsamość 
katolicką.

d. Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae stanowi także: „Aby lepiej po­
dejmować złożone problemy współczesnego społeczeństwa oraz by umacniać 
katolicką tożsamość instytutów, należy rozwijać współpracę między wszystkimi 
uniwersytetami katolickimi, w tym także uniwersytetami i fakultetami kościel­
nymi, na poziomie regionalnym, krajowym i międzynarodowym, w dziedzinie 
prac badawczych, nauczania i innych form działalności” (art. 7, §1)

Wśród stowarzyszeń uniwersytetów katolickich najważnieszą jest FIUC/ 
IFCU (Fédération Internationale des Universités Catholiques/International 
Fédération of Catholic Universities) o wymiarze światowym, utworzone 
przez papieża Piusa XII w roku 1950203. Oprócz wielu innych aktywności na 
poziomie międzynarodowym lub krajowym odbywa ono co trzy lata Walne 
Zebranie oraz związany z nim Kongres Międzynarodowy, zawsze na innym 
kontynencie: w 2000 r. miało ono miejsce w Australii, w 2003 r. w Afryce 
(Ugandzie), w 2006 r. w Azji (Tajlandii), w tym roku (2009) miało się ono 
odbyć w Ameryce Łacińskiej w Hondurasie, lecz niestety warunki polityczne 
w tym kraju uniemożliwiły odbycie tam zebrania i kongresu, zostało ono więc

203 Por. Acta Apostolicae Sedis 42 (1950) 686.

330



przeniesione do Rzymu, gdzie będzie miało miejsce w przyszłym tygodniu 
(16-20 XI 2009).

Oprócz FIUC/IFCU istnieje wiele innych stowarzyszeń uniwersytetów 
katolickich, o wymiarze kontynentalnym lub krajowym, przeważnie związa­
nych z FIUC czy niejako będących ich organem lokalnym204.

e. Uniwersytety katolickie nie mogą się skupiać tylko na sobie. Ustawo­
dawstwo kanoniczne domaga się także, jako rzeczy oczywistej, by współpraca 
była rozwijana również „między uniwersytetami katolickimi a innymi uniwer­
sytetami i instytucjami badań naukowych i szkolnictwa wyższego, zarówno 
prywatnymi, jak państwowymi”205; oraz wzywa, by uniwersytety katolickie 
uczestniczyły, „jeśli jest to możliwe i zgodne z zasadami doktryny katolickiej, 
w programach rządowych oraz w działaniach organizacji krajowych i między­
narodowych na rzecz sprawiedliwości, rozwoju i postępu”206. Uniwersytety 
katolickie włączają się hojnie w tego rodzaju współpracę.

Zakończenie

Jak Chrystus, który „nie przyszedł, aby mu służono, lecz aby służyć i dać 
swoje życie na okup za wielu” (Mt 20, 26-28; zob. Mk 10, 43-45; Łk 22, 
26-27), także Kościół, przez swoje wyższe uczelnie, jak również przez całą 
działalność wychowawczo-dydaktyczno-naukową pragnie służyć, tzn. dzielić 
się z innymi tym, co jest mu bardzo drogie i przyczyniać się dla budowania 
dobra w świecie.

204 Oto niektóre z nich:
~FUCE (Fédération des Universités Catholiques Européennes) ;
'ODUCAL (Organización de Universidades Católicas de America Latina) ;
"ACCU (Associationof Catholic Colleges and Universities) ;
“ASEACCU (Association of Southeast and East Asian Catholic Colleges and Univer­

sities);
" ASUNICAM/ACUHIAM (Association des Universités et Instituts Catholiques d’Afri­

que et de Madagascar / Association of Catholic Universities and Higher Institutes of Africa 
and Madagascar);

'XBHEI (Xavier Board of Higher Education in India).
2fb Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae, art. 7, §1.
206 Konstytucja apostolska Ex corde Ecclesiae, art. 7, §2.

331



79.
PRZEJŚCIE KU „NOWEMU” ŚWIATU

Kardynał Zenon GROCHOLEWSKI 
Prefekt Kongregacji Edukacji Katolickiej

Homilia wygłoszona w czasie Mszy świętej w kościele Najświętszego Serca 
Pana Jezusa we Wrocławiu, 15 listopada 2009 r.

(33. Niedziela zwykła, czyt. mszalne: Dn 12,1-3; Ps 16; Hbr 10,11-14.18;
Mk 13,24-32)

Drodzy Bracia i Siostry,
Umiłowani w Chrystusie Panu!

Liturgia słowa ostatnich tygodni roku liturgicznego przesycona jest atmosfe­
rą końca czasów i Sądu Ostatecznego. Cykl liturgiczny całego roku przypomina 
niejako swoim istnieniem cykl wszechświata, od jego początku aż po pełen 
tajemnic koniec. Jak będzie wyglądać kres dziejów? Na to pytanie szukają od­
powiedzi astronomowie, kosmolodzy, astrofizycy i futurolodzy. Konstruowane 
są rozmaite modele dotyczące losu gwiazd i planet, które ciągle oddalając się od 
siebie kiedyś skończą się w nieokreślonych przestrzeniach kosmosu. Astrono­
mowie podają wiele hipotez na temat końca galaktyk, przebiegunowania ziemi 
czy unicestwienia układów planetarnych. Biblia wprost przeciwnie skupia się 
na losie człowieka, podając nam znaki potrzebne do tego, aby rozpoznać, nale­
życie przygotować się i przeżyć koniec czasów.

Koniec „starego” świata

Astronomowie i Biblia zgadzają się z pewnością z jednym: nasz „stary”, 
ludzki świat umrze, nastąpi jego kres. Wypełni się czas przewidziany dla swoje­
go stworzenia (Ap 22, 11-12). Dzisiejsze czytania mszalne, kierują naszą myśl 
ku temu właśnie wydarzeniu -  powtórnemu przyjściu Chrystusa. Prorok Daniel 
kreśli obraz powszechnego zmartwychwstania w dniu ostatecznym. Wtedy, jak 
czytamy w Ewangelii św. Marka, „ujrzą Syna Człowieczego, przychodzącego 
w obłokach z wielką mocą i chwałą” (Mk 13, 26). Scenariusz końca świata 
przeraża i budzi trwogę. Słońce i księżyc tracące swój blask, gwiazdy spadające 
z nieba, ludzie zebrani z czterech stron świata (Mk 13, 24-25). Księga Daniela
332



i Apokalipsa, jak również Ewangelie Nowego Testamentu dodają do tego opisy 
wojen i wielkiego ucisku, cierpienia i prześladowania, które spadają na sprawie­
dliwych (Mk 13, 7-24; Mt 24, 29; Łk 21,10-26; Ap 16,14).

Nasz „stary” świat, w którym przyzwyczailiśmy się żyć, z jednej strony 
może zachwycać nas swym pięknem, ludzką dobrocią i życzliwością, ale z dru­
giej strony mieści w sobie wiele cierpienia i biedy, krzywdy i niesprawiedliwości. 
To, co stare, przesiąknięte grzechem i ludzkimi łzami, musi umrzeć. Wizja 
końca czasów nie powinna nas zatem przerażać. Apokalipsa mówi przecież
o „nowej ziemi” i „nowym niebie” (Ap 21, 1; por. 2 P 3, 13). Śmierć „starego” 
świata oznacza przede wszystkim przemianę, z której powstanie „nowy” świat, 
w którym nie będzie bólu i łez.

Zwycięstwo Chrystusa Króla

Koniec świata, o którym Chrystus mówi otwarcie, nie będzie czymś strasz­
nym dla „dzieci światłości”. Przeciwnie, będzie czymś upragnionym i ocze­
kiwanym, przyniesie bowiem to, na co wszyscy wierzący czekają: ostateczne 
zwycięstwo Boga. List do Hebrajczyków mówi o tym, że Chrystus zasiadłszy 
po prawicy Ojca, czeka, aż jego nieprzyjaciele staną się podnóżkiem jego stóp 
(Hbr 10,13). Zwycięstwo Boże jest pewne i zapowiedziane od początku. Będzie 
to także zwycięstwo jego wybranych. Syn Człowieczy zbierze ich od krańca 
ziemi aż do szczytu nieba (Mk 13, 27).

Dla człowieka wierzącego ten koniec jest początkiem lepszej i trwałej rzeczy­
wistości: „wszyscy zapisani w Księdze Życia dostąpią wówczas zbawienia” (Dn 
12,1). Ci, którzy byli Mu wierni, będą królować razem z Nim, „będą świecić jak 
blask sklepienia, jak gwiazdy przez wieki i na zawsze” (Dn 12, 3). Koniec świata 
to czas ostatecznego zmartwychwstania umarłych, przebudzenia ciał wszyst­
kich, którzy śpią jeszcze w prochu ziemi. Jedni zbudzą się do wiecznego życia, 
drudzy do życia w wiecznej odrazie. Ci, których serce pozostało puste, odejdą 
w ciemność, aby umrzeć, razem z umierającym „starym” światem. Zwycięstwo 
Boga, Króla Wszechświata będzie ostatecznie zwycięstwem życia. Nie jakiego­
kolwiek, ale „nowego”, pięknego życia. Będzie to także zwycięstwo wszystkich, 
którzy w czasie swego ziemskiego życia to nowe życie -  stan łaski uświęcającej, 
nosili w sobie i pielęgnowali je przez zażyłość z Bogiem i dobre uczynki.

Czuwajcie!

Pragnę podkreślić jeszcze jedną prawdę wypływającą z dzisiejszej perykopy 
ewangelicznej: nie znamy dnia ani godziny końca czasów, nie wiemy, kiedy się

333



to stanie. Jezus wyraźnie mówi: „O dniu owym lub o godzinie nikt nie wie, ani 
aniołowie w niebie, ani Syn, tylko Ojciec” (Mk 13,32). Przyszłość jest tajemnicą 
wiadomą tylko Bogu Ojcu. Co z tego wynika dla nas?

Nie jest ważne odgadywanie dat, ale nasze osobiste przygotowanie do przej­
ścia w „nowy” świat. Jezus zachęca do bycia czujnymi i podaje przykład drzewa 
figowego. Kiedy nabiera soków i wypuszcza liście, wiadomo, że lato jest blisko 
(13, 28-29). Ludzkie oczekiwanie na „nowy” porządek świata będzie miało sens 
tylko wtedy, gdy będzie miało poważne odniesienie do wieczności. Przypomniał
0 tym Ojciec Święty Benedykt XVI 5 listopada br., w czasie Mszy świętej za 
zmarłych kardynałów i biskupów mówiąc: „Życie ma być ciągłym czujnym 
oczekiwaniem, pielgrzymowaniem ku wieczności, ku ostatecznemu wypełnieniu 
nadającemu sens i pełnię naszej ziemskiej wędrówce. (...) Dobrze wiemy i często 
doświadczamy na naszej drodze, że w tym życiu nie brak trudności i problemów, 
są sytuacje cierpienia i bólu, chwile trudne do zrozumienia i przyjęcia. To wszyst­
ko jednak, rozważane w perspektywie wieczności, nabiera wartości i znaczenia. 
Każda próba bowiem, gdy przyjmie się ją z wytrwałą nadzieją i ofiaruje dla króle­
stwa Bożego, daje duchowy pożytek już tu na ziemi, a przede wszystkim w przy­
szłym życiu w niebie. Na tym świecie jesteśmy przejściowo, doświadczani jak 
złoto w tyglu — stwierdza Pismo Święte. Tajemniczo włączeni w mękę Chrystusa, 
możemy złożyć nasze życie Panu jako miłą Mu, dobrowolną ofiarę miłości”.

Zanurzeni jesteśmy nadal w „starym” świecie, który przemija, a zarazem 
prowadzi ku „nowemu”. Tylko perspektywa wieczności — Królestwa prawdy
1 miłości — nadaje sens naszemu pielgrzymowaniu po ścieżkach „starego” świa­
ta. Tylko niezachwiana nadzieja na uczestnictwo w życiu Boga, daje nam moc 
do ponoszenia trudu i wysiłku życia według porządku „nowego świata”. Tylko 
obietnica przyjścia Chrystusa ożywia naszą wiarę na ostateczne zwycięstwo 
Jego wybranych.

Zakończenie

Zapytajmy raz jeszcze, do którego świata należę? Czy moje uczynki, co­
dzienne życie nie kwalifikują mnie do „starego”, skazanego na zagładę świata? 
Jak troszczę się o nowe życie, które daje mi Ojciec w Jezusie? Jak wygląda moja 
osobista relacja z Bogiem? Warto przyłączyć się do Boga, warto walczyć u jego 
boku o świętość swojego życia. Świat skończy się tylko dla tych, którzy nie 
wybierają w tym życiu Jezusa. Ci, którzy powierzyli mu swój życie, nie lękają się 
końca, gdyż w przyszłym życiu w niebie „będą świecić jak blask sklepienia, jak 
gwiazdy przez wieki i na zawsze” (Dn 12, 3).

334



V. KURIA METROPOLITALNA WROCŁAWSKA 
KOMUNIKATY I ZARZĄDZENIA

80.
Komunikat w sprawie Dnia Skupienia dla narzeczonych

Do Przewielebnych Księży Proboszczów -  miasta Wrocławia 
W sprawie Dnia Skupienia Narzeczonych

L.dz. 714/2009 
Wrocław, dnia 26.05.2009 r.

Kuria Metropolitalna Wrocławska uprzejmie informuje, iż w sobotę 
13 czerwca 2009 r., godz. 13.00, odbędzie się DZIEŃ SKUPIENIA DLA 
NARZECZONYCH miasta Wrocławia w Sanktuarium Matki Bożej Ła­
skawej Patronki Małżeństw i Rodzin, ul. Krucza 58, WROCŁAW.

Program Dnia Skupienia:
1. Powitanie -  godz. 13.00;
2. Film o św. Joannie Beretcie Molli, patronce narzeczonych;

Sakrament pokuty;
3. Świadectwo małżonków (o dialogu małżeńskim);
4. Msza św. z kazaniem. Przed rozesłaniem — duchowe zaręczyny;
5. Ucałowanie relikwii św. Joanny Beretty Molli.

Księży Proboszczów uprzejmie prosimy o zgłoszenie ilości par narzeczonych 
do Ojców Franciszkanów: na adres e-mail: sanktuarium.mbl@franciszkanie.pl 
lub telefonicznie: 71/361 52 65, tel. kom. 603 757 139, fax: 71/ 338 06 14.

Mając na uwadze, że w Sanktuarium znajdują się relikwie św. Joanny Beret­
ty Molli Opiekunki Narzeczonych, prosimy o zachęcenie narzeczonych 
do uczestnictwa w tym Dniu Skupienia.

Z pasterskim błogosławieństwem 
Wikariusz Generalny

335

mailto:sanktuarium.mbl@franciszkanie.pl


81.
Komunikat w sprawie IV Ogólnopolskiej Pielgrzymki Rowerowej 

na Jasną Górę

Do Przewielebnych Księży Proboszczów Archidiecezji Wrocławskiej 
w sprawie Ogólnopolskiej Pielgrzymki Rowerowej na Jasna Górę

Wrocław, dnia 30.06.2009 r.

Wydział Duszpasterski Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej uprzejmie infor­
muje, że IV OGÓLNOPOLSKA PIELGRZYMKA ROWEROWA, zmie­
rzająca z poszczególnych diecezji polskich do Sanktuarium Najświętszej 
Maryi Panny Częstochowskiej, zakończy się w sobotę -  18 lipca 2009 r.

Radosne przywitanie Pielgrzymów i ich Rodzin nastąpi 18 lipca 2009 r.
o godz. 10.00 w Katedrze Częstochowskiej, następnie Aleją Najświętszej Maryi 
Panny udamy się na Wzgórze do Jasnogórskiej Pani. O godz. 12.00 w Kaplicy 
Cudownego Obrazu będzie odprawiona Msza św. koncelebrowana w intencji
o rychłe wyniesienie do chwały ołtarzy Sługi Bożego Jana Pawła II. Po za­
wierzeniu Pielgrzymów Najświętszej Maryi Pannie będziemy modlić się przez 
udział w Drodze Krzyżowej na Wałach Jasnogórskich.

Do udziału w Pielgrzymce, w imieniu Rady Episkopatu Polski ds. Migracji, 
Turystyki i Pielgrzymek, której przewodniczy J.E. Ksiądz Biskup Edward Ja­
niak, serdecznie zapraszamy wszystkich chętnych, posiadających odpowiedni 
sprzęt. Z otwartymi sercami powitamy w Częstochowie także sympatyków 
pielgrzymowania na rowerach i ich rodzin.

Ze względów organizacyjnych każdą grupę pielgrzymkową należy zgłosić 
na adres:
Ks. Kanonik Jerzy Grochowski, tel. 602 492 411 
lub e-mail: jgrochowski@siedlce.opoka.org.pl

Przewielebnego Księdza Proboszcza uprzejmie prosimy o przekazanie po­
wyższego komunikatu wszystkim zainteresowanym w Parafii.

Z pozdrowieniem w Chrystusie Panu 
Ks. dr Mańan Biskup 

Wikańusz Biskupi ds. Duszpasterstwa
336

mailto:jgrochowski@siedlce.opoka.org.pl


82.
Apel Metropolity Wrocławskiego o pomoc dla powodzian

L.dz. 1072/2009 
Wrocław, dnia 1.07.2009 r.

Do Duchowieństwa i Wiernych 
Archidiecezji Wrocławskiej

Mija dwanaście lat od dramatycznych dni lipca 1997 roku, kiedy Archi­
diecezja Wrocławska dotknięta została kataklizmem powodzi. Chrześcijańska
i humanitarna solidarność otwierała ludzkie serca i owocowała bezinteresow­
nym wysiłkiem i pracą dla przeciwdziałania żywiołowi i niesieniu pomocy 
najbardziej dotkniętym nieszczęściem. Otrzymywaliśmy pomoc spontaniczną
i zorganizowaną, poczynając od Archidiecezji Gdańskiej poprzez lokalne spo­
łeczności kościelne niemalże z całej Polski.

Dziś, w poczuciu wdzięczności i Chrystusowej miłości, chcemy pomóc 
naszym Braciom i Siostrom w wielkim nieszczęściu, gdy wezbrane wody znisz­
czyły ich domostwa, mieszkania, wyposażenie, gospodarstwa i płody rolne.

Utrudzona ludność została pozbawiona potrzebnych środków do życia. 
Kościół Wrocławski poprzez CARITAS Archidiecezji Wrocławskiej pragnie 
się włączyć w nurt pomocy Braciom znajdującym się w ciężkiej potrzebie.

W tym duchu zwracamy się, w imieniu Księdza Arcybiskupa Metro­
polity, z apelem do Wiernych Archidiecezji Wrocławskiej o modlitwę 
wypraszającą pokój serca dla boleśnie dotkniętych powodzian, a także
o ofiary pieniężne, na miarę swoich możliwości, które zostaną przeznaczo­
ne dla poszkodowanych żywiołem powodzi.

Ofiary pieniężne złożymy na tacę podczas każdej Mszy św. w niedzielę, 
12 lipca 2009 r. Zebrane pieniądze Przewielebni Księża Proboszczowie prze­
każą do Kasy Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej.

Zachęcając do ofiarności na rzecz niesienia pomocy powodzianom, z serca 
Wszystkim błogosławimy.

Wikanus^ Generalny

Komunikat należy odczytać wyjątkowo przed każdą Mszą świętą w nie­
dzielę, 12 bm.

337



83.
Komunikat w sprawie zbiórki ofiar na tacę9 

na fundusz remontów i budowy świątyń

MARIAN GOŁĘBIEWSKI
ARCYBISKUP METROPOLITA WROCŁAWSKI

L.dz. 1251/2009 
Wrocław, dnia 30.07.2009 r.

K O M U N I K A T  
do Duchowieństwa i Wiernych Archidiecezji Wrocławskiej

W nawiązaniu do przeprowadzanej tradycyjnie w Uroczystość Wniebowzię­
cia Najświętszej Maryi Panny zbiórki ofiar pieniężnych, przeznaczanej rok­
rocznie na remonty świątyń i budowę nowych obiektów sakralnych w naszej 
Archidiecezji, pragnę powiadomić Was, Bracia i Siostry, że od trzech lat przy 
Sanktuarium Najświętszej Maryi Panny „Matki Nowej Ewangelizacji” w Sobót­
ce prowadzimy, własnymi środkami, remont „Domu Pielgrzyma”.

Wielu mieszkańców Archidiecezji pragnie, by Dom ten już w tym roku zo­
stał otwarty i oddany do dyspozycji pielgrzymów, którzy nawiedzają ww. Sank­
tuarium, a także tych, którzy chcieliby zatrzymać się w nim w ramach Dni 
Skupienia lub rekolekcji indywidualnych, grupowych, zawodowych, stanowych 
itd. Tempo prac remontowych zależy od naszych środków finansowych.

W związku z tym zwracam się do Was, Bracia i Siostry, o modlitwy w tej 
intencji oraz o ofiarę na tacę w dniu 15 sierpnia br., z przeznaczeniem również 
na dokończenie remontu „Domu Pielgrzyma” w SOBÓTCE.

Z błogosławieństwem arcypasterskim.
f  Marian Gołębiewski 

Arcybiskup Metropolita Wrocławski

Powyższy Komunikat należy ogłosić Wiernym w niedzielę, 9 sierpnia br.

338



84.
Komunikat w sprawie rocznicy święceń biskupich 

J.E. ks. Arcybiskupa Ordynariusza

L.dz. 1265/2009 
Wrocław, dnia 10.08.2009 r.

K O M U N I K A T  
do Duchowieństwa i Wiernych miasta Wrocławia

Kuria Metropolitalna Wrocławska niniejszym przypomina, że w dniu 
31 sierpnia br. (poniedziałek) przypada trzynasta rocznica święceń bisku­
pich J.E. Księdza Arcybiskupa prof. dr hab. Mariana Gołębiewskiego, 
Metropolity Wrocławskiego.

W tym dniu, w świątyni katedralnej, o godz. 18.30, Ksiądz Arcybiskup Metropo­
lita będzie przewodniczył koncelebrowanej Mszy Świętej, w ramach której, razem 
z Ludem Bożym, zgromadzonym przy ołtarzu Pańskim, będzie dziękował Bogu 
Wszechmogącemu za wszelkie dobro, jakie w czasie Jego dotychczasowej posługi 
pasterskiej stało się udziałem Kościoła Świętego. Będzie też prosił usilnie o dalszą 
opiekę, by dobry Bóg wspierał swoją łaską wszelkie Jego inicjatywy i przedsięwzię­
cia podejmowane w trosce o zbawienie powierzonych sobie wiernych.

Wszystkich, a więc Duchowieństwo Diecezjalne i Zakonne, Żeńskie Zgro­
madzenia Zakonne i Was -  Drodzy Bracia i Siostry, Mieszkańcy Wrocławia, 
jak najserdeczniej zapraszamy w poniedziałek 31 sierpnia br. do Katedry 
Wrocławskiej, na godz. 18.30, by we wspólnej Eucharystii dziękować Wszech­
mogącemu Bogu za wszelkie dary Ducha Świętego, jakimi ubogacił naszego 
Arcypasterza, wprowadzając Go w pełnię Świętego Kapłaństwa, i równocze­
śnie prosić Najwyższego Pasterza -  Jezusa Chrystusa, by pozwolił Mu cieszyć 
się licznymi owocami posługi kapłańskiej i biskupiej taką samą radością, jakiej 
doznają żniwiarze, zbierający obfite plony.

Powyższy Komunikat należy odczytać we wszystkich kościołach i kaplicach 
Wrocławia w niedzielę, 30 sierpnia br.

Wikańus^ Generalny

339



Informacja dla kapłanów
Kapłani pragnący koncelebrować Mszę św. proszeni są o przybycie do Ka­

tedry o godz. 18.00 z własnymi szatami liturgicznymi.

85.
Komunikat w sprawie Diecezjalnego Spotkania Młodzieży

Przewielebni Księża Proboszczowie Archidiecezji Wrocławskiej w sprawie 
Diecezjalnego Spotkania Młodzieży w Żórawinie

Wrocław, dnia 19.08.2009 r.

Już od kilku lat młodzież naszej Archidiecezji wraz ze swymi duszpasterzami 
rozpoczyna nowy rok szkolny, prosząc o wstawiennictwo swojego Patrona św. Sta­
nisława Kostkę. Spotkania te odbywają się każdego roku w innej parafii. W nawią­
zaniu do dobrych doświadczeń, Wydział Duszpasterski Kurii Metropolitalnej wraz 
z Duszpasterstwem Młodzieży Archidiecezji Wrocławskiej zaprasza młodzież 
na DIECEZJALNE SPOTKANIE MŁODZIEŻY, które w tym roku odbę­
dzie się w sobotę, 19 września, w parafii św. Józefa w ŻÓRAWINIE.

Temat tegorocznego Spotkania brzmi: „Z NADZIEJĄ W ŻYCIE”.

Program Spotkania
godz. 16.00 -  przywitanie i animacja;

16.30 -  konferencja „Z nadzieją w życie” -  Ks. Tomasz Gospodaryk;
17.00 -  adoracja Eucharystyczna i czas na spowiedź;
18.00 — EUCHARYSTIA — przewodniczy J.E. Ks. Bp Andrzej 

SIEMIENIEWSKI;
19.15 — przerwa na posiłek;
20.00 -  koncert -  Kapela BK;
21.00 -  apel, modlitwy i błogosławieństwo (zakończenie ok. 21.30).

Księży Proboszczów i Katechetów prosimy o poinformowanie młodzieży
o tym diecezjalnym Spotkaniu, o zorganizowanie grup i przybycie do Żórawi­
ny (księża zabierają alby i białe stuły). Spotkanie traktuje się również, jako
340



początek przygotowań do sakramentu bierzmowania dla młodzieży.
Mamy nadzieję na liczny udział młodzieży i ich duszpasterzy w tegorocznym 
Spotkaniu z racji ich Patrona św. Stanisława Kostki.

Z Chrystusowym pozdrowieniem 
Ks. Mańan Biskup 

Wikariusz Biskupi ds. Duszpasterstwa

86.
Program czuwania Wiernych i Duchowieństwa 

Archidiecezji Wrocławskiej przed Cudownym Obrazem 
Matki Bożej Częstochowskiej

Jasna Góra, 18-19 września 2009 r.

Motto Pielgrzymki:,,MARYJO, MATKO NAJWYŻSZEGO KAPŁANA 
NAUCZ NAS MIŁOŚCI"

INTENCJE PIELGRZYMKI
Dziękczynienie za łaski otrzymane w Kościele Wrocławskim szczególnie 

podczas Peregrynacji Relikwii św. Joanny Beretty Molla.
Prośba o dalsze Błogosławieństwo dla realizacji programu duszpasterskie­

go w Archidiecezji: Recepcji Katechizmu Kościoła Katolickiego — III ROK
-  MORALNOŚĆ.

Oraz w intencji o owocne przeżywanie ROKU KAPŁAŃSKIEGO.

Program
Piątek, 18 września 2009 r.
godz. 18.15 -  Powitanie pielgrzymów przez Kustoszy Sanktuarium -  Oj­

ców Paulinów;
godz. 18.30 -  Uroczysta EUCHARYSTIA koncelebrowana w Bazylice Ja­

snogórskiej — przewodniczenie i homilia: Jego Ekscelencja Ksiądz Biskup 
Andrzej SIEMIENIEWSKI -  Biskup Pomocniczy we Wrocławiu; 

godz. 20.30 — Modlitwa różańcowa — kaplica Cudownego Obrazu — prowa­
dzą Siostry Zakonne;

341



godz. 21.00 — Apel Jasnogórski — prowadzący: Jego Ekscelencja Ksiądz 
Arcybiskup Prof. Dr hab. Marian GOŁĘBIEWSKI, Metropolita Wro­
cławski;

godz. 21.30 — Indywidualne czuwanie przed Cudownym Obrazem; 
godz. 22.00 -  CZUWANIE przed Cudownym Obrazem prowadzą -  

dekanaty: Góra Śląska-Wschód, Góra Śląska-Zachód, Wołów, Brzeg 
Dolny, Prusice;
— koordynator Ks. Dziekan dekanatu Góra Śl-Wschód Jerzy Żytowiec- 
ki;

godz. 22.45 — dekanaty: Oleśnica-Wschód, Oleśnica-Zachód, Brzeg-Pół- 
noc, Brzeg-Południe, Trzebnica, Milicz;
— koordynator Ks. Dziekan dekanatu Milicz Kazimierz Kudryński. 

Sobota, 19 września 2009 r.
godz. 0.00 — PASTERKA MARYJNA w Kaplicy Matki Bożej — przewod­

niczenie i homilia: Jego Ekscelencja Ksiądz Biskup Edward JANIAK
— Biskup Pomocniczy we Wrocławiu. Koncelebra;

godz. 1.00 -  dekanaty: Miękinia, Środa Śląska, Kąty Wrocławskie, Sobótka, 
Borów;
— koordynator Ks. Dziekan dekanatu Miękinia Zbigniew Bortnik; 

godz. 2.00 — dekanaty: Wrocław-Katedra, Wrocław-Śródmieście, Wrocław-
Północ I (Osobowice), Wrocław-Zachód (Leśnica), Wrocław-Zachód
I (Kozanów);
— koordynator Ks. Dziekan dekanatu Wrocław-Katedra Czesław 
Przerada;

godz. 2.50 -  dekanaty: Strzelin, Ziębice, Wiązów, Oława, Jelcz-Laskowice, 
Namysłów-Wschód, Namysłów-Zachód;
— koordynuje Ks. Dziekan dekanatu Wiązów Dariusz Pikulski;

godz. 3.45 (do godz. 4.30) -  dekanaty: Wrocław-Krzyki, Wrocław-Południe, 
Wrocław-Wschód, Wrocław-Północ II (Sępolno), Wrocław-Północ III 
(Psie Pole);
— koordynator Ks. Dziekan dekanatu Wrocław-Północ III (Psie Pole) 
Wiesław Karaś;

godz. 5.30 -  Godzinki o NMP;
godz. 6.00 — MSZA ŚW. w kaplicy Cudownego Obrazu — przewodnicze­

nie i homilia: Jego Ekscelencja Ksiądz Arcybiskup prof. dr hab. Marian 
GOŁĘBIEWSKI -  Metropolita Wrocławski. Koncelebra. Zakończenie 
czuwania.

342



Uwagi
1. Prosimy o zachęcenie do udziału w Pielgrzymce członków poszczegól­

nych wspólnot i ruchów istniejących w parafii. Bardzo liczymy na udział 
Duszpasterzy!

2. Przewielebnych Księży Dziekanów, koordynatorów poszczególnych 
godzin czuwania prosimy o przygotowanie godziny czuwania przed Ob­
razem Matki Bożej, angażując duszpasterzy i świeckich z wyznaczonych 
dekanatów (grupy parafialne, schola, chór, zespół muzyczny).

3. Po przyjeździe na Jasną Górę prosimy o zgłoszenie parafii i ilości piel­
grzymów wraz z Duszpasterzem u Ojca Duchownego Pawła CEM- 
BROWICZA.

4. Istnieje możliwość rezerwacji noclegów w Domu Pielgrzyma 
DOM PIELGRZYMA
ul. Ks. kard. Stefana Wyszyńskiego 1/31 
42-225 Częstochowa
tel. 34 / 37 77 564, e-mail: dp@jasnagora.pl 
lub w HALACH NOCLEGOWYCH 
tel. 34 / 37 77 224

5. Kapłani mają też możliwość zarezerwowania noclegu w HOSPICJUM 
w klasztorze Ojców Paulinów.

Ks. Mańan biskup 
Wikariusz Biskupi ds. Duszpasterstwa

87.
Komunikat w sprawie akcji krwiodawczych we Wrocławiu

L.dz. 1520/2009 
Wrocław, dnia 29.09.2009 r.

Do
Przewielebnych Księży Proboszczów Miasta Wrocławia
Kuria Metropolitalna Wrocławska na prośbę Fundacji MAM MARZENIE 

przekazuje następujący komunikat:

343

mailto:dp@jasnagora.pl


We wrocławskich dziecięcych klinikach i szpitalach dramatycznie brakuje 
krwi ratującej życie małych pacjentów.

Fundacja MAM MARZENIE wspólnie z Centrum Krwiodawstwa i Krwio­
lecznictwa zaprasza Mieszkańców Wrocławia do oddania krwi dla chorych 
dzieci w sobotę, 10 października 2009 r. od godziny 12.00 do 16.00 na Wro­
cławskim Rynku. Spotkanie odbędzie się pod hasłem: Wrocławski KRWIO- 
BIEG -  podziel się życiem.

Powyższy Komunikat należy przekazać do wiadomości wiernych, w ramach 
ogłoszeń duszpasterskich po wszystkich Mszach św., w niedzielę, 4 paździer­
nika 2009 r.

Wikańusz Generalny

88.

List Rektorów PWT i MWSD na tegoroczny Tydzień Miłosierdzia

METROPOLITALNE WYŻSZE SEMINARIUM DUCHOWNE 
PAPIESKI WYDZIAŁ TEOLOGICZNY 
WE WROCŁAWIU

Wrocław, 1 października 2009 r.

Przewielebny Księże Proboszczu!
Drodzy Parafianie !
Wśród wielu wartości, które posiadamy na tym świecie własne życie okazuje 

się tym, co cenimy najbardziej i czemu jesteśmy w stanie poświęcić prawie wszyst­
ko. Przymierze Boga z Narodem Wybranym zawarte na Synaju zawiera krótkie, 
ale jakże nośne sformułowanie dotyczące ludzkiego życia: „Nie zabijaj!”

Syn Boży, Jezus Chrystus mówi o sobie: „Przyszedłem, aby owce miały 
życie i miały je w obfitości.” A o swoim Ojcu w niebie mówi, że jest on Bogiem 
żywych i dawcą życia. Jako Kościół jesteśmy dziedzicami troski Zbawicie­
la o życie człowieka, o jego ochronę i rozwój. Dlatego tegoroczny Tydzień

344



Miłosierdzia upływa pod hasłem „Otoczmy troską życie!” Ta dbałość o życie 
dotyka wielu jego wymiarów, nie tylko materialnego, może najłatwiejszego do 
zweryfikowania, ale również wymiaru duchowego, któremu nie zawsze po­
święca się wystarczająco dużo miejsca w debacie społecznej i w rodzicielskim 
zaangażowaniu.

W ostatnich miesiącach byliśmy świadkami rodzących się ponownie napięć 
wokół ludzkiego życia w naszej Ojczyźnie. Jesteśmy wdzięczni Bogu za tych lu­
dzi, którzy pomimo niesprzyjającego klimatu potrafią mówić prawdę i nazywać 
po imieniu ludzki grzech, zwłaszcza tam, gdzie brak wiary i zdrowego rozsądku 
godzi w życie najsłabszych.

Zdajemy sobie sprawę z istotnej roli, jaką odgrywa w naszym życiu wspól­
nota wierzących, jaką jest Kościół. Potrzebujemy jej po to, by móc żyć wiarą. 
Kościół jest środowiskiem, z którego czerpiemy siłę do tego, by żyć prawdziwie 
po ludzku. Sakramenty Kościoła wspierają w nas to, co dobre, a jednocześnie 
pozwalają nam obmyć się z grzechu, by na nowo podejmować trud życia zgod­
nego z Ewangelią. Troska o życie wspólnoty Kościoła jest jednym z aspektów 
hasła tegorocznego Tygodnia Miłosierdzia.

Pierwszym odpowiedzialnym za wspólnotę wierzących, za Kościół, jest 
kapłan. Wokół niego wspólnota się gromadzi i dzięki jego posłudze może 
wypełniać podstawowe swoje zadania. Dlatego nowy rok akademicki napełnia 
nas optymizmem, gdy patrzymy na nasze Seminarium Duchowne. W tym roku 
kolejnych 20 alumnów rozpoczyna pierwszy rok w MWSD we Wrocławiu. 
Każde z tych powołań odczytujemy, jako znak troski Jezusa Chrystusa o swoją 
owczarnię.

To prawda, że ziarno powołania rozwija się z Bożej inicjatywy. Ale to ziar­
no domaga się nieustannej ludzkiej troski. Kościół Wrocławski z dumą może 
powtarzać, że modlitwa o powołania kapłańskie zanoszona jest nieustannie 
przez wszystkich do Jezusa Chrystusa. Bez tego wołania nasze Seminarium 
Duchowne nie mogłoby poszczycić się ponad 100 alumnami, którzy rozpoczy­
nają kolejny rok przygotowania do święceń kapłańskich. Dla dwunastu spośród 
nich będzie to rok ostatni, gdyż w maju przyszłego roku otrzymają święcenia 
kapłańskie. Jesteśmy pewni, że każdy z alumnów ma swoje miejsce w sercach 
kapłanów i wiernych naszej Archidiecezji i za to chcemy już dziś z całego serca 
podziękować.

O żywą i mocną wiarę, o miłość gotową do poświęceń na rzecz ludzkiego 
życia, muszą się troszczyć również świeccy studenci Papieskiego Wydziału Teo­
logicznego, którzy podejmą zadania apostolstwa jako katecheci i świadkowie 
Chrystusa we współczesnym świecie.

345

15 — W rocławskie W iadomości Kościelne



Świadomi jesteśmy, że oprócz wsparcia duchowego potrzebna jest również 
pomoc materialna. Życie codzienne Papieskiego Wydziału Teologicznego, jak
i Metropolitalnego Wyższego Seminarium Duchownego możliwe jest dzięki 
hojności wszystkich wiernych Archidiecezji Wrocławskiej, dzięki temu, że 
wierni i ich duszpasterze potrafią się dzielić tym, co posiadają często sami 
doświadczając niedostatku. W kontekście kolejnego, już 65. Tygodnia Miło­
sierdzia, dziękując za obecną stałą troskę o nasz Dom Ziarna, zwracamy się 
również w tym roku do Czcigodnego Księdza Proboszcza i do całej Wspólnoty 
Parafialnej o szczególne wsparcie w postaci płodów rolnych, zwłaszcza w tych 
wspólnotach gdzie parafianie posiadają gospodarstwa rolne, czy też w postaci 
innego rodzaju materialnego wsparcia.

Składając wyrazy głębokiej wdzięczności za rokrocznie doświadczaną hoj­
ność ze strony Księdza Proboszcza i całej parafii życzymy, aby trwający okres 
zbiorów był czasem szczególnego Bożego błogosławieństwa i by nikomu 
w naszych domach nie brakło codziennego chleba.

Kr. prof. Waldemar Irek Rektor PWT 
Ks. dr Adam Łu^niak Rektor MWSD

89.
Komunikat w sprawie uroczystości Świętej Jadwigi Śląskiej 

w Trzebnicy

L.dz. 1544/2009 
Wrocław, dnia 6.10.2009 r.

K O M U N I K A T  
do Duchowieństwa i Wiernych Archidiecezji Wrocławskiej 

w związku z uroczystością św. Jadwigi

Kuria Metropolitalna Wrocławska informuje, że tegoroczne UROCZY­
STOŚCI JADWIŻAŃSKLE będą trwały od 15 do 18 października i prze­
wodniczyć im będą Księża Biskupi. W Roku Kapłańskim u grobu św. Jadwigi,

346



Patronki Ziemi Śląskiej, będzie miała miejsce modlitwa dziękczynna za wier­
ność Chrystusowi osób duchownych oraz w intencji duszpasterzy i o nowe 
powołania kapłańskie i zakonne.

W czwartek 15 października — Dzień Skupienia Powołanych do Ka­
płaństwa i Życia Konsekrowanego. Konferencje wygłosi Ks. prof. Marek 
DZIEWIECKI z UKSW w Warszawie. O godz. 15.00 Msza św. koncelebro­
wana z homilią pod przewodnictwem J.E. Ks. Abpa Mariana G o ł ę b i e w s k ie g o ,  

Metropolity Wrocławskiego.

Piątek 16 października -  Liturgiczna uroczystość św. Jadwigi
i 31. rocznica wyboru Sługi Bożego Jana Pawła II.

Przed południem — Pielgrzymka kobiet, matek i wdów. Godz. 10.00 
konferencja. Godz. 11.00 Msza św. koncelebrowana pod przewodnictwem 
J.E. Ks. Bpa Józefa PAZDURA. Zapraszamy niewiasty z całej Archidiecezji, 
a zwłaszcza z dekanatów: Brzeg-Południe, Brzeg-Północ, Jelcz-Laskowice, 
Kąty Wrocławskie, Miękinia, Namysłów-Wschód, Namysłów-Zachód, Oleśni- 
ca-Wschód, Oleśnica-Zachód, Oława, Sobótka, Środa Śl.

Wieczorem -  Pielgrzymka Trzebniczan do grobu św. Jadwigi. O godz.
18.00 Nabożeństwo do św. Jadwigi. Godz. 18.30 Msza św. koncelebrowana pod 
przewodnictwem J.E. Ks. Bpa Marka MENDYKA z Legnicy. Po Mszy św. pro­
cesja z relikwiami św. Jadwigi i modlitwa przy pomniku Papieża Jana Pawła II.

W sobotę 17 października, przed południem, zgromadzą się w Sanktu­
arium Trzebnickim ministranci, lektorzy, kantorzy, członkowie scholi 
liturgicznych i nadzwyczajni szafarze Komunii świętej z terenu Archi­
diecezji. Godz. 10.00 -  konferencja Diecezjalnego Moderatora LSO; godz.
11.00 -  uroczysta Msza św. koncelebrowana pod przewodnictwem J.E. Ks. Bpa 
Edwarda JANIAKA.

W godzinach zaś popołudniowych dotrze do Grobu Patronki Śląska Piesza 
Pielgrzymka Młodzieży, której wyjście jest o godz. 6.00 z Katedry Wrocław­
skiej. Msza św. koncelebrowana z homilią pod przewodnictwem J.E. Ks. Bpa 
Andrzeja SIEMIENIEWSKIEGO o godz. 16.30.

Niedziela 18 października stanowić będzie CENTRALNY DZIEŃ
UROCZYSTOŚCI ODPUSTOWYCH. Sumie odpustowej, przy ołtarzu 
polowym, o godz. 11.00, przewodniczyć będzie J.E. Ksiądz Kardynał Stani­
sław DZIWISZ, Arcybiskup Metropolita Krakowski. Po Mszy św., zgodnie

347



z tradycją odpustów, procesja eucharystyczna ulicami miasta. Na ten dzień 
zapraszamy do Trzebnicy Duchowieństwo i Wiernych z całej Archidiecezji, 
a zwłaszcza z dekanatów: Borów, Brzeg Dolny, Góra Śl.-Wschód, Góra SL- 
Zachód, Milicz, Prusice, Strzelin, Trzebnica, Wiązów, Wołów, Wrocław-Ka- 
tedra, Wrocław-Śródmieście, Wrocław-Południe, Wrocław-Krzyki, Wrocław- 
Północ I (Osobowice), Wrocław-Północ II (Sępolno), Wrocław-Północ III 
(Psie Pole), Wrocław-Wschód, Wrocław-Zachód (Leśnica), Wrocław-Zachód
I (Kozanów), Ziębice.

Do udziału w Uroczystościach ku czci św. Jadwigi, Patronki Dolnego Śląska, 
serdecznie zapraszamy Kapłanów i Wiernych naszej Archidiecezji.

Powyższy Komunikat należy odczytać we wszystkich kościołach i kaplicach 
Archidiecezji w niedzielę, 11 października br.

Wikańus^ Generalny

90.
Komunikat w sprawie Dnia Skupienia dla narzeczonych

L.dz. 1805/2009 
Wrocław, dnia 25.11.2009 r.

Do Przewielebnych Księży Proboszczów miasta Wrocławia w sprawie 
Dnia Skupienia dla narzeczonych 12.12.2009

Kuria Metropolitalna Wrocławska uprzejmie informuje, iż w sobotę,
12 grudnia 2009 r., godz. 14.00, odbędzie się DZIEŃ SKUPIENIA DLA 
NARZECZONYCH miasta Wrocławia w Sanktuarium Matki Bożej Ła­
skawej Patronki Małżeństw i Rodzin, ul. Krucza 58, WROCŁAW.

Program Dnia Skupienia:
1. Powitanie — godz. 14.00;
2. Film o św. Joannie Beretcie Molli, patronce narzeczonych Sakrament pokuty;

348



3. Świadectwo małżonków (o dialogu małżeńskim);
4. Msza św. z kazaniem Przed rozesłaniem -  duchowe zaręczyny;
5. Ucałowanie relikwii św. Joanny Beretty Molli.

Księży Proboszczów uprzejmie prosimy o zgłoszenie ilości par narzeczonych 
do Ojców Franciszkanów: na adres e-mail: sanktuarium.mbl@franciszkanie.pl 
lub telefonicznie: 71 / 361 52 65, tel. kom. 603 757 139, fax: 71 / 338 06 14.

Mając na uwadze, że w Sanktuarium znajdują się relikwie św. Joanny Beret­
ty Molli Opiekunki Narzeczonych, prosimy o zachęcenie narzeczonych 
do uczestnictwa w tym Dniu Skupienia.

Z pasterskim błogosławieństwem 
Wikańusz Generalny

91.
Komunikat w sprawie Jubileuszu Małżeństw

L.dz. 1871/2009 
Wrocław, dnia 10.12.2009 r.

Do Przewielebnych Księży Proboszczów Miasta Wrocławia

26 września br. zakończyliśmy w parafiach naszej Archidiecezji dwuletnią 
Peregrynację Relikwii św. Joanny Beretty Molli, Patronki narzeczonych, mał­
żeństw i rodzin. Peregrynacja odbywała się pod hasłem „Obronić godność 
małżeństwa i rodziny”. W trosce duszpasterskiej Kościoła Wrocławskiego
0 małżeństwa i rodziny, jako owoc Peregrynacji, organizujemy Dni Skupienia 
dla narzeczonych w Sanktuarium Matki Bożej Łaskawej, Królowej Małżeństw
1 Rodzin we Wrocławiu przy ul. Kruczej, w parafii św. Karola Boromeusza. 
Chcemy również do tego Sanktuarium zapraszać małżonków obchodzących 
różne jubileusze swojego małżeństwa. W tym roku pragniemy zaprosić tych 
małżonków, którzy radują się pierwszą rocznicą sakramentu małżeństwa.

349

mailto:sanktuarium.mbl@franciszkanie.pl


Zapraszamy zatem wszystkich MAŁŻONKÓW, którzy w ubiegłym 
roku 2008 wstąpili w sakramentalny związek małżeński, do przeżycia 
pierwszej rocznicy ślubu, w sposób uroczysty, w Sanktuarium Królowej 
Małżeństw i Rodzin we WROCŁAWIU, przy relikwiach św. Joanny Be- 
retty Molli, w Uroczystość Świętej Rodziny, 27 grudnia br. o godz. 13.00. 
J.E. Ks. Biskup Edward Janiak odprawi Mszę św. w intencji Jubilatów
i udzieli specjalnego Błogosławieństwa obecnym małżonkom.

Ze szczególnym zaproszeniem do wzięcia udziału w tej uroczystej Mszy 
św. zwracamy się do tych małżonków, którzy w ubiegłym roku uczestniczyli 
w Dniach Skupienia dla Narzeczonych. Ufamy, że takie podkreślenie pierwszej 
rocznicy małżeństwa owocować będzie wzmocnieniem miłości małżeńskiej, 
a dla wielu małżonków także już rodzicielskiej.

Księży Proboszczów prosimy o przekazanie tego zaproszenia Jubilatom, 
mieszkańcom parafii, w ramach ogłoszeń duszpasterskich w Święta Bożego 
Narodzenia i w Uroczystość św. Szczepana.

Z Chrystusowym pozdrowieniem 
Wikańusz Generalny

92.
Komunikat o organizacji „ Wrocławskiego Betlejem9 

i yy Szopki Bożonarodzeniowej99

Wrocław, dnia 10 grudnia 2009 r.

Do Przewielebnych Księży Proboszczów Miasta Wrocławia

Wydział Duszpasterski Kurii Metropolitalnej uprzejmie informuje, że Sto­
warzyszenie Kultury Chrześcijańskiej przy wsparciu Akcji Katolickiej Archidie­
cezji Wrocławskiej organizuje „WROCŁAWSKIE BETLEJEM” w dniach 
20-27 grudnia 2009 r. na Rynku Wrocławskim.

350



Tegoroczna „Szopka Bożonarodzeniowa” organizowana jest z myślą o cho­
rych dzieciach leczonych przez Klinikę Transplantacji Szpiku, Onkologii i He­
matologii Dziecięcej, na rzecz, których wolontariusze przeprowadzą zbiórkę 
pieniędzy wśród zebranych na wspólnym kolędowaniu.

Centralnym punktem „Wrocławskiego Betlejem 2009” będą życzenia 
Jego Ekscelencji Księdza Arcybiskupa Mariana Gołębiewskiego i Prezyden­
ta Miasta Wrocławia Pana Rafała Dutkiewicza oraz połamanie się opłatkiem 
wigilijnym z mieszkańcami Wrocławia w dniu 23 grudnia br. o godz. 16.00.

W imieniu Organizatorów serdecznie zapraszamy Księdza Proboszcza i Pa­
rafian z Rodzinami do odwiedzenia „Szopki Bożonarodzeniowej”.

Prosimy o przekazanie tej informacji Wiernym w ogłoszeniach duszpaster­
skich w dniu 20.12.2009 r.

Z najlepszymi życzeniami świątecznymi 
Ks. drMańan biskup 

Wikańusz Biskupi ds. Duszpasterstwa

93.
Komunikat w sprawie zbiórki funduszy 

na rzecz Funduszu Misyjnego

L.dz. 1879/2009 
Wrocław, dnia 14.12.2009 r.

Do Przewielebnych Księży Proboszczów Archidiecezji Wrocławskiej

Kuria Metropolitalna Wrocławska — w nawiązaniu do apelu Komisji Epi­
skopatu Polski ds. Misji pod przewodnictwem Księdza Arcybiskupa Józefa Mi­
chalika, Przewodniczącego KEP — niniejszym poleca Przewielebnym Księżom 
Proboszczom zorganizowanie i przeprowadzenie 6 stycznia 2010 r. zbiórki 
na tacę na rzecz KRAJOWEGO FUNDUSZU MISYJNEGO.

351



Zebrane fundusze należy wpłacić w kasie Kurii Metropolitalnej, skąd zosta­
ną one przekazane zbiorczo organizatorom akcji.

Okolicznościowe afisze i foldery do wykorzystania, np. w gablotkach para­
fialnych, zostaną przekazane Parafiom za pośrednictwem Księży Dziekanów.

Wikariusz Generalny

94.
Komunikat w sprawie pielgrzymki osób niepełnosprawnych 

do Henrykowa

Wrocław, dnia 16.12.2009 r.

Do Przewielebnych Księży Proboszczów Archidiecezji Wrocławskiej

Wydział Duszpasterski Kurii Metropolitalnej Wrocławskiej informuje, że 
w dniu 28 sierpniu 2010 r. zamierzamy zorganizować, za aprobatą Księdza 
Arcybiskupa, Pielgrzymkę Osób Niepełnosprawnych Archidiecezji Wro­
cławskiej do HENRYKOWA. W związku z tym zwracamy się do Księdza 
Proboszcza z prośbą, aby w czasie kolędy duszpasterskiej zrobić rozeznanie
i sporządzić listę osób niepełnosprawnych w parafii z zaznaczeniem charak­
teru niepełnosprawności np. czy korzysta z wózka inwalidzkiego. W ten spo­
sób uzyskamy pełny obraz osób niepełnosprawnych w naszej Archidiecezji. 
Usprawni to organizatorom konkretne skierowanie zaproszenia do udziału 
w tej Pielgrzymce.

Prosimy o przesłanie listy osób niepełnosprawnych z ich adresami do Wy­
działu Duszpasterskiego w terminie do 15 marca 2010 r.

Z najlepszymi życzeniami z okazji Świąt Bożego Narodzenia.

Ks. drMańan Biskup 
Wikariusz Biskupi ds. Duszpasterstwa

352



95.
Komunikat w sprawie Orędzia Ojca świętego Benedykta XVI 

do Rodzin

Wrocław, 21.12.2009 r.

Do Przewielebnych Księży Dziekanów 
Archidiecezji Wrocławskiej

Kuria Metropolitalna Wrocławska informuje niniejszym, że w Niedzielę 
Świętej Rodziny Jezusa, Maryi i Józefa -  27 bm., Ojciec Święty Benedykt XVI 
o godz. 12.00 za pośrednictwem telewizji skieruje specjalne Orędzie do Rodzin 
Katolickich świata.

Prosimy o uwzględnienie tej informacji w ramach ogłoszeń duszpasterskich 
przekazywanych wiernym podczas Świąt Bożego Narodzenia.

Księży Dziekanów prosimy o przekazanie powyższego proboszczom De­
kanatu.

Bp Edward Janiak 
Wikariusz Generalny

353



Zmarli kapłani pracujący w Archidiecezji Wrocławskiej

96.

20.07.2009 r. - 1 ŚP Ksiądz Kanonik TADEUSZ KALICIAK
Urodzony 24 marca 1923 r. w Glinnej. Święcenia kapłańskie przyjął 

26 czerwca 1949 r. w Kalwarii Zebrzydowskiej.
Zmarł 20 lipca 2009 r. w domu księży emerytów im. Bł. Jana XXIII we 

Wrocławiu.
Msza św. pogrzebowa celebrowana była 23.07.2009 r. w Archikatedrze 

Wrocławskiej o godz. 11.00. Po Mszy św nastąpiło przewiezienie ciała zmar­
łego Kapłana do kościoła parafialnego we Wrocisławicach, gdzie o godz. 14.00 
była sprawowana Msza św., po której nastąpiło złożenie do grobu na cmentarzu 
parafialnym.

3.09.2009 r. -  f  ŚP Ksiądz Kanonik TADEUSZ PRZYBYSZ
Urodzony 21 kwietnia 1948 r. w Stradomi Górnej. Święcenia kapłańskie 

przyjął 25 maja 1974 r. we Wrocławiu.
Zmarł 3 września 2009 r. w szpitalu w Oławie.
Msza św. pogrzebowa była sprawowana 5.09.2009 r. w kościele pw. 

św. Stanisława Bpa i Męczennika w Jelczu-Laskowicach o godz. 14.00. 
Po Mszy św. nastąpiło złożenie do grobu na cmentarzu parafialnym.

3.09.2009 r. - 1 ŚP Ksiądz ZENON SUCHODOLSKI
Urodzony 8 listopada 1938 r. w Kościuszkowie. Święcenia kapłańskie przy­

jął 23 czerwca 1963 r. we Wrocławiu.
Zmarł 3 września 2009 r. w szpitalu we Wrocławiu.
Msza św. pogrzebowa odbyła się 8.09.2009 r. w Katedrze Wrocławskiej 

o godz. 10.00. Po Mszy św. nastąpiło przewiezienie ciała zmarłego Kapłana do 
rodzinnej parafii w Bukowicach (diec. kaliska), gdzie zostało złożone do grobu 
na cmentarzu parafialnym.

354



29.09.2009 r. -  f  ŚP Ksiądz mgr MARIUSZ BENDYK
Urodzony 29 lipca 1974 r. w Strzelinie. Święcenia kapłańskie przyjął 26 

maja 2001 r. we Wrocławiu.
Z dniem 26 czerwca 2001 r. podjął pracę jako wikariusz w parafii św. Sta­

nisława i Wacława w Świdnicy. Następnie pracował w parafiach: św. Jerzego 
Męczennika i Podwyższenia Krzyża Świętego na wrocławskim Brochowie, 
Podwyższenia Krzyża Świętego w Środzie Śląskiej, a ostatnio w parafii św. Jana 
Apostoła na wrocławskim Zakrzowie.

Zmarł nagle 29 września 2009 r. po ciężkiej chorobie zaledwie w ósmym 
roku kapłaństwa.

25.10.2009 r. -  f  ŚP Ksiądz mgr KAZIMIERZ OLESIŃSKI
Urodzony 29.09.1963 r. w Bochni, diec. Tarnowska. W dniu 8.09.1998 r. 

złożył profesję wieczystą w Zgromadzeniu Księży Klaretynów. Święcenia ka­
płańskie przyjął 19 maja 1990 r. w Katedrze Wrocławskiej.

Pracował w parafii pw. Niepokalanego Serca Maryi i św. Antoniego Marii 
Klareta w Łodzi jako wikariusz (1990—1993), ekonom (1993—1995) i proboszcz 
(1995—1998). Następnie pracował jako wikariusz w parafiach pw. św. Marcina 
Biskupa w Paczynie, diec. gliwicka (1998-1999) i św. Marcina w Miedarach, 
diec. gliwicka (1999-2000).

Z dniem 1.08.2000 r. podjął pracę w ramach struktur Archidiecezji Wro­
cławskiej najpierw jako wikariusz w parafii pw. Niepokalanego Poczęcia NMP 
w Złotym Stoku, a od 25.06.2003 r. w parafii pw. Najświętszego Zbawiciela we 
Wrocławiu-Woj szycach.

Został inkardynowany do Archidiecezji Wrocławskiej w dniu 16 września 
2003 r.

Od 16 czerwca 2004 r. został mianowany proboszczem parafii p.w. Naj­
świętszego Serca Pana Jezusa w Czeszowie, dek. Trzebnica.

Zmarł nagle 25 października 2009 r. w 19 roku kapłaństwa.
Msza św. pogrzebowa była odprawiona w piątek 30 października 2009 r. 

o godz. 12.00 w kościele parafialnym w Czeszowie (przewodniczy ks. bp 
Andrzej Siemieniewski). Po Mszy św. ciało zostało przewiezione do parafii ro­
dzinnej w Krzyżanowicach, diec. tarnowska, gdzie w 26 października po Mszy 
św., której przewodniczył ks. Bp Edward Janiak, zostało złożone w grobowcu 
rodzinnym na cmentarzu parafialnym.

355



25.11.2009 r. -  f  ŚP O. STANISŁAW GOLEC
25 listopada 2009 r. we Wrocławiu zmarł O. Stanisław Golec. Żył lat 77 -  

w tym 58 jako redemptorysta, 51 w kapłaństwie.
Msza św. pogrzebowa, której przewodniczył J.E. Arcybiskup Metropolita 

Wrocławski Marian Gołębiewski, odbyła się w poniedziałek 30 listopada
o godz. 13.00 we Wrocławiu w parafii Najświętszej Maryi Panny Matki 
Pocieszenia, przy ul. Wittiga 10.

20.12.2009 r. - 1 ŚP Ksiądz Kanonik WŁADYSŁAW WOŹNY
20.12.2009 r. w szpitalu we Wrocławiu zmarł Ks. Kanonik Władysław 

Woźny.
Urodzony 19.11.1933 r. w Makowie Podhalańskim, święcony 22.06.1968 r. 

we Wrocławiu.
Uroczystości pogrzebowe odbyły się w środę 23.12.2009 r. w następującym 

porządku: Msza św. pogrzebowa w Katedrze Wrocławskiej o godz. 10.00, 
ciąg dalszy w kościele parafialnym w Ratowicach: godz. 14.00 Msza św. i złoże­
nie ciała Zmarłego do grobu na miejscowym cmentarzu.

30.12.2009 r. -  f  ŚP Ksiądz Kanonik TOMASZ KRAWCZYŃSKI
30.12.2009 r. w szpitalu w Wołowie zmarł Ks. Kanonik Tomasz Krawczyń­

ski.
Urodzony 22.12.1950 r. w Oławie, święcony 25.05.1974 r. we Wrocławiu.
Msza św. pogrzebowa odprawiona została w kościele pw. NMP z Góry 

Karmel w Brzegu Dolnym -  1.01.2010 r. o godz. 18.00.
Uroczystości pogrzebowe odbyły się w środę, 2.01.2010 r. o godz. 11.00 

w kościele parafialnym w Brzegu Dolnym i na miejscowym cmentarzu.

356



Spis treści

I. Ojciec Święty Benedykt XVI .....................................................  121

40. Przesłanie Benedykta XVI do młodzieży na XIII Ogólnopolskim
Spotkaniu nad Lednicą 6 czerwca 2009 ..............................................  121

41. Encyklika Cańtas in veritate......................................................................  123
42. Orędzie Benedykta XVI na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 193
43. Orędzie Benedykta XVI na Światowy Dzień M isyjny......................  195
44. Konstytucja apostolska Anglicanorum coeńbus........................................ 198
45. List Benedykta XVI do abp. Henryka Muszyńskiego z okazji rozpo­

częcia przez niego posługi Prymasa Polski.......................................... 204
46. Orędzie Benedykta XVI Urbi et Orbi 25 grudnia 2009 ro k u ........... 205

II. Kuria Rzymska .........................................................................  208

47. List okólny Kongregacji ds. Edukacji Katolickiej n. 520/2009 do
przewodniczących konferencji episkopatów o nauczaniu religii w szkole 
(Rzym, 5 maja 2009 r .) ............................................................................. 208

48. Orędzie zgromadzenia plenarnego Rady Konferencji Biskupich
Europy (CCEE)........................................................................................ 216

III. Episkopat Polski.......................................................................  219

49. Kazanie abp. Sławoja Leszka Głódzia podczas Mszy św. na pl. Soli­
darności w Gdańsku ...............................................................................  219

50. Komunikat z 348. Zebrania Plenarnego Konferencji Episkopatu Polski 229
51. Homilia abp. Kazimierza Nycza podczas Mszy św. w 65. rocznicę

Wybuchu Powstania Warszawskiego..................................................... 232
52. Oświadczenie episkopatów Polski i Niemiec z okazji 70. rocznicy

rozpoczęcia II wojny światowej 1 września 1939 roku.....................  236

357



53. Tekst wystąpienia abp. Kazimierza Nycza wygłoszonego podczas 
Mszy św. w 70. rocznicę wybuchu II wojny światowej w katedrze
św. Jadwigi w Berlinie............................................................................... 242

54. Tekst homilii bp. Wiktora Skworca wygłoszonej podczas Mszy św. 
w 70. rocznicę wybuchu II wojny światowej w katedrze św. Jadwigi
w Berlinie..................................................................................................  243

55. Instrukcja o ochronie danych osobowych w działalności Kościoła
Katolickiego w Polsce............................................................................. 248

56. Oświadczenie Prezydium KEP ws. oskarżenia redakcji „Gościa Nie­
dzielnego” o naruszenie dóbr osobistych Alicji Tysiąc....................  255

57. Wprowadzenie do 65. Tygodnia Miłosierdzia.....................................  256
58. Komunikat z 349. Zebrania Plenarnego Konferencji Episkopatu Polski 260
59. Święty Pasterz i Wygnaniec. List pasterski Episkopatu Polski na kano­

nizację Arcybiskupa Zygmunta Szczęsnego Felińskiego.................  262
60. Solidarność przyszłością Europy. Apel końcowy 1. Katolickich Dni

Społecznych dla Europy........................................................................  267
61. Apel Prezydium Konferencji Episkopatu Polski................................. 269
62. Jan Paweł II — Papież Wolności. List pasterski Episkopatu Polski na IX

Dzień Papieski -  11 października 2009 r..............................................  271
63. Do wszystkich ludzi muzyki kościelnej w Polsce............................... 275
64. Komunikat z 350. Zebrania Plenarnego Konferencji Episkopatu Polski 277
65. Komunikat ze spotkania Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu

RP i Konferencji Episkopatu Polski....................................................  278
66. Bądźmy świadkami Miłości. List pasterski Episkopatu Polski na Nie­

dzielę Świętej Rodziny............................................................................. 280

IV. Biskup Ordynariusz Jego Ekscelencja Marian Gołębiewski 
Arcybiskup Metropolita Wrocławski....................................................... 285

67. Komunikat do Duchowieństwa i Wiernych miasta Wrocławia w spra­
wie XV rocznicy koronacji obrazu MB Łaskawej............................... 285

68. Zaproszenie do udziału w Archidiecezjalnej Pielgrzymce na Jasną
Górę w dniach 18 i 19 września 2009 roku.......................................... 287

69. Komunikat do Duchowieństwa i Wiernych Archidiecezji Wrocław­
skiej w sprawie Katolickiego Radia „Rodzina” we Wrocławiu . . . .  290

358



70. List pasterski na Adwent 2009 roku — Bądźmy świadkami Miłości 291
71. Dekret o przedłużeniu kadencji Rady ds. Życia Konsekrowanego

w Archidiecezji Wrocławskiej...............................................................  295
72. Dekret o powołaniu Rady Programowej ds. Formacji Stałej Kapła­

nów Archidiecezji Wrocławskiej nowej kadencji................................. 297
73. Dekret o przedłużeniu kadencji Komisji ds. Muzyki Kościelnej i Śpie­

wu Archidiecezji Wrocławskiej.............................................................  298
74. Dekret o powołaniu Komisji ds. Sztuki Kościelnej Archidiecezji

Wrocławskiej nowej kadencji.................................................................. 299
75. Wizytacje Kanoniczne i Szafarstwo Sakramentu Bierzmowania

w Archidiecezji Wrocławskiej w 2010 ro k u .......................................  300
76. Pobyt we Wrocławiu Jego Eminencji ks. Kardynała Zenona Grocho- 

lewskiego Prefekta Kongregacji Edukacji Katolickiej.
Homilia -  Wsłuchiwać są w Słowo i modlić s i ę .......................................... 302

77. Życie Duchowe — Centrum formacji kapłańskiej w nauczaniu Jana Pawła II 323
78. Ośrodki nyżsVc  ̂studiów „ kościelnych ” i „ katolickich ”............................... 306
7 9. Przejście ku „ nowemu ” światu......................................................................  319

V. Kuria Metropolitalna Wrocławska. Komunikaty i Zarządzenia . .  335

80. Komunikat w sprawie Dnia Skupienia dla narzeczonych.................  335
81. Komunikat w sprawie IV Ogólnopolskiej Pielgrzymki Rowerowej

na Jasną Górę............................................................................................  336
82. Apel Metropolity Wrocławskiego o pomoc dla powodzian.............  337
83. Komunikat w sprawie zbiórki ofiar na tacę, na fundusz remontów

i budowy świątyń........................................................................ 338
84. Komunikat w sprawie rocznicy świeceń biskupich J.E. ks. Arcy­

biskupa Ordynariusza............................................................................... 339
85. Komunikat w sprawie Diecezjalnego Spotkania Młodzieży.............  340
86. Program czuwania Wiernych i Duchowieństwa Archidiecezji Wro­

cławskiej przed Cudownym Obrazem Matki Bożej Częstochowskiej 341
87. Komunikat w sprawie akcji krwiodawczych we Wrocławiu.............  343
88. List Rektorów PWT i MWSD na tegoroczny Tydzień Miłosierdzia 344
89. Komunikat w sprawie uroczystości Świętej Jadwigi Śląskiej w Trzebnicy 346

359



90. Komunikat w sprawie Dnia Skupienia dla narzeczonych ...............  348
91. Komunikat w sprawie Jubileuszu Małżeństw.....................................  349
92. Komunikat o organizacji „Wrocławskiego Betlejem” i „Szopki Bożo­

narodzeniowej” .......................................................................................... 350
93. Komunikat w sprawie zbiórki funduszy na rzecz Funduszu Misyjnego 351
94. Komunikat w sprawie pielgrzymki osób niepełnosprawnych do Henry­

kowa ...........................................................................................................  352
95. Komunikat w sprawie Orędzia Ojca świętego Benedykta XVI do Ro­

dzin .............................................................................................................. 353
96. Zmarli kapłani pracujący w Archidiecezji Wrocławskiej................... 354


